

فقیر نے مصنف تحقیقات کے جواب الجواب میں سرکا ر ﷺ کے اعلان نبوت سے قبل کے زمانہ میں نبی ہونے کے جوحسب ضرورت کچھ دلائل پیش کیئے تھے نیز موصوف کے پیش کردہ دلائل کے جوابات دیئے تھے (جس کی کمل تفصیل رسالہ'' دعوت رجوع'' میں موجود ہے ) موصوف نے اپنی اس کتاب میں ان میں سے کچھ کوتو بالکل چھوا ہی نہیں ہے جواب دینا تو بعد کی بات ہے جب کہ کچھ من مانے اجزاء لے کران کا جواب دینے کی کوشش کی ہےاور جو حصطبع نازک کے لئے بوجھ بن رہے تتصانہیں ہاتھ تلے دبا کر بڑی پھرتی ہے آ گے گزر گئے ہیں اور بے فکرا یسے کہ جیسے انہیں کسی قشم کے احتساب کا کوئی خطرہ نہ ہو۔ یا جیسے ان کے جی حضور یوں یرمبنی انکی وعظ کی محفل ہو۔اور جولکھا ہے اس میں علم وتحقیق کے سواسب کچھ ہے۔اس سے تو بہتر ریدتھا کہ کچھ لکھتے ہی نہ۔تا کہ بھرم تورہ جاتا اورراز سر بستہ نہ کھلتا کما قال الشیخ السعد می رحمہ اللہ 🔔 تا مرد سخن نه گفته باشد 👘 عیب و هنرش نهفته باشد اور پچھکا جواب یا لینے کے باوجودان کا تو ڑ کئے بغیرا سے پھر سے اپنی اس کتاب میں یورے اطمینان سے بھرتی کردیا ہے (اس کی تفصیل باب نم میں آئے گ) ا ثباتی نوعیت کے پچھ دیگر دلائل کے جوابات دینے کی بھی موصوف نے ناکام کوشش کی ہے جو شاید ملک کے کئی علاء اہل سنت کی جانب سے تحریراً پاتقر براً انہیں دیئے گئے۔تفصیلات پیش نظر ہوتیں تو ان کے حوالہ سے بھی موصوف کے جواب کی نوعیت واضح کی جاتی۔اب جس کا اندازہ'' قیاس کن زگلستان من بہا رِمرا'' ہی کی ردشن میں لگایا جاسکے گافتیران علاء کابھی دفاع کرے گا کیونکہ انہوں نے اس سے بہر حال حضور اقدس ﷺ کے وفادار غلام ہونے کاعملی مظاہرہ کیا ہے اور'' نبی کا جوغلام ہے'''' ہماراس سے احترام ہے''۔ اس سے موصوف کی

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شتم تنبيبهات بجواب تحقيقات ۳۸۷ اس وقت کی ' علمی پوزیشن' اور کمال دیانت داری' کابھی پیتہ چلتا ہے۔ تفصیل حاضر ہے۔ مار دودال جن كاجاب معظ معظ من الدرا: حسب ذیل دلائل کا کوئی جواب انہوں نے نہیں دیا۔ چنانچہ قبل از اعلان نبوت آپ ﷺ کے نبی ہونے کے ثبوت میں فقیم نے لکھاتھا کہ: ا یے ندائجہو رعلی الحیح نبی کے لئے کسی طریقہ کی وحی خفی کا ہونا کا فی ہے۔ملاحظہ ہو( دموت رجوع' صفحہ ۱۱٬۱ ۴۵ بحواله شرح الشفاءُ جلد ۲٬ صفحة ۴۵ وشرح الفقه الاكبرصفحه ۲٬ للعلا مدالقاري نيز النبر اس صفحه ۵۵ وحاشيه ملااحه صفحة ۵۷ وغير با) -تتمرجواب ندارديه ۲ ینز بردایت صحیح بخاری جلدا'صفحهٔ اصحیح مسلم جلدا'صفحه ۸۸ نیز مشکو ة شریف صفحه ۲۱ کے حوالہ سے براويت ام المؤمنين كما تقاكم أوَّل مابدئ رسول الله عنه الوحى الرويا الصادقة في النوم (الي) حتٰ حساء السحت و هدو غار حراء ''**۔وحی جلی کے نزول سے قبل رسول اللہ علیہ وآ لہ وسلم کودحی نیند میں سی**چے خواب سے شروع ہوئی (الی) یہاں تک کہ آپ پر جن کا مزول ہوا (وی جلی اتر ی)۔ یہ جدیث اپنے اس مفہوم میں واضح ہے کہ اعلان نبوت سے پہلے بھی آپ 🚓 پر دحی خفی کا سلسلہ جاری تھاجو قبل از اعلان نبوت آپ کے نبی ہونے کی بیٹن دلیل ہے۔(دموت رجوع صفحہ ۲۱۳۱ نیز صفحہ ۳۷)۔ ِ گَمَر جواب ندراد (یعن قبل از اعلان نبوت ٔ و<sup>حی خف</sup>ی کی <sup>ن</sup>فی نہیں کی ۔ باقی صفحہ ۲۲ ۲۰ پر جواس کی تو جیہ میں لکھا ہے اس سے بھی اس کی نفی ثابت نہیں ہوتی ۔ تفصیل باب نہم میں آ رہی ہے )۔ ۳ نیز فقیر نے مولد العروں لابن الجوزی صفحہ ۳ نطیع ہیروت ٰالخصائص الکبریٰ ُ جلدا ُ صفحہ ۱۹ اُللا مام السيوطي بحواله امام ابن سبع به نيز ما شبت من السنة للشيخ الحقق 'صفحه ۴ • اُ کے حوالہ سے لکھا تھا کہ رسول اللہ ﷺ کا عالم شیرخوارگی میں حضرت حلیمہ کے ایک بپتان کوقبول فرمانا اپنے دودھ شریک کے لئے عدل کے باعث تھا جو باعلام اللی تھا۔ یہ بھی قبل اعلان نبوت دحی خفی اور آپ کے نبی ہونے کی دلیل ہے ﷺ۔( دعوت رجوع'صفحہ ۳۱٬۳۳)۔ گرجواب ندارد۔ ۴ ۔ نیز فقیر نے شرح فقدا کبر صفحہ ۲۰ للقاری اور فتادی حدیثیہ صفحہ ۵۳ للا مام ابن حجر المکی رحمہما اللہ کے حوالہ سے لکھاتھا کہ جمہور کے بز دیک آپ ﷺ بل از اعلان نبوت کسی بھی سابقہ شریعت کے یابند نہیں تھے۔امام فخرالدین رازی کامذہب نیزان کے حوالہ سے لکھاتھا کہ محققتین احتاف کا مختار بھی یہی ہے کہ آپ مقام نبوت پر تصاوراً ب بنیادی طور پراس پڑمل تھے ''الذی ظہر علیہ فی مقام نبو تہ بالوحی و لکشوف الصادقة

السن ''جوآپ کے اس وقت کے مقام نبوت کے مطابق وحی اور سیچ کشفوں کے ذریعہ واضح ہوتا تھا بیا ور بات ہے کہ وہ وحی اور سیچ کشف' شریعت ابراہیمیہ وغیر ہا کے موافق ہوجاتے تھے (دعوت رجوع'صفحہ ۴۱۵٬۱۳۴ ) مگر جواب ندارد۔

۵ نیز فقیر نے تفسیر روح المعانی جلد ۲۳ صفحه ۲۳ طبع ملتان بے حوالہ سے علامہ الوی بغدادی حنفی کا یہ قول پیش کیا تھا کہ 'و کان له علیه الصلاۃ و السلام فی کل حال من احواله فیھا نوع من الوحی '' لیعنی اعلان نبوت سے قبل کی مدت میں بھی آپ پر کسی نہ کسی شکل میں وحی کے آنے کا سلسلہ جاری رہا۔ (دعوت رجوع' صفحہ ۱۵)۔

گرجواب ندارد۔

۲ ۔ نیز فقیر نے روح المعانی جلد ۲۲ ، صفحہ ۵۹ طبع بحوالہ فتو حات مکیہ و کبریت احمر عن انشیخ الا کبر کلکھا تھا کہ جبریل الظیلا کے وحی جلی لانے ہے پہلے پورا قرآن اجمالی طور پر آپ کی کو دے دیا گیا تھا۔ حضرت جبریل الظیلا اس کی سورتوں اور آیتوں کی تفصیل لاتے رہے۔ نیز عرض کیا تھا کہ بیا کا برصوفیا یقبل از اعلان نبوت وحی خفی در کنارمن وجہہ وحی جلی ہونے کے بھی قائل

ہیں اپس اب تو اس وقت آپ کے نبی ہونے میں پچھ شک نہ رہا۔ پھر اگر چہ بیدا مرکشفی ہے تا ہم اس کے رد میں کوئی صریح شرعی دلیل بھی نہیں ہے جوصوفیاء کرام خصوصاً حضرت شیخ اکبر کا دم بھرنے والوں کے لئے سبر حال حجت ہے (دعوت رجوع' صفحہ ۱۲۵۱)۔

مرجواب ندارد۔ 2- نیز فقیر نے روح المعانی خبلد ۲ اصفحه ۲ ، طبع ملتان کے حوالہ سے لکھا تھا کہ علامہ الوسی بغدادی حنفی رحمة الله حضرت یجی الملیک کی نبوت کا حوالہ دے کر ارقام فرماتے ہیں :و اذا کے ان بعض انحوا نه من الانبیاء علیه م السلام و قداو تسی الحکم صبیا ابن سنتین او ثلاث فهو علیه الصلاة و السلام اولی بان یو حسی الیه ذلك النوع من الا یحاء صبیا ایضا و من علم مقامه صلی الله علیه و سلم و صدق بانه الحبیب المذى كان نبیا و آدم بین الماء و الطین لم یستبعد ذلك فتأمل '' یعنی جب دیگر بعض ابنیاء (یعنی حضرت یجی الملیک) کے لئے ثابت ہے کہ وہ دوسال یا ایک اور روایت کے مطابق تین سال کی عمر میں نبی تصور حضور علیہ الصلاة والسلام کا اللہ میں تک دوہ دوسال یا ایک اور روایت کے مطابق تین سال کی عمر میں نبی اور جو شخص آپ بیک کے مقام سے باخبراور اس امر پر یقین رکھتا ہوگا کہ آپ بیکا وہی حبیب ہیں جو آدم

التلیکا کے معرض وجود میں آنے سے پہلے بھی نبی تصوّواس کو بھی بعید نہیں سمجھے گا کہ آپ بچین میں (اپنے اعلان نبوت سے پہلے ) بھی نبی تھے پس غور سیجئے اھ(دعوت دجوع' صفحہ ۳۱٬۱۳۴)۔ مگر جواب ندارد۔

(اس کے متعلق (ابن المؤلف نے کچھ ہاتھ پاؤں مارنے کی لاحاصل کوشش کی ہے مگر فقیر کے مخاطب خود مصنف تحقیقات ہیں ان کا بیٹانہیں اس لیے اصولاً اس کا کوئی جواب ہمارے ذمہٰ ہیں۔تا ہم مناسب مقام پر تمرّ عاً بقد رضرورت اس کا مداوا بھی کردیا جائے گا۔ان شاءاللہ تعالیٰ )۔

۸۔ نیز فقیر نے لکھا تھا کہ ''علامہ علی القاری اس امرکی عمل بحث کے بعد کہ آپ ﷺ از اعلان نبوت ' سابقہ شرائع میں سے کسی شریعت کے پابند نمیں سے لکھتے ہیں و فید یہ دلالہ علی ان نبوت یہ لم تکن منحصرة فیما بعد الاربعین کما قال جماعة بل اشارة الی انه من يوم و لادته متصف بنعت نبوته الخ یعنی کسی شریعت کا پابند ہونے کی بجائے آپ ﷺ کا وحی پر عامل ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ آپ ﷺ چا لیس سال کے بعد نبی نہیں سے حسیبا کہ ایک گروہ کا کہنا ہے بلکہ اس سے بی ثابت ہوا کہ آپ پی این پیدائش سے وصف نبوت سے متصف (اور نبی ) تھے۔ (شرح فقد کر صفحہ، طبع قد کی)۔ نیز مرقا قد میں نقل فر مایاو یہ متمل ان یکو ن نبیا قبل اربعین غیر مرسل (جلد ''صفحہ'')۔

(اس پر بحث باب نہم میں آرہی ہے۔و ما اقدم علیہ ابنہ فالحواب مثل ماسبق آنفاً)۔ ۹۔ نیز فقیر نے الخصائص الکبر کی (جلدا ُصفحہ ؓ ۵) اورالتغظیم والمنۃ کے حوالہ سے امام اہل سنت علامہ سبکی پھر مقتد اہل سنت علامہ سیوطی رحمہما اللہ تعالیٰ کے حوالے سے لکھا تھا کہ ظہور کے اعتبار سے تو آپ متاخر ہیں گر نبوت سے آپ کی ذات وحقیقت بھی خالی نہتھی ملی اللہ علیہ وسلم (ملحّصاً)۔(دعوت رجوع ُصفحہ)۔ گر جواب ندارد۔

•ا ۔ نیز فقیر نے الخصائص الکبر کیٰ جلدا'صفحہ ۳۵ کے حوالہ ۔۔ لکھا تھا کہ اس میں علامہ سیوطی رحمۃ اللّه علیہ نے شب میلا دمبارک میں خلام ہونے والے کمالات کو معجزات کا عنوان دیا ہے بیجی ہمارے مدعا کی دلیل ہے۔ ورنہ غیر نبی ورسول کے لئے معجزات چہ عنی؟ چنانچان کے لفظ سیریں: ''باب مباطلہ رفی لیلۃ مولدہ صلی اللّٰہ علیہ و سلم من المعجزات و الحصائص ''لیتن آپﷺ کے ان معجزات وخصائص کا بیان جو شب میلا دشریف میں خلام ہرہوئے (دعوت رجوع'صفہ ۱۵)۔

مگر جواب ندارد۔ ا۔ نیز فقیر نے الوفاء لابن الجوزی (صفحہ ۳۴ طبع مصر) نیز تفییر الدیان لغزائی زماں (جلدا ، صفحہ ۳۳ ، بحوالة تفییر ثعالمی وغیرہ) کے لکھا تھا کہ حضور اقد س بھی کے اجزاء مبار کہ جسمیہ کے لئے مطلوبہ مٹی لے کرا سے بحکم الہی آب تسنیم سے گوند ها گیا اور جنت کی نہروں میں اسے خوطے دیئے گئے اس کے بعد چودہ طبقوں میں ا س انداز میں اس کا تعارف کرایا گیا کہ بیآ پ بھی کی بشریت طاہرہ کے اجزاء ہیں پھرا سے اس مٹی میں شامل کیا گیا جس سے حضرت آ دم الکھی کی تخلیق کی گئی جو ماخن فیہ کی دلیل ہے۔ اس کے صورة محمد میلی صاحبا الصلا ق والتحیة میں آ نے سے قبل بی اس پر نبوت ورسالت کا اطلاق کیا گیا تو صورة مبار کہ میں آ نے کے بعد اس سے نبوت کی نفی کا کیا جواز بندا ہے؟ (ملتح ماً) ملا حظہ ہو (دعوت رجوع مند) یہ مگر جواب ندارد۔ پر لطف بات ہی ولضیعة الادب۔

۲۱۔ نیز نقیر نے لکھا تھا کہ رسول اللہ ﷺ کے دونوں مبارک شانوں کے درمیان آپ کے نبی ہونے کی خاص نشانی قدرتی طور پر شبت تھی جسے' مہر نبوت' کہاجا تا ہے جو مجموعی طور پر بالتواتر ثابت اور حدیث وسیر کی سینکڑ وں کتب میں مذکور اور خاتم النبو ۃ وغیرہ کے زیر عنوان مرقوم ومز بور ہے۔ کتب سابقہ میں بھی اس کا ذکر پایا جاتا ہے۔اس میں علماء کا صرف اتنا اختلاف ہے کہ بیہ مہر نبوت پیدائشی تھی یا بعداز ولادت با سعادت شبت کی سی الف انک اکبر کی جلدا'صفیہ ۵ تا ان نیز ۲۵)۔

جس کاصر تکے مفادید ہے کہ مہر نبوت کے ثبوت میں کسی کو کوئی اختلاف نہیں۔ ریبھی ہمارے موقف کی دلیل اوراس امر کا مبتن ثبوت ہے کہ آپ ﷺاعلان نبوت سے پہلے بھی نہی تتصاور آپ کی بیہ علامت مبار کہ سب پر عیاں تھی ورنہ غیر نبی کے جسم پر مہر نبوت کے کیامتنی ؟ (دموت رجوع ُ صفحہ ۱۹۶۱)۔

مرمصن تحقیقات نے اس کا کوئی توڑیین نہیں کیا (و ماقال فیہ ابنہ لیس الا شغب بلا فائدة و سیاتی دوائه مع توضیح علیہ فیہ )۔

سا،۱۴،۱۳ فقیر نے مزید کھا تھا کہ احادیث صححہ دم قبولہ کثیرہ میں آپ ﷺ کے حق میں اعلان نبوت سے قبل نبی اوراس کا معنی دینے والے الفاظ کا اطلاق ثابت ہے۔ یہ بھی ہمارے موقف کی روشن دلیل ہے جب کہ قرآن دسنت کی ایسی کوئی دلیل نہیں جس میں صریحاً یہ ذکور ہو کہ آپ ﷺ بعداز ولادت وقبل از اعلان نبوت نبی نہ شے اوراصول ہے کہ اذا ثبت المشیء ثبت ہے میع لواز مہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

پھراس کی تین مثالیس میہ پیش کی تھیں کہ : مثال نمبر **ا**۔ سید عالم ﷺ کی ولادت کی شب میں مکۃ المکرّ مہ میں رہائش پذیر سابقہ کتب کا شناسا ایک یہودی تاجر قرایش سے پوچھتا تھا کیا تمہارے ہاں آج رات کسی بیچے کی ولادت ہوئی ہے؟ انہوں نے لاعلمی ظاہر کی ۔

مثال نمبر ۲- پہلی بار کے شق صدر کے موقع پر قلب مبارک میں انوار وتجلیات کی جومزید پلیٹ کی گئی تھی ان کے بارے میں ارشاد ہے: ''و ذلك نور السنبوۃ و الحكمۃ '' بینبوت وحكمت کا نورتھا۔ (الخصائص الكبر کی جلدا صفحہ ۵۳ ۵۲، بحوالہ ابویعلیٰ ابونیم ابن عسا کرعن شداد بن اوس ﷺ)۔

مثال نمبر ۲- دس برس کی عمر شریف کے حوالہ سے حضرت شیخ محقق امام عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے ارقام فرمایا: ''و ف یا الحدیث انه صلی الله علیه و سلم قال هو ان ذلك او ل ما ابتد ثت به من امر النبو ق''یعنی اس کے متعلق حدیث شریف میں ہے آپ کی نے ارشاد فر مایا: اس کا تعلق نبوت کے ابتدائی امر النبو ق''یعنی اس کے متعلق حدیث شریف میں ہے آپ کی نے ارشاد فر مایا: اس کا تعلق نبوت کے ابتدائی امر النبو ق''یعنی اس کے متعلق حدیث شریف میں ہے آپ کی نے ارشاد فر مایا: اس کا تعلق نبوت کے ابتدائی امر النبو ق''یعنی اس کے متعلق حدیث شریف میں ہے آپ کی نے ارشاد فر مایا: اس کا تعلق نبوت کے ابتدائی امر النبو ق''یعنی اس کے متعلق حدیث شریف میں ہے آپ کی نے ارشاد فر مایا: اس کا تعلق نبوت کے ابتدائی امرور سے ہے۔ (ما ثبت من السنة 'صفر ۱۱۰ عربی اردوط ح لا ہور) - ملاحظہ ہود عوت رجوع' صفحه ۱۱۰ عربی المور سے ہے۔ (ما ثبت من السنة 'صفر ۱۱۰ عربی اردوط ح لا ہور) - ملاحظہ ہود عوت رجوع' صفحه ۱۱۰ علی اس میں سے کمر ہماری بیان کردہ تفصیل بالا کے مطابق ان میں ہے کسی کا جواب مصنف تحقیقات نے نہیں ویا۔ باقی شق صدر مبارک کے حوالہ سے اپنا مطلب کشید کرنے کی انہوں نے جو مذموم کوشش کی ہے اس کار دیلیخ میں میں آ رہا ہے۔

المصلوة والسلام عليك يا رسول الله - (صحيح مسلم منداحد مرّز مدى مطلوة مندطيات سيبقى عن جابر بن سمره عليه - نيز سيرت حلبيهُ سيرت نبويلا مام دحلان المكى وجمة الله على العالمين ) -فقير في وجه استدلال سيكصى تقى كه "د بيقر بولنے والى مخلوق نہيں ، جماد ہے - پس اس كا سلام "تكليم اللي

سے تھا۔ یعنی قدرت اسے بلوار ہی تھی جس کی پکارنبوت ورسالت کا حوالہ دے رہی تھی جب کہ اس کا قبل از بعثت ہونا خودحدیث میں مصرّ ح ہے جو مانسخن فیہ کی واضح دلیل ہے درنہ اعلانِ نبوت سے قبل یارسول اللہ کے الفاظ چہ معنی؟ (دعوت رجوع' صفحہ ۲2)۔

مگر ہمارے اٹھائے گئے اس پوائنٹ کے مطابق اس کا کوئی جواب نہیں دیا گیا۔ باقی اس جیسی ایک اورروایت کے حوالہ سے انہوں نے جواب خان مؤقف کے لیئے استدلال کیا ہے اس کا جواب باب نہم میں آ رہاہے۔ان شاءاللہ تعالیٰ۔

2ا۔ سیّد عالم ﷺ کی شان اصلیت اولویّت اور جامعیت ( کہ آپ ﷺ اصل کل کمالات اولی بکل الکمالات اور جامع کل کمالات ہیں) سے بھی فقیر نے مسئلہ ہلذا کے لیے استدلال کرتے ہوئے لکھاتھا کہ وجود فرع وجو دِاصل کی دلیل ہوتا ہے ۔ چنانچہ اولا دکا وجوڈ والدین کے وجود کی نیز نہر میں پانی کا ہونا دریا وغیرہ میں پانی کے پائے جانے کی دلیل ہے۔ شاخوں کا ہرا بھرا ہونا جڑوں کے تر ہونے کا پیددیتا ہے۔ ٹیوب لائٹس اور مقموں کی جگم گاہٹ پاور ہاؤس میں بحلی کی موجود گی پر دال ہوتی ہے۔ جب کہ بعض انبیاء کر ام علیہم الصلا ق والسلام کے متعلق صراحة موجود ہے کہ وہ انتہائی چھوٹی عمر میں منصب نبوت پر فائز تصر چنانچہ اللہ تعالی نے قرآن مجید میں حضرت سیدنا یجی علی نہینا وعلیہ السلام کے بارے میں فرمایا: ''و اتینہ الحکم صبیا''۔ بناء بریں لازم ہوا کہ سید عالم ﷺ جس اس عمر میں نہیں ہوں ورنہ حسب بالا اصل وفرع کا اختلاف

اس کے لیے روح المعانی 'جلد ۲۱' صفحہ ۲ کی عبارت بھی پیش کی تھی جونمبر ے پرابھی گزری ہے۔ حضور کی شان اولویت کے لیے شفاءالسقام للعلا مدالسبکی رحمہ اللہ کا حوالہ دیا تھا۔ شان جامعیت کے لیے امام بوصیر می اور علامہ جامی علیہما الرحمۃ کے نعتیہ اشعار کے علاوہ حضرت شیخ محقق رحمۃ اللہ علیہ کی سہ منظوم عبارت پیش کی تھی''۔ ہررت بہ کہ بود درا مکان بروست ختم ۔ ہر نعمتے کہ داشت خدا شد بروتمام' ۔ ( مدارج' جلدا' صفحہ ۳) ۔

جب کہ شان اصلیت کی وضاحت کے لیے حضرت غزالی زماں کے رسالہ مبار کہ الحق المہین اورعبالہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

نافعہ حیات النبی ﷺ کے علاوہ امام اہل سنت اعلیٰ حضرت رحمۃ اللہ تعالیٰ کے حوالہ سے لکھا تھا کہ آپ نے آیت کریمہ 'وم اد سلنک الا د حمۃ للعلمین' کے پیش نظرار قام فرمایا ہے: '' ازل سے ابد تک ارض وساء میں' اولیٰ وآخرت میں دنیاؤ دین میں )روح وجسم میں' چھوٹی یا بڑی بہت یا تھوڑی جونعت ودولت سی کو ملی اب ملتی ہے یا آئندہ ملے گی۔ سب حضور کی بارگاہ جہاں پناہ سے بٹی اور بٹتی ہے اور ہمیشہ بے گی۔ (تجلی الیقین' صفحہ ۱۲ طبع لائل پورُ (فیصل آباد))۔ نیز حدائق بخشش میں فرمایا۔ لا ورب العرش جس کو جو ملا ان سے ملا

بنتی ہے کونین میں نعمت رسول اللہ کی (ﷺ)

ملاحظه بو(دعوت رجوع صفحه ۲۹ تا ۳۲)

مگر جمار ے الله اے گئے اس نکتہ کے مطابق جماری اس دلیل کا بھی مصنف تحقیقات نے کوئی جواب نہیں دیا۔ ۱۸۔ نیز فقیر نے لکھا تھا کہ'' کتب سیر میں منقول ولا دت باسعادت کے دقت آ پ ﷺ کی اپنی امت کے لیے کرب ھب لسی امنہ ی کے الفاظ سے فر مائی گئی دعاء مبارک بھی مانے دن فیہ کی واضح مؤید ہے''۔ فلیناً مل''۔ (دعوت رجوع' صفحہ ۲)۔

مگرموصوف نے اس کابھی کوئی جواب نہیں دیا۔ بعض ذرائع سے خبر پینچی ہے کہ وہ اس کے وجود سے انکار کررہے ہیں۔اگر میضح ہے تو اس کے لیے سردست اتنا کافی ہے کہ وہ قر آن پر ہاتھ رکھ کر کہہ دیں کہ ایس کوئی روایت نہیں ہے۔ دیکھا جائے گا۔

## بحاب دين بغيروه ودياره الششك والآل:

مصنف تحقیقات نے اپنے جوابی مکتوب میں اپنے باطل موقف کے جوبعض دلائل پیش کیے تھے جیسے کتب حدیث وسیر میں باب المبعث وبدئو الوحی علامة علی القاری سے منسوب اند کان کا قبل الاربعین ولیا الخ نیز متعبد کا بالنسرائع السابق مونا اسی طرح '' نبی کی تعریف ' اوراول الانبیاء آدم الظیلا سے استدلال ۔ نیز کنت نبیا کو شہیروا شاعت پر محمول کرتے ہوئے حقیقی معنی پر ہونے کو صل بعض کا نظر یہ بتانا نیز نبی کے لیئے عالم ارواح اور عالم جسام کا فرق کرتے ہوئے اسے بھی عام لوگوں بلکہ معاذ اللہ ثم معاذ اللہ ( نقل کفر کفر نبا شد ) ۔ نمر وز شداد فرعون بامان اور ابولہب وابوجہل سے ان کا تشبیہ دینا وغیرہ ان سب کے مسکت اور مسلک جواب فقیر نے دینے ملاحظہ ہو (دعوت رجوع صفرہ ۲۰۱۳ مراح ۲۰ میں یہ معاد اللہ شر معاذ اللہ ( نقل کفر کفر جواب فقیر نے دینے ملاحظہ ہو (دعوت رجوع صفرہ ۲۰۱۳ مراح ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰

یٹے ہوئے مہروں کو'' دوبارہ'' تحقیقات' کے میدان میں لائے ہیں۔ اس کی تفصیل حسب مقام باب نہم میں دلائل کے جوابات میں ملاحظہ سیجئے۔اوراب لیجئے پڑھئے ان اعتراضات کے جوابات جوموصوف نے ہمارے بعض دلائل پر کئے ہیں۔

# ودولال جن رمعنف تحقيقات تر بحامر اشات كاي:

دعوت رجوع میں پیش کردہ ہمارے جن دلائل پر موصوف نے کچھ اعتراضات کئے ہیں وہ صرف دوہیں: نمبر احدیث: کنت نبیاو آدم بین الروح و الحسد اور نمبر ۲: واقعہ حضرت بحیر اراہب ﷺ جب کہ اصلیت واولویت کے حوالہ سے دیگر علماءاہل سنت کے پیش کردہ دلائل و معلنی نبیا وغیرہ کے جواب میں ضمناً اعتراض کیا ہے۔ہم بھی ان کا جواب ادھرہی پیش کریں گے۔ **اعتراض** کیا

لیکن نمبر دارجواب پڑھنے سے پہلے موصوف کی بیالٹی گڈگا بھی دیکھ لیس کہ دہ حضور نبی کریم ﷺ کی شان کے دلائل کو''شبہات'' کا نام دیتے ہیں۔ چنانچہ ان دلائل کے متعلق ان کے لفظ ہیں: ''اعطاء نبوت کے متعلق شبہات کا از الہ'' (تحقیقات'صفہ ۱۹۱)

گویا آپ بی کا شان مبارک کو مانے کا نام شبداور معاذاللدرد کرنے کا نام ایمان ولیتین ہے لاحول ولاقوۃ الا باللہ۔ ع نہند برعکس نام زنگی کا فور جوکم از کم بیکدان کے دہم کا نتیجہ ہے پس ہماری طرف سے جوابی عنوان بیبن رہا ہے کہ: ''عطا**شدہ نبوت کے مطلق قصات کا دقعی**' بجواب'' اعطاء نبوت کے متعلق شبہات کا از الد'

توجوابات حاضر ہیں۔

محصمت كنت نبيا وآدم بين الروح والجسد تر في المال.

مصنف تحقیقات کے جواب الجواب میں اپنے دلائل میں فقیر نے لکھاتھا کہ: ''صحیح حدیث میں ہے کہ محابہ کرام رضوان اللہ لیمیم اجمعین نے مل کررسول اللہ ﷺ سے مؤال کرتے ہوئے عرض کی ''منٹی و جبت لل النبوة ''وفی روایة ''منٹی کنت نبیا''وفی الا حری' ''منٹی استنبنت ''یارسول اللہ! آپ نبی کب سے ہیں؟ ارشاد فرمایا: ''و آدم بین الروح و الحسد '' میں اس دقت بھی نبی تھا جب ابوالبشر حضرت آ دم الکی روح وجسم کے درمیان تھ ( یعنی ابھی معرض وجود میں نہیں آئے تھے) اھ (رواہ النہ رمذی عن ابی ھریرة و قال ھذا حدیث حسن صحیح غریب (جلد ۲ صفی ۲ صفی دبلی) ۔

ورواه ابونعيم في الحلية عن ميسرة الفجر وابن سعد عن ابن ابي الجدعاء والطبراني عن ابن عباس وقال السيوطى هذا صحيح الحامع الصغير 'جلدا صحح ۲ في منبه اسلامي مندري) نيز الخصائل الكبري (جلدا صحت يطبع نوريرضويلال پور) بحواله احمد والبخاري في التاريخ والطبراني والحاكم والبيهقى وابونعيم والبزار وابن سعد عن ميسرة الفحر والعرباض سارية وابي هريرة وابن عباس والفاروق الاعظم و عامر الشعبي رضى الله عنهم اجمعين منزميك والمصائح

اللہ الرحمن)' ملاحظہ مو (دعوت رجوع' صفحہ ۲۹۴۲ طبح لا مور تحت عنوان خودرسول اللہ ﷺ کا فیصلہ اور صحابہ کرام کاعقیدہ)' **اللہ الر**حمن)' ملاحظہ مو (دعوت رجوع' صفحہ ۲۹۴۲ طبح لا مور تحت عنوان خودرسول اللہ ﷺ کا فیصلہ اور صحابہ کرام کاعقیدہ)' نبوی ﷺ کی مخصص یا مقید بن سکے اور نہ ہی وہ ان شاء اللہ تعالی ایسی کوئی دلیل لا سکتے ہیں ۔ بیشک طبع آ زمائی کر کے دیکھ لیس جواصو لی طور پر ان کے بحز کی دلیل ہے جس کے بعد اس پر انہیں مزید بچھ کہنے کا حق نہیں تھا اور نہ ہمارے ذمہ اس کا کوئی جواب ہے تا ہم ایکے دلائل کی اصل علمی پوزیشن کو واضح کرنے اور بعض کیے اذ مان کوان کے زہر بلے پر و پیکنڈہ سے بچانے کے لئے ان کے مزید کئے گئے اعتر اضات کے جوابات بھی پیش کی خ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

*ڄارٻ ڀي* فاقول و بالله التوفيق۔

كُنْتُ نَبِيًّا وَّادَمُ بَيْنَ الرُّوُحِ وَالْجَسَدِ**ي كُمُ كَامَرَاضات كَحَابِتِ.** احرَاضات كاظلمہ:

حدیث ہذا پر موصوف نے دواعتر اضات کئے ہیں۔ ایک بیر کہ علماء کلام نے اسے مستقبل میں حاصل ہونے والے منصب نبوت کے معنیٰ میں لیاہے جیسے حضرت میر سید رحمہ اللہ تعالیٰ نے شرح مواقف میں اور حضرت علامہ عبد العزیز پر ہاروی علیہ الرحمۃ نے نبر اس میں تصریح فرمائی ہے۔ علامہ پر ہاروی نے فرمایا: قسال القاضی ابو بکر المتکلم کان عیسٰی الطنی کر رسو لا من حین الصبا لقولہ فی المهد ''و جعلنی نبیا '' واحیب بانہ کقولہ علیہ السلام کنت نبیا وادم ہیں الماء و الطین (صفحہ ۲۳)۔

علامه پر باروی نے حضرت عیسی الطنی کی اعلان کو <sup>و ک</sup>نت نبیا ''والی حدیث کے ساتھ تشبیہ دی ہے حاشیہ میں اس تشبیبہ کی وجہ یوں بیان کی گئ ہے :فی انہ تعبیر عن المتحقق فیما یستقبل بزمان الماضی اور میر سیدعلیہ الرحمہ نے فرمایا: ''من البین ان ثبوت النبوۃ فی مدۃ طویلۃ بلا دعوۃ و لا کلام

مسالا یقول به عاقل (شرح مواقف صفحه ۲۲۷) بیا مرواضح ہے کہ مدت مدیدہ اور عرصۂ بعیدہ تک کوئی (ہستی نبی اور سول ہونے کے باوجود) نہ اس کی دعوت دے اور نہ اس کے متعلق کلام ہی کرے کوئی عقل مند اس کا قائل نہیں ہوسکتا ( تحقیقات ۱۹۸ تا ۲۰۰۰ ملحظ المفظہ )۔ نیز صفحہ ۲۰۲ پر ان کی استنادی شان بیان کی ہے۔ دوسرااعتر اض موصوف نے بید کیا ہے کہ حضرت شیخ محقق نے اس جہان میں حضور کے نبی ہونے کا بیہ مطلب بیان کیا ہے کہ اللہ تعالی نے ملحظہ اور ارداح پر آپ کے نبی ہونے کا اظہار فر مایا۔ صلی اللہ علیہ وسلم ۔ ان کے لفظ ہیں : ''مرا داخلہ اور ارداح پر آپ کے نبی ہونے کا اخلہ ارفر مایا۔ صلی اللہ علیہ وسلم ۔

مدارج 'جلدا'صفحہ ۲ میں اس طرح ہے کہ''نبوت آنخضرت و کمالات و یے صلی اللّٰہ علیہ وآلہ 'وسلم در عالم ارواح ظاہر کردہ بودند وارواح انبیاءازاں استفادہ کردند چنا نکہ فرمود کنت نبیا الحدیث ونبوت انبیاء ودیگر درعلم الہی بودنہ درخارج''۔(تحقیقات'صفحہ ۲۰۷۰)۔ اس پر نبصرہ کرتے ہوئے موصوف نے لکھا ہے کہ : ''گویا نہ اس دقت آپ کا بالفعل نبی ہونا مراد ہے اور نہ محض علم الہی اور اس کے قضا وقد رمیں آپ کا نبی ہونا مراد

ہے۔ بالفعل نبی تو واقعی بعد میں بنائے جائیں گے جب وجود عضری کے ساتھ اور جسمانی حالت کے ساتھ دنیا میں جلوہ گر ہوں گے لیکن اس وقت میں آپ کی آ مدآ مد کے تذکر ے اور چر پے اور اس کی شہادت اور مژ دے دینے مقصود ہیں اور اعلانات اور تشہیر وا شاعت مقصود ہے۔ اور بیہ جو اب علاء ظاہر کی طرف سے ہے کیونکہ اس کو عرفاء کی توجید کے مقابل ذکر فرمایا ہے اور گو یا علائے ظاہر کا اس پر اجماع وا تفاق ہے اس لئے اکثر یا بعض کا لفظ استعال نہیں کیا لیکن عرفاء کا قول نقل کرتے ہوئے بعض کا ذکر فرمایا ہے بعضے از عرفاء گفتہ اند کہ دوح شریف ویصلی اللہ علیہ وسلم نبی بود در عالم ارواح کہ تربیت ارواح میکر د چنا نکہ دریں عالم بجسد شریف مربی اجساد بودالخ (احمد اللہ عات جلد ہ صفح ۲۰۰۰)' ملاحظہ ہو (تحقیقات ضوف ۲۰۰۰)۔

**الول**: ان میں ہے کوئی عبارت بھی موصوف کو مفید نمیں بلکہ دونوں انہیں مصر ہیں جس کی متعدد وجوہ ہیں جن میں سے ایک ہیے ہے کہ عبارت نمبر امیں حدیث کاتعلق مستقبل سے اور نمبر ۲: میں اس کا تعلق ماضی سے بتایا گیا ہے نتیجہ داضح ہے کہ دونوں ایک دفت میں جمع نہیں ہو سکتے ۔ پس کسی ایک کو اختیار کرنے سے دوسرا خود بخو د غلط ہو جائے گا کیونکہ بہ ہئیت کذائیہ بید دونوں آپس میں ایک دوسرے سے متعارض ہیں۔ جب کہ بید دونوں د گر حقائق کے علاوہ خود موصوف کی اپنی تصریحات کے بھی خلاف ہیں ۔ لہٰذا موصوف کی سہ بحث مناظرہ تو کیا مجادلہ بھی نہیں ہے بلکہ خالصة اور سو فی صد مکابرہ اور مظاہرہ (بحث برائے بحث) ہے جو خودانہیں مصر ہے ۔ تفصیل حسب ذیل ہے:

> کنت نہیاً **پراعتراش فیرا** (بحوالہ عبارات میرسیّد دعلامہ پر ہارو**ی دغیر ہما )۔ <b>سے جاب**: پیش کردہ عبارت موصوف کوکسی طرح مفیدا درہمیں پچ<sub>ط</sub>مطن ہیں تفصیل حسب ذیل ہے :

الله الله: بحثيت مضمون بيتين مختلف عبارات نبيس بلكه در حقيقت ايك بم عبارت مح جن كى بنيا وصاحب "المواقف" (قاضى عفدالدين اللائجى ) كى ايك عبارت پر مح جس كلمل الفاظ اس طرح بيل وقد قال القاضى ان عيسنى (الكليلا) كان نبيا فى صباه لقوله و جعلنى نبيا ولا يمتنع من القادر المختار ان يحلق فى الطفل ما هو شرط النبوة من كمال العقل وغيره ولا يخفى بعده مع انه لم يتكلم بعد هذه الكلمة ببنت شفة الى اوانه ولم يظهر الدعوة بعد ان تكلم بها الى ان تكامل فيه شرائطها و قوله و جعلنى نبيا كقول النبى عليه الصلاة والسلام كنت نبيا و آدم بين الماء و الطين "(شرح المواقف جلد لاصفى الماء و النبى عليه الصلاة والسلام كنت نبيا و آدم بين الماء و الطين "

اس کی شرح میں حضرت میرسید نے مذکورہ عبارت کے الفاظ' شرائطہا'' کے بعدارقا مفرمایا: ''و مس

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

البين ان ثبوت النبوة في مدة طويلة بلا دعوة وكلام مما لا يقول به عاقل "ثير "الماء والطين " ك بعد لكها: "في انه تعبير عن المتحقق فيما يستقبل بلفظ الماضي "ملاحظه بو (شرح المواقف جلد وصفحه و مطيخ كم كوره بالا) -

المواقف كى السحبارت كاخلاصة علامة پر ماروى فى النبر الس مين ان الفاظ ت تحريركيا: وقـــــال القاضى ابوبكر المتكلم كان عيسى الكليلارسو لا من حين الصبا لقوله فى المهد ''و جعلنى نبيا''واجيب بانه كقوله السلام كنت نبيا و آدم بين الماء و الطين'' (النبر الل صفحة ٣٣ طبع كوئة پثاور) جب كمشى النبر ال (مولانا برخوردارملتانى) فى حاشيه مين صاحب المواقف كے كچھ لفظ اور حضرت ميرسيد كى فركوره الفاظ بعين فقل كتے بين - ملاحظه بو (النبر الل صفحة ٣٣ حاشيه مين حاشي مين الماء و المين ال

مگر موصوف نے المواقف کا مضمون النبر اس کے حوالہ سے حضرت میر سید کے پچھ الفاظ حاشیہُ النبر اس اور حضرت میر سید ہی کے بعض الفاظ شرح المواقف سے پیش کر کے ان کے جمیع الوجوہ تین عبارات ہونے کا تأثر دیاہے جو چا بک دستی پر بنی ہونے کے باعث سی طرح لائق ستائش نہیں جس سے موصوف کا مقصد کتاب کے جم اوراپنے مزعومہ حوالہ جات کے نمبرز کو بڑھانے کے سواسچھ نہیں۔ فو السفاب

علاوہ ازیں بیا مران حضرات کی خصوصی عبارات سے بھی ثابت ہے۔ چنا نچہ ہم کتاب ہٰذا میں حضرت میر سید علیہ الرحمۃ ے بیکھ آئے ہیں کہ حدیث ہٰذا کی تمام مختلف صورتوں کے مصداق آپ ﷺ میں ہیں اور مختلف

اعتبارات سے آپ بی کو کہیں 'المقلم ''اور کہیں ''المعقل ''اور کہیں '' نور '' سے تعبیر کیا گیا ہے جب کہ نور سے تعبیر کیا جاتا ہے جب کہ خور سے تعبیر کیا جاتا ہونے کے اعتبار سے ہے لیچنی اوّل ما حلق الله نوری کا مفادیہ ہے کہ حضور نبوت میں سب سے اوّل ہیں بھی ۔ جب کہ یہ بات بھی این جگہیں سب سے اوّل ہیں بھی ۔ جب کہ یہ بات بھی این جگہ اللہ نوری کا مفادیہ ہے کہ حضور نبوت میں سب سے اوّل ہیں بھی ۔ جب کہ یہ بات بھی این جگہیں ''ال ما حلق الله نوری کا مفادیہ ہے کہ حضور نبوت میں سب سے اوّل ہیں بھی ۔ جب کہ یعنی اوّل ما حلق الله نوری کا مفادیہ ہے کہ حضور نبوت میں سب سے اوّل ہیں بھی ۔ جب کہ یہ بات بھی این جگہ این ہے کہ نبی سب سے اوّل ہیں بھی ۔ جب کہ یہ بات بھی این جگہ اللہ ہے کہ نبی سے نبوت کو سلب کرلیا جائے یا اس سب سے اسے معنوں کہ ہی بی جب کہ ہو این ہی بھی ۔ جب کہ یہ بات بھی این جگی این ہے کہ نبی سب سے اوّل ہیں بھی ۔ جب کہ یہ بات بھی این جگی این جگہ الل ہے کہ نبی سے نبوت کو سلب کرلیا جائے یا اس سب سے اسے اوّل ہیں بھی ۔ جب کہ یہ بات بھی این جگی این جگی این ہو کہ ہی سب سے اوّل ہیں بھی ۔ جب کہ یہ بات بھی این جگی این جگی این ہے جلہ کہ نہی سب سے اوّل ہیں بھی ۔ جب کہ یہ بات بھی این جگی ای سب سب سے اوّل ہیں بھی ۔ جب کہ یہ بات بھی این جگی این جگی این ہے کہ نبی سب میں میں بھی ہو کہ ہو کا ای سب سب کے تو ہو ہو ہو ہو ک

نیزاس کی وضاحت''نی' کی تعریف ہے بھی ہوتی ہے جوانہوں نے کھی ہو تر جانہوں نے کھی ہو تر جانہ کی تر سن کی کتاب'' التعریفات' کے حوالہ سے پیش کی جا چکی ہے۔ مزید ملاحظہ ہو شرح المقاصد' جلد ۵ صفحہ ۵ میں ان کی کتاب'' التعریفات' کے حوالہ سے پیش کی جا چکی ہے۔ مزید ملاحظہ ہو شرح المقاصد' جلد ۵ صفحہ ۵ میں ان کی کتاب'' التعریفات' کے حوالہ سے پیش کی جا چکی ہے۔ مزید ملاحظہ ہو شرح المقاصد' جلد ۵ صفحہ ۵ میں ان کی کتاب'' التعریفات' کے حوالہ سے پیش کی جا چکی ہے۔ مزید ملاحظہ ہو شرح المقاصد' جلد ۵ صفحہ ۵ میں ان کی کتاب'' التعریفات' کے حوالہ سے پیش کی جا چکی ہے۔ مزید ملاحظہ ہو شرح المقاصد' جلد ۵ صفحہ ۵ ما حاضی النہ من او حی الیہ ہملک او الشہ م فی قلبہ او نبہ بالرؤیا الصالحة فالر سول افضل بالو حی الحاص الذی فوق و حی النبو ۃ لان السو ل هو من او حی الیہ جبریل خاصة بتنزیل الکتاب من اللہ تعالٰی ''۔ خلاصہ ہیکہ نبی کے لیے منوع ما و حی کا ہونا کافی ہو میں الی جبریل حاصة بتنزیل الکتاب من اللہ تعالٰی ''۔ خلاصہ ہیکہ نبی کے لیے بنو ع ما و حی کا ہونا کافی ہوں کے لیے جبریل علیہ السلام کا بصورت کتاب اللہ وی لا ناضروری ہے۔ اس ما من وی کا نع میں ہم کی ہو جا ہو میں او حی الیہ میں ہم پہلے کھی ہو ہو می الدو میں ہو میں او حی الیہ جبریل خاصة بتنزیل الکتاب من اللہ تعالٰی ''۔ خلاصہ ہیکہ نبی کے لیے بنو ع ما و حی کا ہونا کافی ہو رسول کے لیے جبریل علیہ السلام کا بصورت کتاب الہی وی لا ناضروری ہے۔ اس ما می میں ہم پہلے لکھ آ کے اس میں میں ہم پہلے لکھ آ ک

یں: ''قول الحمهور ''ان النبی اعم''نیز''الرسول من یأتیه الملك والنبی یحوز ان یأتیه الوحی بوجه احر من الهام او منام ''لینی رسول ﷺ کے لیے تبلیخ اورومی ملک لازم اور نبی کے لیے کسی طرح سے ومی کا آنا کافی ہے القائی ہوخواہ منامی ( نبر اس صفح ۵۵٬۵۳) جو مانحن فیہ کی دلیل اور جاری مؤید ہے۔

خلاصہ بیکہ ان حضرات کے بارے میں مصنف تحقیقات کا بیتا کر دینا کہ وہ آپ ﷺ کی چالیس سال کی عمر شریف تک آپ کی نبوت کے قائل نہیں تھے بالکل غلط ہے بناءً علیہ حضرت میر سید کا ان الفاظ سے مقصود محض عبارت المواقف کے مفہوم کو داضح کرنا ہے اپنا عقیدہ ہونے کو بیان کرنا ہر گز مقصود نہیں علیٰ پذالقیاس عبارت حاشیہ النمر ال لمولا نا ہر خورد ار

یونہی علامہ پر ہاروی بھی (حق میہ ہے کہ )اس عبارت کو تحض جمع اقوال کے طور پر لائے ہیں جیسا کہ اس کتاب میں ان کامعمول ہے کہ وہ تقریباً ہر ہر مسئلہ میں پائے جانے والے متعد داقوال کولاتے اور مباحث کی فہرست پیش فرماتے ہیں'اپنے عقیدہ کے طور پر نہیں لائے (لما مرّ)۔

جب کہ پیش نظر مقام پراس کی تصریح بھی انہوں نے فر مادی ہے۔ چنانچہ صفون ہذا کولانے سے پہلے لکھاہے:''و بقی فی هذاالمقام ابحاث شریفة''(النمر اس'صفحہ ۴۲۹) پھراہے وہ لائے بھی صیغہ تمریض

أجيُبَ سے ہیں۔ ر ہالفظ شَرِيْفَةٌ ؟ تواس کاتعلق بحث سے ہے جومعلومات افزاء ہونے کی حد تک یقدیناً ذوشرف ہے یہ لفظاس کی توثیق کے لیۓ قطعاً نہیں ہیں کہ وہ اس کے قائل ہی نہیں ہیں ( سکما قد مرّ )فافھہ و تد ہر۔ اس کی ایک دلیل بیہ ہے کہ شرائط امامت کبڑی کے تحت آپ نے لکھا ہے' و ھھنا ابسحاٹ شدیفۃ '' جن میں ایک بحث ان شرائط کے متعلق ہے جوشیعہ نے لگائی ہیں۔ملاحظہ ہو(اکنبر اس صفحہ ۵۳۷)۔ اگر کسی کا قول نقل کردینے سے ناقل کا قائل ہونالا زم ہوتو علامہ پر ہاروی نے عبارت شرح عقائد ''والحق ان رضاء يزيد بقتل الحسين ﷺ واستبشاره''**انخ تحت بيجي فقل كياب ك**هُ وانكر ذلك بعض العلماء "ملاحظة و (النمر ال صفية ٥٥) . تو کیا نہیں اس کابھی قائل بتایا جائے گا؟ اور کیا خود مصنف تحقیقات بھی انہیں اپنامعتمد علیہ مانے کے حوالہ سے اس کے قائل قرار یا ئیں گے؟ کچھ تو بولیں۔ کٹ: مصنف تحقیقات کا دعوٰ می سرکار ﷺ کی نبوت کے بارے میں ہے جب کہ 🚺 یہ عبارات بنیا دی طور پر حضرت عیسی الطفاۃ کے متعلق ہیں پس یہ غیر متعلق ہوئیں اس طرح سے ان О کے دعو ی ودلیل میں مطابقت نہ ہوئی۔ چردہ بھی مجمع علیہ ہیں کیونکہ کسی مستلہ کے کتب کلام میں آجانے سے اس کا مجمع علیہ ہونا ہر گز لا زم نہیں 0 آ تاجوخود پیش نظر عبارت سے بھی خلاہر ہے کہ امام قاضی ابوبکر ُحضرت عیسٰی الطف کی بچپن شریف کی عمر میں آ پ کے نبی ہونے کے قائل ہیں جس سے صاحب المواقف نے اختلاف کیا ہے جس سے اس کا مجمع علیہ نہ ہونا جنہ واصح ہے۔ پھر جب امام قاضی ابوبکر ُصاحب المواقف اورعلامہ پر ہاروی سے علم اور زمانہ کے اعتبار سے متقدّم 0 ہیں توانہیں اس موقف میں راج نہ مانے میں مولا نا کو کیا مجبوری آ ڑے ہے۔ O سے نیز صاحب المواقف ہیں بھی اشعری'ماتریدی نہیں ہیں جس کی ایک دلیل ہے ہے کہ انہوں نے المواقف میں ایک مسلد کے تحت لکھا ہے 'عسد اسا''۔ حضرت میر سید نے اس کی شرح میں ارقام فرمایا ''ای الاشاعره ' ملاحظه مو (شرح المواقف جلد أصفحه ٣٢٨) -تعجب ہے کہ *مصنف تحقیقات ماتریدی کہلانے کے* باوجود یہاں اشعری کے پیچھے لگ گئے ہیں

شاید''ضرورت ایجاد کی ماں ہے''۔



O پھر صاحب المواقف کا بیا ختلاف بھی مصنف تحقیقات کا کسی طرح مؤید نہیں کیونکہ ان کی بیہ بحث حضرت عیلی الظلیٰ کی نبوت کے اس پہلو کے بارے میں ہے کہ آپ الظلیٰ بحین شریف میں ما مور بالتبلیخ بھی تصح یا نہیں ؟

بلفظ دیگراس وقت آپ نبی ہونے کے ساتھ ساتھ منصب رسالت پر بھی فائز تھے یانہیں؟ وبطریق آخریہاں نبوت بمعنی رسالت ہے جب کہ جلداوّل میں متعلقہ مقام پر ہم مفصل لکھ آئے ہیں کہ نبی بول کررسول مراد لینا بھی کلام علماء میں بکثرت شائع وذائع ہے۔من شاء الاطلاع علیہ فلیر جع الیہ۔

بناءً عليہ حضرت مير سيد پھر مولا نابر خور دار کی پیش کر دہ عبارت' و من البين الخ'' ميں بھی نبوت بمعنی رسالت ہی ہےاور وہ اسی کے مفہوم کی وضاحت کرتے ہوئے اسی امر کوخلاف عقل کہہ رہے ہیں کہ بیہ ہو ہی نہیں سکتا کہ حضرت عیسٰ للظیلانے ما مور بالکینج ہوجانے کے باوجو دایک عرصہ طویلہ اور مدت دراز تک دعوت الی اللہ تو کجااس کے بارے میں بھی کوئی کلام بھی نہ کیا ہو۔

مزید دلیل مد ہے کہ علامہ پر ہاروی نے عبارت المواقف کے پیش کردہ خلاصہ میں حضرت عیلی الطّنطۃ کے متعلق'' نہیساً'' کی بجائے'' رمسو لا'' کے لفظ استعمال کئے ہیں۔عبارت شروع بحث میں نقل کی جاچکی ہے۔ جس سے مانحن فیہ کی تعیین ہوجاتی ہے۔

علاوہ ازیں خود مصنف تحقیقات نے بھی اس کے اردوتر جمہ میں''نبیاً'' بمعنی'' رسو لاً''لے کراس کو مان لیاہے۔ چنانچہان کے لفظ میں:''مدت مدیدہ اور عرصہ بعیدہ تک کوئی ( مہتی نبی اوررسول ہونے کے باوجود ) نہ اس کی دعوت دے الخ ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۳ وغیرہ)۔ رجع مدعی لاکھ پہ بھاری ہے گواہی تیری۔ سبحان اللہ مناظر ہوں توالیسے جنہیں آس پاس کی شدھ بد ھیجھی نہ ہو۔

جعلنی نبیا **ک**رکنت نبیاست **مثابیتاتے سی اب**:

ر باصاحب المواقف كا''و حعلنى نبيا ''كُوُ'كنت نبياً ''مَتمابة قراردينا نيز علامه پر باورى كا اسفل كرك برقر اردكهنا نيز حفرت ميرسيد كا پحرمولانا برخوردار كاس كے بطور تفاؤل ہونے كى توجيه كرنا اور ان الفاظ ميں ماضى كے بمعنى منتقبل ہونے كو بيان فر مانا جب كه اصول ہے 'الت مليل دليل الت مويل'' كماصر به شيخنا العلام الامام احمد رضا رحمه الله فى المعتمد المستند؟ تو: علاق برتقد يرسليم حضرت ميرسيد كے ميلفظ مض اس عبارت سے ماتن كى غرض كے بيان كے حوالہ سے

ہیں'ا پناعقیدہ ہونے کے پیش نظر قطعانہیں ہیں جس کی تفصیل مع الدلیل ابھی گذری ہے۔ **تائیل**: علامہ پر ہاروی اسے بصیفۂ تمریض (اُحیب کے لفظوں سے )لائے ہیں جواس کے ضعف اور ناپسندیدگی کی جانب واضح اشارہ ہے۔

فل بعد المسلم المسلمم المسلمم المسلمم المسلم الملمم الملمم الملمم الملمم الملمم الملم

اى كومع مزيد بيان كرت بوئ علوم وفنون عربيه كم شهورزمانه عالم اورشى وشارح علامه عبدالحكيم سيالكو في سن خفى ماتريدى رحمة التدعليه حفرت ميرسيدكى زير بحث عبارت كتحت حاشيه يل ارقام فرمات بين : "قول ه فى انه تعبير عن المتحقق الخ لا يخفى ان المراد با لاستقبال هو الاستقبال بالنسبة الى الزمان الذى دل الكلام على وقوع المعبر عنه فيه وهذا مشترك بين المشبه والمشبه به فلا يرد ان الاستقبال فى المشبه بالنسبة الى زمان التكلم ولا كذلك فى المشبه به اعنى الحديث النبوى بل الاستقبال فيه بالنسبة الى كون آدم عليه السلام بين الماء والطين " (شرح المواقف جلد لا مغر الاستقبال) \_

عبارت ہلزااپنے اس مفہوم میں نہایت درجہ صرح سے کہ حدیث ''سے سے نہیں ''میں بعدولا دت باسعادت تاعمر شریف چالیس برس کا زمانہ مرادنہیں نیز زمانۂ تکلم کے بعد کا زمانہ بھی مرادنہیں ہوسکتا بلکہ اسے مراد لینا مصحکہ خیز بھی ہے کہ اس صورت میں معنٰ میہ ہوگا کہ آپ ﷺ نے اعلان نبوت کے بعد فرمایا میں مستقبل

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابا<sup>مش</sup>م تنبيهات بجواب تحقيقات

میں نبی بنوں گا جب کہ آ دم الطف پانی اور مٹی کے درمیان تھے یا ہوں گے و لا یحفی ما فیہ۔ اس سے آ گےعلامہ سیالکو ٹی نے عبارت حضرت میر سید کے برخلاف کوزیادہ موجہ قرار دیا ہے۔ حیث

قال:''والاظہر ان یقال فی انہ تعبیر عن غیر المتحقق فی زمان الخ (جلد ۸ صفحہ۲۲۲)۔ بعدازاں حضرت موصوف نے علم الہی میں نبی ہونے کی توجیہ کوفل فرمانے کے بعد (مذکورہ توجیہ کے

ساتھ ساتھ ) اس کار د فرمایا ہے چنا نچہ آپ کے لفظ ہیں: ''یر دعلی کل من التو جیھین ان سیاق الحدیث یشعر باختصاصه علیه السلام بھذہ الفضیلة من بین الانبیاء صلوات الله علیهم وعلی کل من التو جیھین لااختصاص للفضیلة المذکورة به علیه السلام لان نبوة کل نبی بل کل حال لکل احدثابت فی العلم الالهی الازلی" یعنی حدیث کنت نبیا الخ آپ کی کنوت کی ایس خصوصیت کو بیان کرتی جو کی اور نبی کو حاصل نبیل اس سنقبل میں نیز علم الہی میں نبی ہونے کو مراد لینے کی صورت میں یہ خصوصیت باقی نبیل رہتی کہ علم الہی میں صرف انبیاء علیم السلام کی نبوتیں بی نہیں بلکہ ہر چیز کی ہر کیفیت پہلے ہی سے علم الہی از لی میں تھی اختصاص کا فائدہ تو ندر ہا ( کتاب ندکورہ خد کور)۔

ال كرمتن مخاركي توضيح كرتم مو تفرمات مي : "والاقرب ان يقال في معنى الحديث للكل بحسب مرتبة كل منهم عليهم السلام عند تعيناتهم العمائية لما سيرد عليهم من النشات المتواردة واحكامها ونبينا عليه السلام كان في نشأته الروحانية نبيا للارواح ومتوسطا في تعيين حصص كما لا تهلم الروحانية التي بحسبها يظهر كما لا تهم الحسمانية كما يروى عنه عليه السلام اول ما خلق الله نورى هو المفهوم من شرح الجندي رحمه الله" -

خلاصہ بیر کہ حدیث بذا کا صحیح اور حقیقی معنی بیہ ہے کہ آپ ﷺ اپنے ارشاد مبارک ''اول ما حلق اللہ نوری'' کی رُ و سے تمام عوالم میں چونکہ واسط ُ حصول کمالات بجمیع الخلق میں اس لیئے آپ عالم ارواح میں بھی نبی تھے (لہٰذا نہ اسے مستقبل میں نبی ہونے پر محمول کرنا درست ہے اور نہ ہی علم الہٰی میں نبی ہونے کے معنٰی میں لینا صحیح ہے )۔علامہ جندی رحمہ اللہ کی تحریفر مودہ شرح میں بھی یہی معنٰی مذکور ہے۔ملاحظہ ہو (شرح المواقف جلد لا صفحہ ۲۲)۔

**اقرل**: الحمد لله علامه سیالکوٹی رحمہ اللہ کی اس عبارت سے جہاں حضرت میر سید کے الفاظ کا صحیح مفہوم واضح ہو گیا' وہاں مصنف تحقیقات کے استد لال کی قلعی بھی کھل گئی۔ بیہ باور نہیں کیا جا سکتا کہ علامہ کی بی عبارتیں موصوف نے نہیں دیکھی تھیں ۔لہٰذا یقین ہے کہا جا سکتا ہے کہ انہوں نے عمد اُن سے صرف نظر کی ہے۔ بلکہ

عبارت میرسید (جوحضرت عیسی الظلا کے متعلق ہے ) کو گول مول انداز میں لکھ کرعوام کو میہ تأثر دے کر کہ وہ تمام اندیاء علیہم السلام کے بارے میں ہے جن میں سرکار ﷺ بھی شامل ہیں سخت عجیب ہاتھ کی صفائی ہے جس کی جتنی مذمت کی جائے کم ہے۔

م الل الذويق - نبی چونکه پيدائش نبی موتا ہے ( کھا مرّ مراراً و سياتى بيانه ايضاً ) اس لي ''و جعلنى نبيا '' ميں جعل كو بمعنى مستقبل لينے كى صورت ميں على الصحيح الواقع جعل'' اظهار كے مفہوم ميں ہے تو حضرت كلمة الله اللي الي كاس ارشاد كامفہوم يہ بنے گا كہ ميرى والدہ ماجدہ كے متعلق دريدہ وَىٰ كرنے والے بايمانو! وہ تمہارى اس نا پاك تہمت سے پاك ميں كيونكه ميں الله كا نبى ہوں جس كى ماں كا عيوب سے پاك ہونالازم ہوتا ہے تم عنظريب ميرى نبوت كے جر چا ور اس كى بركتيں ديكھلو گے۔ بناءً علي '' کہ حدت نبيا '' ميں بھى ظہور ہى مراد ہوگا تو معنى يہ ہوگا كہ ميرى والدہ ماجدہ كے متعلق دريدہ من نبى كرنے والے بايك الازم ہوتا ہے تم عنظريب ميرى نبوت كے جر چا ور اس كى بركتيں ديكھلو گے۔ بناءً علي '' ك ست نبيا '' ميں بھى ظہور ہى مراد ہوگا تو معنى يہ ہوگا كہ مير پو چينے والے مير ے غلامو! ك ميں نبى كب ہے ہوں؟ تو سينى ہم '' جب '' '' سے بھى پہلے كے ہيں كہ'' جب كب' وقت كو ظاہر كرتے ميں نبى ك بي ك مونالازم ہوتا ہے تم '' خشريب ميرى مراد ہوگا تو معنى يہ ہوگا كہ مير پو چينے والے مير ے غلامو! كه ميں نبى ك ب ہے ہوں؟ تو سينى ہم '' ميں بھى ظہور ہى مراد ہوگا تو معنى يہ ہوگا كہ مير پو چينے والے مير ے غلامو! كہ ميں نبى ك ب ہوں؟ تو سينى ہم '' جب '' '' ہے بھى پہلے كے ہيں ك '' ہے ہو گھ الم الم الم مير ك خوت كو ظاہر كرتے الل الي كار ميں الي اول الي ہوں سمجھوكہ ہم اس وقت بھى شان نبوت سے ظاہر اور نبى تھ جب ايوالب آر دم اللي الي ال كى رسائى مكرن بين با سانى يوں سمجھوكہ ہم اس وقت بھى شمان نبوت سے ظاہر اور بى تھ جب ايوالب آر دم اللي الي ترى تو ت نبى ميں اور الى ميں اس دوت تھى دار اوقت ہوں ميں الي ميں اس دوت نبى بيا بك در الي كہ ميں ال

والحمد **لله ت**عالى الاحد والصلوة على نبيه سيدنا محمد و سيدنا آدم وآله وصحبه الكرام الى الابد\_

محمد نما يراحر الم فمرا ( بحواله عبارت شخ محقق عليه الرحمة ) مع جاب:

**متميدا عتراش** (بعض اوقات ظاہري معنى مرادنہيں ہوتا ) **كاملا**ند

مصنف تحقیقات نے حدیث ہٰذا پر اپنے دوسرے اعتراض کولانے سے پہلے تمہیداً لکھا ہے کہ : کسی حدیث شریف اور آیت کریمہ کا ثابت الاصل ہونا علیحدہ امر ہے اس کا ظاہری معنی اور منہوم مراد ہونا علیحدہ امر ہے لہٰذا ہوسکتا ہے کہ ظاہری معنی مراد لینا جائز نہ ہو (الیٰ) الغرض ضروری نہیں ہے کہ بادی انتظر میں جومعنی آیت وحدیث سے بحقہ آر ہاہو وہ معنی ومفہوم اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول مقبول ﷺ کے ہاں مراد اور مطلوب ہو' (تحقیقات صفحہ ان ۲۰۲۰)۔

**اقل :** موصوف کی عبارت رکیک ہے کہ انہوں نے حدیث اور آیت کریمہ دونوں ایک ہی مدیں رکھ کرحکم عائد کیا ہے جس سے مترشح ہوتا ہے کہ جس طرح حدیث کبھی ثابت الاصل نہیں ہوتی قر آن کی آیت کریمہ کا بھی یہی حال ہوتا ہے جو غلط ہے کیونکہ قر آن مجید کی ہر آیت کریمہ قطعی الثبوت ہے بایں ہمہ دوسروں کے متعلق کہتے ہیں کہ انہیں علوم وفنون وغیرہ سے مس کیا دور کا واسط بھی نہیں۔ سیجن اللہ یہ ہیں کہ علوم وفنون جن کا اوڑ ھنا بچھونا ہے۔

**حم اقرل**: شروع کلام میں انہوں نے ظاہری معنی کے مراد لینے پر عدم جواز کانتھم عائد کیا ہے جب کہ اس کے خلاصہ میں'' ضروری نہیں'' کہہ کراس کے جواز کوشلیم کیا ہے جوا یک اورعلمی کمال ہے۔

بہر حال نہ ہو سکنے اور نہ ہونے (عدم امکان اور عدم وقوع) میں زمین و آسان کا سافرق ہے۔ یہاں جو چیز موصوف کے ذمیقی وہ صورت ثانی ہے کہ حدیث واقع میں اپنے ظاہری معنی پڑ ہیں ہے مگر بفضلہ تعالیٰ وہ پوراز ورصرف کرنے اور کاغذ کی زمین کو کالا کرنے کے با وجود اپنے موقف کو ثابت اور اجا گر کرنے میں سخت ناکام رہے ہیں اور وہ ایسی کو کی دلیل لانے سے عاجز رہے ہیں جس سے مید ثابت ہوتا ہو کہ حدیث ہٰ ڈااپنے ظاہری معنی پڑ ہیں ہے۔جو پیش کیا ہے وہ دلیل نہیں مغالطہ ہے۔ فرماتے ہیں: ''ہوسکتا ہے ظاہری معنی مراد لینا جائز نہ ہو''۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

مگرا تنا سوچنے کی توفیق نہیں ہوئی کہ بیٹلی الاطلاق نہیں بلکہ اس وقت ہے کہ جب خلاہری معنی مراد لینے سے کوئی محذور شرعی لازم آتا ہوور نہ بیٹھی تو اصول سے ہے کہ 'ت حمل النصوص علی ظو اهر ها'' کہ نصوص (آیات داحادیث) کو ان کے خلاہر پر رکھنا لازم ہے جیسا کہ ہم اعلیٰ حضرت رحمہ اللہ تعالیٰ بلکہ خود موصوف هداہ اللہ تعالی کے حوالہ سے اسے باحوالہ کھوآئے ہیں۔ موصوف نے اس کی جوتین مثالیں پیش کی ہیں وہ سب اسی قسم کی ہیں کہ انہیں خلاہر کی معنی پر رکھنے سے محذور شرعی لازم آتا ہے۔

چنانچہ پیش کردہ مثال نمبرا: ''السر حسمن علی العرش استوٰی '' کوظاہری معنی (عرش پر قرار پکڑنا ) نہیں لیاجا سکتا کہ بیآیت متشابہات کی قشم ثانی سے ہے جن کالفظی ترجمہ تو ہوتا ہے مگروہ مرادالہی نہیں ہوتا۔ بالفاظ دیگر ظاہری معنی اللہ کی شان کے لاکق نہیں۔

پس بیمثال یہاں غلط ہوئی ورنہ موصوف انصاف سے بتا کیں کہ کیا حدیث کنت نبیاً متشابہات سے ہے یا کیا اس جہان میں آپ ﷺ کا نبی ہونا آپ کی شان کے خلاف ہے؟

دوسرى مثال 'ولسما يعلم الله البذين حاهدوا منكم ''لكص بِ(وَلَمَّا كَى بَجَائِ 'لَمَّا' لَكَصَ بِ- فِيسَا لسلعجب ) كما سے ظاہرى معنى ميں لينے سے بىكس شسى عليم ذات سے علم كى نفى ہوتى ہے۔ ظاہر ہے يہ بي محذور شرعى ہے۔اگر بيمثال يہاں چچتى ہے تو موصوف بتائيں كه ''كسى سنة ''كوظاہرى معنى ميں لينے سے اس قسم كوكون سامحذور شرعى لازم آتا ہے يعنى بمعنى حقيقى نبى ہونے ميں معاذاللہ كيا خرابى لازم آئى يا اس سے كس امر ضرورى شرعى كى نفى ہوئى۔

ہاں خودمولا نا کے موقف کی نفی ضرور لازم آئی جب کہ وہ واجب <sup>ای</sup>فی ہے تو بی<sup>عی</sup>ن حقیقت کی ترجمانی ہوئی جو مطلوب ہے۔ **جماب 1 خ**ر:

مثال ہذا کے بے جاہونے کے حوالہ سے رید بھی کہا جا سکتا ہے کہ' علم' لغة کٹی معانی کے لیے موضوع ہے جو ہمیشہ بمعنی' دانستن' ، بی نہیں آتا،' آموز دن' کے معنی میں بھی آتا ہے لہٰ ااسے یہاں دانستن کے معنی میں سمجھنا کثیر العلوم اور وافر الفنون قائل کی'' قلت دانست' کا ثمرہ ہے۔ بناءً علیہ یہ سحنت نہیا ؓ کے لیے حسب دعویٰ معترض مثال نہیں ہو سکتی ورنہ بتایا جائے کہ' سحنت نہیاً '' کو طاہری معنی میں رکھنے پر حسب مقام کون سی شرعی قباحت لازم آتی ہے۔ الغرض بیا مرجحت فیہ کی مثال نہیں بن سکتی البتہ اے پہلی کے طور پر لیا جاسکتا ہے

جیسے آنؓ زَیدؓ کبیر وغیرہ میں۔ آ مدیم بر سر مطلب! اسی طرح ان الحکم الاللہ کو بھی اس کی مثال بنانا غلط ہے کیونکہ خار جی جہلا ءکو اس کے محصح محمل کاعلم نہیں تھایا وہ جان ہو جھ کر مغالط دے رہے تھے جیسے خار جیان زمانہ وللہ غیب السمون والارض اور وربك یہ حلق ما یشاء ویحتار وغیر ہما سے مغالط دیتے ہوئے عباد مقربین کے لیے خدا دادعلم واختیار کے عقیدہ کو شرک اور قائلین کو مشرک کہتے ہیں۔ یا معذرت کے ساتھ جیسے خود مصنف تحقیقات سب کچھ جانتے ہوئے اور تحقیدہ وی حدیث دین نبیاً ''کے حوالہ سے مغالطہ پر مغالط دے رہے ہیں۔ ال چوام شرائل ہو کا اس کی مند ہوئے حدیث دین نبیاً ''کے حوالہ سے مغالطہ پر مغالط دے رہے ہیں۔

مصنف تحقیقات ایک طرف اینے اس خود ساختہ اصول سے حدیث ہٰذا کو ظاہری معنی میں لینے کو ناجائز کہہ رہے ہیں پھر خدا کے کرنے سے اس پر بھی زور دے رہے ہیں کہ حدیث اینے ظاہری معنی پر بی ہے یہی عقید ہ صحابہ ہے اور فیصلہ نبو مید بھی یہی ہے۔

چنانچہ انہوں نے اپنی کتاب تنویرالا بصار (جس پر وہ بہت نازاں اور شاداں وفر حاں ہیں اور بار بار جس کے مطالعہ کی تلقین کرتے ہیں اس ) میں لکھاہے :

''صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے پوچھنا ورسؤ ال کرنے ہے کہ آپ کب ہے نبی ہے ہو ٹی ت چل گیا کہ جن کے گھر ہیدا ہوئے اور عرشر نف کے چالیس سال گزارے متصاوراس قد رطویل عرصہ گزار نے کے بعد نیوت کا اعلان فر مایا۔ جب وہ اس طرح کا سوال کرتے ہیں اور پوچھتے ہیں کہ آپ تھا کب سے نبی ہیں؟ تو معلوم ہوا کہ ان کے ایمان نے گواہ ہی دی کہ نبی اکرم تھانے اگر چہ نبوت کا اعلان اور اظہار چالیس سال کے بعد کیا لیکن آپ تھا نبی ہے ہوئے پہلے کے تصر اس لئے بیٹیں پوچھا کہ تم نے اعلان اور اظہار چالیس سال کے بعد کیا لیکن آپ تھا نبی ہے ہوئے پہلے کے تصر اس لئے بیٹیں پوچھا کہ تم نے اعلان نبوت سال کے بعد کیا لیکن آپ تھا نبی ہو جو ہے 'سلے کے تصر اس لئے بیٹیں پوچھا کہ تم نے اعلان نبوت اس اس کے بعد کیا لیکن آپ تھا نبی ہو کہ ہوئے پہلے کے تصر اس لئے ہیٹیں پوچھا کہ تم نے اعلان نبوت آ دم اللہ تک ب فر مایا بلکہ پوچھا ہے' میٹی و جہت لگ النہو ہو ''یارسول اللہ تھا۔ آپ کے لیے اے رسول اللہ آ دم اللہ کاروح ابھی ان کے جسم میں پھونکا نہیں گیا تھا' صحابہ کر ام کے اس نظر یہ وعقیدہ پر مرتقمد ایل ہے کہ کہ تم نے درست سمجھا' واقعی میں عمر شریف کے چالیس سال گز ار کر نبی نیں بنا بلکہ اس وقت سے ہی منا ہو رسمبر اور اخراز ر

الل : عبارت بذا کا ایک ایک لفظ جوحدیث کست نبیاً کے مستقبل میں حاصل ہونے والے منصب

نبوت کے معنی میں ہونے کی دوٹوک نفی کررہا ہے جوموصوف کے اس نظرید کے باطل ہونے کی سب سے بڑی دلیل ہے تو رجح لواپنے دام میں آپ صیاد آگیا۔

**م اقل:** بعینہ یہی جواب موصوف کو ۲۰۰ء کے اوائل میں دیاجا چکا ہے۔ ملاحظہ ہو ( دعوت رجوئ صفحہ ۲۵،۲۷) مگر انہوں نے ندتو اس کی کوئی توجیہ پیش کر کے اعتر اض کو اٹھایا اور نہ ہی اپنے باطل موقف سے رجوع کیا جس سے اس شبہ کو تقویت ملتی ہے کہ وہ اپنے ایک تلمیذ کے لفظوں میں ''علمی گھمنڈ کا شکار'' ہیں۔ (تحقیقات'صفحہ 2) جس سے ان کے لٹہیت اور حب رسول کی میں اعلیٰ درج پر فائز ہونے کا پتہ بھی چلتا ہے۔ نیز خود ' انثرف العلماء' کے بیا پنے الفاظ بھی اسی علّت کے پائے جانے کی چغل خوری کرتے ہیں کہ '' میر اہل سنت کے اہل علم سے بیسوال ہے کہ میں بتلایا جائے اس وقت کون اہل سنت کا امام ومقند ااور رہم رور ہما ہے تا کہ ہم جیسے طالب علم اس سے اجازت لے کرکوئی بات زبان پر لائیں یا کوئی جملہ نظر قرطاں کریں'' ؟ (تحقیقات'

**الول:** لیعنی کوئی بھی ایسانہیں ہے جوان کا مرجع تو کجامستشارمنہ بننے کا اہل بھی ہو کیونکہ'' پیچو ما دیگرے نیست'' ملاحظہ ہوتحقیقات'صفحہ ۲۰۹۔ **حکر بازی**:

پھر جیرت در جیرت مید کہ پنی اس کتاب میں فلسفہ مستقبل پر اتنا بڑا لیکچر جھاڑنے کے باوجودا پنی اس کتاب کے خطبہ میں فرماتے میں: ''و السطلوة و السلام علی من کان نبیا و آدم بین الماء و الطین ''۔ لینی حضور پر درود وسلام ہو جو اس وقت بھی نبی تھے جب آ دم الظین معرض وجود میں نہیں آئے تھے۔ ملاحظہ ہو (تحقیقات صفرہ ۱)۔

ليتن قائل بين تواس قدر بحث كيون اورمنكر بين توبي چكّر بازى كيون؟

## مقور ومعنف فخطيتات:

مذکورہ تمہید (جس کا جواب دیا گیاہے) کے سپر دقلم کرنے کے بعد مصنف تحقیقات لکھتے ہیں: ''لہذا اسلاف کرام اور مقتدایان انام کی طرف اس معاملہ میں رجوع کرنا چاہئے کہ وہ اس بارے میں کیا ارشاد فرماتے ہیں اوران کے نز دیک اس کلام سے اللہ تعالی اور نبی مکرم ﷺ کی مراد کیا ہے۔ حضرت شیخ محقق نے ایسے ، ی ارشاد فر مایا ہے (اعدہ اللہ عات ٰجلدادل صفحہ م)' ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۲۰)۔ اقتل ہولی : اللہ ایس محق پر کھنے ہے کہ کہ میں جو جناب نے قرار دی ہے یعن اے خلام کر کھنے ہو کہ

محذور شرعی لا زمنہیں آتا اور آپ بھی ایڑی چوٹی کا زور صرف کرنے کے باوجو داپنادعو کی ثابت نہیں کر پائے اور نہ ہی ثابت کر سکتے ہیں بے شک طبع آزمائی کر کے دیکھ لیں لہٰ زامشور ہے کا رگیا۔

**ہویا**: آپ خود بھی اس نے ظاہری معنی کی صحت کو تسلیم کر چکے ہیں بلکہ اسے عقید ۂ صحابہ اور فیصلہ نبو بیہ ہونا بھی مان لیا ہے لہٰذا آگے جانے کی ضرورت ہی نہیں چھوڑی لیعنی جومنوا نا چاہتے تھے ابھی سے خود ہی مان گئے سلجن اللہ۔ یہی کیفیت رہی تو ہماری بیر ثناید پہلی اور آخری ٹرن ہو۔

تر زف نگاہی سے مطالعہ کرنے والے سب محققین اسلاف کا کہنا یہی ہے کہ حدیث ہندا اپنے ظاہری اور حقیقی معنی تر زف نگاہی سے مطالعہ کرنے والے سب محققین اسلاف کا کہنا یہی ہے کہ حدیث ہندا اپنے ظاہری اور حقیقی معنی پر ہی ہے ۔حوالہ جات کا انبار باب سوم وہ ضتم میں لگایا جاچکا ہے ۔ جتنے حوالے چاہئیں وہاں سے لے لیں ۔ اعلیٰ حضرت بھی انہی میں شامل ہیں اور حضرت شیخ محقق نے بھی ایسے ہی ارشاد فر مایا ہے' ۔ اور آپ لکھ کردے چکے ہیں کہ خصوصیت کے ساتھ آپان دو حضرات کے فیصلوں کے پابند ہوں گے۔لہٰ دااب تو اپنے باطل موتف کو دلیں نکالا دیں۔اللہ تعالیٰ ہدایت دے۔

اؤل : قارئین کرام! اب حضرت شخ محقق علیہ الرحمة کی ان عبارات کے متعلق ہماری گزارشات ملاحظہ فرمائیں جن کے حوالہ سے موصوف نے اپنی مطلب برآ ری کے لیے عوام کو مغالطہ دینے کی مذموم کوشش کی ہے۔

# مامات في محتق دحمة اللدجن مع مقالط دياكيا:

مصنف تحقیقات نے حضرت شیخ محقق کی حسب ذیل تین عبارات سے استدلال کیا ہے: فم حرا: '' اینجا میگویند کہ از سبق نبوت آنخضرت چہ مراد (الیٰ) جو ابش آنست کہ مراد اظہار نبوت اوست ﷺ پیش از وجود عضری وے درملئکہ وارواح چنا نکہ وارد شدہ است کتابت اسم شریف اوبر عرش وآسانہا\_\_\_\_وچشمہائے فرشتگان' (اطعة اللمعات ٰ جلدہ' صفحہ ۴۹۹)۔

**قمبرتا: ''بعض ازعرفاء گفته اند که روح شریف وے ﷺ نبی بود درعالم ارداح که تربیت ارواح میکرد** چنا نکه در پس عالم بجسد شریف مربی اجساد بودالخ'' (اشعة 'جلد<sup>م</sup>'صفحه۳۹۹)۔

محمور ۲: اس سؤال کے جواب میں جس کو جوعطاء ہوا اس کا فیصلہ تو پہلے سے ہے پھر آپ کو پہلے عطا کرنے کی تخصیص ذکر کا کیا مقصد ہے ککھتے ہیں: ''جوابش آ نکہ میگویند کہ نبوت آ تخصرت دکمالات وے ﷺ در عالم ارواح خاہر کردہ بودند دار دارح انبیاءاز ان استفادہ کردند چنا نکہ فرمود کنت نبیا الحدیث دنبوت انبیاء دیگر

درعكم اللي بودنه درخارج ''(مدارج النبوة 'جلدا مفحدً ۲۲) ملاحظه بو (تحقيقات صفحهٔ ۲۰۵٬۴۰۵٬۲۰۲) ۔ **وجامتمال معتقب تعلیمت**:

اس سے ان کی دجد استدلال بھی خودان کے لفظوں میں پڑھئے۔لکھتے ہیں: ''گویا نہ اس وقت آپ کا بالفعل نبی ہونا مراد ہے اور نہ محض علم الہی اور اس کے قضا وقد ر میں آپ کا نبی ہونا مراد ہے۔ بالفعل نبی تو واقعی بعد میں بنائے جائیں گے جب وجود عضری کے ساتھ اور جسمانی حالت کے ساتھ دنیا میں جلوہ گر ہوں گے لیکن اس وقت میں آپ کی آمد آمد کے تذکر ہے اور چرچ اور اس کی شہادات اور مژدے دینے مقصود ہیں اور اعلانات اور تشہیروا شاعت مقصود ہے۔ اور بیہ جو اب علاء خلا ہر کی طرف سے ہے کیونکہ اس کو عرفاء کی تو جیہ کے مقابل ذکر فر مایا ہے اور گویا علائے خلا ہر کا اس پر اجماع وا تفاق ہے اس لیے اکثر یا بعض کا لفظ استعال نہیں کیا لیکن عرفاء کا قول نقل کرتے ہوئے بعض کا ذکر فر مایا ہے۔ عرفاء حض نے فر مایا کہ نہیں کیا لیکن عرفاء کا قول نقل کرتے ہوئے بعض کا ذکر فر مایا ہے۔ عرفاء حضر ات میں سے بعض نے فر مایا کہ نہیں کیا لیکن عرفاء کا قول نقل کرتے ہوئے بعض کا ذکر فر مایا ہے۔ عرفاء حضر ات میں سے بعض کے فر مایا کہ نہیں کیا لیکن عرفاء کا قول نقل کرتے ہوئے بعض کا ذکر فر مایا ہے۔ عرفاء حضر ات میں سے بعض نے فر مایا کہ نہیں کیا لیکن عرفاء کا قول نقل کرتے ہوئے لیفعل منصب نہوت پر فائر تھی جو کہ روحوں کی تر بیت فر ماتی کھی کو نہ ک

الحل الله المتدونية - بياستدلال سراسرغلط بيانى اور سخت مغالطة فرينى اور شديد بهيرا پھيرى پر بنى ہے جوانتہائى حيرت انگيز اور تعجب خيز ہے جس پر اناللہ كہنے كے سوا كچھ موز وں نہيں اے نافنمى سے تعبير نہيں كر سكتے كيونكہ متدل صاحب بقلم خودعلوم وفنون محاورات عرب حقيقت مجاز صرح وكنا بياور تشبيہ وتمثيل نيز مثال و نظير وغيرہ دغيرہ كے ہر ہر گر سے كممل واقف ہيں پس صورت اول ہى متعين ہوئى۔

بیان واستدلال لہٰذا کے بخت غلط ہونے کے لیے اتنا بھی کافی ہے کہ حضرت دیں آگاہ شخ محقق رحمة اللہ علیہ قطعی طور پراس عالم میں آپ بیٹ کے بالفعل نبی ہونے سے تختی سے قائل ہیں جس کے بعد وہ تھی بھی دور میں آپ سے معاذ اللہ سلب یا زوال یا انقطاع نبوت کے قائل نہیں ہیں۔ مدارج النوۃ شریف کی دونوں جلدوں کا آغاز بھی حضرت شخ نے اسی مسئلہ کی وضاحت سے فرمایا ہے پھر جگہ جگہ اس کی تصریحات مزید فرمائی ہیں۔ اور بیا ساام ہے کہ جس کا خود مصنف تحقیقات کو بھی اقرار ہے چنانچہ انہوں نے اس مقام پر آپ کی جو عبارتیں کہ سی بیں ان میں منقولہ بالاعبارت نمبر سی سے امر روز روش کی طرح عیاں ہے۔ پھر خدا کے کرنے سے موصوف نے اس عبارت کا ترجمہ کرنے کے علاوہ ان کا اس عقیدہ کا حامل ہونا اپنے لفظوں میں بھی لکھ دیا ہے فرماتے ہیں۔ بیشخ محقق رحمۃ اللہ تعالیٰ آپ کو عالم ارواح میں بالفعل نبی مانے کے باوجود اور ارواح انبیاء علیہم السلام

ہونے یا زائل ہونے کاعقیدہ رکھے بغیر الخ (تحقیقات صفحہ ۲۰۷)۔

اس کا مطلب یہ ہوا کہ اس جہان میں مربی ہونے کے معنی بالفعل نبی ہونے کے خلاف لکھی گئی ہر تحریر ان کے نز دیک واجب الرد ہے اگر چہ شخ محقق کی بھی ہو۔لہٰ دا اگر شخ محقق کی ایسی کوئی عبارت تھی بھی تو اس کے یہاں لانے کا ان کے لئے کوئی جواز نہیں تھا۔ جس سے اب یہ راز کھل گیا کہ ان کا آپ تک کو اس جہان میں بالفعل نبی کہنا محض دھو کہ تھا حقیقت میں وہ اس کے قائل ہی نہیں ہیں لیکن چکر دینے والے کا انجا م صحیح نہیں ہوتا پس وہ خود ہی اس میں چین چک میں ۔بالفعل نبی مانے ہیں تو ان پر ان کی الکاروالی عبارت لا کے صحیح نہیں ہوتا مانے تو ان کی ''تحقیقات' ان کے لئے پڑتی ہے۔لہٰ دانہ اگلتے سے نہ نگلتے ہے نہ نگلتے ہے۔ نیز 'نہ بالفعل نبی نہ محض علم الہٰی میں'' کہہ کر بین بین والی جد میں او کا لئے کہا عث

نہ ادھر کے رہے نہ ادھرکے رہے نہ خدا ہی ملا نہ وصال صنم خلاصہ بیرکہ پیخ محقق کے متعلق موصوف کا پہلا بیان صحیح تھا توان کا بیر بیان خلاف واقعہ ہوااوراگر بیر پیچ ہے تو پہلا بنی برصدق نہ قراریایا۔

O مصنف تحقیقات کے نئے اشاعتی اورتشہیری یا اشتہاری نظر بید کا جواب فقیر انہیں فروری ۲۰۰۷ء میں دے چا میں دے چکا ہے ہیں دے چکا ہے اس کا رد کیوں نہیں پیش کیا۔ نہ تغلیط دے چکا ہے۔ پس ہمارا وہ جواب صحیح تھا تو مانا کیوں نہیں۔ غلط تھا تو اس کا رد کیوں نہیں پیش کیا۔ نہ تغلیط بالدلیل نہ رجوع من الباطل دال میں کالا ہونے کی نشا ند ہی کرتا ہے۔

چنانچہ موصوف نے اپنے مکتوب میں زیر بحث حدیث کے متعلق لکھا تھا کہ اسے اور اس جیسی دیگر ''احادیث کو ظاہری مفہوم دمعنی پرمحمول کرنا بھی متفق علیہ اور اجماعی امز نہیں ہے بلکہ اکثریت کے نز دیک آپ کے نبی بنائے جانے کی تشہیر ادر اشاعت اور اس کا اعلان وا ظہار مراد ہے نہ کہ بالفعل نبوت ورسالت کا حصول

بخلاف دیگرانبیائے کرام کے'(بلفظہ)۔ فقیر نے انتہائی نرم الفاظ میں اس پرمعروض کیا تھا کہ : ''احا دیث' کے لفظ سے طاہر ہوتا ہے کہ اس کے متعد دطرق وشواہد ہیں جو قطعاً مطابق واقعہ ہے۔''متفق علیہ اور اجماعی امرنہیں'' سے طاہر ہوتا ہے کہ نبوت کے قائلین بھی ہیں۔ بناء بریں کاش کہ حضرت کو اس میں (نفی کے پہلویر)اصرار نہ ہوتا۔

ر با<sup>د د</sup>ا کثریت کے نزدیک' کاارشاد تو اس کی بنیاد نبی کی پیش کردہ مذکور تعریف پر ہے جس کا غیر صحیح نیز خلاف جمہور ہونا ہم بیان کرآئے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اس کی کوئی سند پیش نہیں فرمائی گئی۔ پھر جب اعلان نبوت سے قبل وحی خفی ثابت اور نبوت کے لئے اتنا کافی اور جمہور اس کے قائل ہیں تو آپ ایک لا محالہ اکثریت کے نزدیک بالفعل نبی ہوئے اور محض تشہیر اشاعت اور اعلان واظہار کا دعویٰ بلا دلیل بلکہ خلاف دلیل ہوا۔ تشہیر دالی تو جیہ اس لیے بھی غیر صحیح ہے کہ و آدم ہیں الروح النے کا ارشاداعلان نبوت کے بعد کا ہے

اورسب سے بڑے مزے کی بات میہ ہے کہ خود مصنف بھی اپنی اس' 'اکثریت' میں شامل نہیں بلکہ وہ دونوک لکھ چکے ہیں کہ آپ بی عالم ارواح سے لے کر اعلان نبوت سے پہلے تک بھی بالفعل نبی تصاور یہی صحابہ کر ام کا عقیدہ تھا۔ جس پر آپ بی نے مہر تصدیق شبت فر مائی۔ اور لطف در لطف میہ کہ موصوف نے اپنے اس دعویٰ کے اثبات میں پیش بھی اسی حدیث کوفر مایا ہے جسے اب وہ تشہیر واشاعت کے معنی میں لے رہے ہیں۔ فیا للع حب اثبات میں پیش بھی اسی حدیث کوفر مایا ہے جسے اب وہ تشہیر واشاعت کے معنی میں لے رہے ہیں۔ فیا للع حب ان کی بی عبارت کچھ پہلے تنویر الا بصار 'صفحہ ۲۲ سے ہم نقل کر آئے ہیں''۔ ملاحظہ ہو (دموت رجوئ

خلاصہ بیر کہ مصنف تحقیقات کے نظریّہ تشہیر داشاعت کا جواب انہیں آج سے پونے چارسال پہلے دیاجاچکا ہے جس کے جواب سے وہ تا حال عاجز ہیں ادراب پوری ہمت سے اسے دوبارہ اپنی اس کتاب میں ہمرتی کر کے معاملہ کو بڑی پھرتی سے آیا گیا کرنا چاہتے ہیں۔ **فی خلق پر مصف خلیات کا حرید بہتان داختر ام**:

موصوف نے اس مقام پر حضرت شیخ محقق رحمۃ اللہ علیہ کے متعلق لکھا ہے کہ : وہ''وجود عضری اورجسمانی وجود کے لحاظ سے حالیس سال کے بعد آپ کا بالفعل نبی ہوناتسلیم کرتے ہیں تو لامحالہ عالم ارواح میں نبوت اور عالم اجسام کی نبوت میں فرق کرنا ضروری ہے'' (تحقیقات' صفحہ ۲۰۷)۔ **اقول**: نہایت افسوس ہے کہنا پڑ رہا ہے کہ مصنف تحقیقات کا بیہ بیان بھی خلاف واقعہ جو حضرت شیخ پر

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ان کا بہتان عظیم اورافتر اءشدید ہے۔ حضرت شیخ نے ایسی بات کہیں بھی نہیں ککھی۔ یہی وجہ ہے کہ موصوف نے تبھی اے محض دعو می کی حد تک رکھا ہے۔ حضرت شیخ محقق کی ایسی کوئی عبارت لانے سے وہ تخت عاجز ونا کا م رہے ہیں جولائق صدملام ہے۔ اگر اس سے ان کی مراوشیخ کی کوئی ایسی عبارت ہے جس میں چالیس سال کی عمر شریف میں بعثت نبو بیہ کا ذکر ہو یلی صاحبہا السلام ۔ تو بیدان کی دلیل نہیں کیونکہ بعثت ہمتنی جعل کا کوئی شروت نہیں ۔ کمل تفصیل باب نہم میں آ رہی ہے۔

علادہ ازیں ۲۰۰۷ء میں اس کا بھی انہیں جواب دیاجا چکا ہے غلط تھا تور د کرتے صحیح تھا تو مان لیتے تو بیدان کی ایک اور چستی ہوئی کہ جو بات ان کے ذمّہ تھی ہاتھ کی صفائی سے اسے ہمارے کھاتے میں ڈالنے ک کوشش کی ہے ولا حول ولا قوۃ الا باللہ۔

چنانچہ انہوں نے اپنے جوابی مکتوب میں''بعثت'' کواپنے دعوٰی کی دلیل بنا کر حضرت شیخ کا حوالہ پیش کرتے ہوئے لکھا تھا کہ :'' حضرت شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں: النبی محمہ بن عبداللّہ الہاشمی ﷺ ولا دت وے در عام الفیل و بعثت او بر راکس اربعین ودور نبوت وے ثلث وعشرین سنۃ وعمر شریف وے ثلث وسین (اعبۃ اللمعات ُجلد چہارم' صفحہ ۲۷)۔

فقیر نے موصوف کو جواب میں تحریر کیا تھا کہ: '' بیتھی حضرت کے کچھ مفید مدعانہیں کیونکہ اس میں بھی لفظ بعثت ہے جس کا بیت معنی ہر گرنہیں کہ آپ بھی اس سے پہلے نبی نہ تھے (الی )علاوہ ازیں حضرت شیخ رحمۃ اللہ تعالیٰ کا اس بارے میں عقیدہ بیہ ہے کہ چالیس سال بعد آپ بھی کی نبوت ورسالت کا ظہور ہوا جس پر آپ کی بشارتصریحات موجود ہیں پس بعث بمعنی'' جعل لیٹا تو جیہ القول ہما لا برضی بہ قائلہ'' ہے۔ شیخ کی بعض نقول حسب ذیل ہیں۔ چنانچہ ایک جگہ آپ نے کھھا ہے: ''وایں ابتداء قصہ است پیش از ظہور نبوت' (اطعۃ اللہ عات جلدہ )صفحہ کہ اطبح سکھر)

نیزای کے اسی جلد میں صفحہ ۵۰۵ پر لکھاہے : ''اقامت کردآ نخصرت ﷺ بہ مکہ یعنی بعداز سال کہ مبدأ ظہور نبوت بودالخ'' نیز لکھاہے : ایں حال پیش از ظہور نبوت بود' (جلد ۲٬ صفحہ ۵۰۵)۔

نیز اس کے صفحہ ۵۴۴ پرارقام فرماتے ہیں :''وخوارق عادت کہ پیش از ظہور نبوت خلاہر شد آ نرا ارھاصات گویند''۔

نیز مدارج النو ة ( جلد ۲٬ صفحه ۳٬ طبع سکھر ) میں لکھاہے : '' چون وقت ظہور نبوت نز دیک رسید محبوب

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

گرداینده شدنز دوے ﷺ خلوت وگوشه گری ازخلق' اه۔

نیز اسی میں اسی صفحہ پر ہے: ''وظہورایں نور بقول صحیح در روز دوشنبہ شتم یا سوم ربیع الا دل سنہ احد ک واربعین از عام الفیل بود' اھ۔

ميتمام عبارات اس امركى روشن دليل بين كه حفرت شيخ محقق رحمة الله عليه كنز ديك آپ الله كل چاليس سال بعد بعثت كا مطلب آپ كى نبوت ورسالت كاظهور ب نه كه وجودو هو المقصود و الحمد لله المعبود (دموت رجوع صفحه من طبع لا بور)

اورا گرموصوف کا استدلال عبارت اشعہ کے ان الفاظ سے ہو'' اگر بالفعل است آں خود درد نیا خواہد بود'' جوانہوں نے تحقیقات صفحہ ۲۰ میں نقل کئے ہیں؟ تو یہ بھی ان کے مفید مدعانہیں جوموصوف کی سخت فریب دہی پر بنی ہیں کیونکہ میشخ کے اپنے عند میہ کے الفاظ نہیں بلکہ میہ معترضین کے لفظ ہیں اور سؤ ال کی زبان میں ہیں جس کی تصریح خود حضرت شیخ نے اپنے ان لفظوں سے فرمادی ہے: '' اینجا ہے گویند''جن کا ترجمہ موصوف نے اس طرح کیا ہے کہ اس جگہ لوگ میہ سؤ ال کرتے ہیں (تحقیقات صفحہ ۲۰)۔

پھریشنخ نے اس کے تحت جو جواب لکھا ہے ( مرادا ظہار نبوت است ) وہ بھی ان کا عند بینہیں بلکہ دوسروں کی طرف سے ہے آپ کا عند بیدوہ ہے جو آپ نے عرفاء کے حوالہ سے لکھا ہے کہ اس عالم میں آپ ﷺ کے نبی ہونے کا مطلب بیہ ہے کہ آپ اس طرح سے بالفعل نبی تھے کہ ارواح انبیاعلیہم السلام کے لئے مربی و مفیض بھی تھے۔ یہی وجہ ہے کہ عبارات مدارخ میں آپ نے اس مطلب کوایک ہی قول کے طرز پراپنے عند بیہ کے طور پر لکھا ہے نیز مدارخ ۲ صفحہ میں اس کوا پنانظر یقر اردیا ہے۔

اگر اس طرز کے اپنانے سے مضمون سؤال' مجیب کا اپنا عند بیہ اورنظر بیہ قرار پاجاتا ہے تو مصنف تحقیقات کواسے اپنے حق میں بھی قبول کرنا ہوگا کیونکہ انہوں نے خودا پنی اسی کتاب میں بھی بہت سے مقامات

پراس طرز پرخود مسئله نبوت کے متعلق ایپ خصوم کے سؤالات پیش کے ہیں۔ پچھ مثالیں حسب ذیل ہیں: چنانچ صفحہ ۵ اپر لکھا ہے کہ: ''محمد اشرف سیالوی نبی کریم ﷺ کو بچپن سے نبی تسلیم نہیں کرتا اور چالیس سال کے بعد آپ ﷺ کے لئے نبوت ورسالت کا تحقق تسلیم کرتا ہے اور بیر سراسر بے ادبی' گستاخی اور نبی الانبیاءﷺ کی تو ہین وتحقیر ہے جو کہ سرا سر کفر فتیج اور ضلال صرتے ہے حالا نکہ نبی کریم ﷺ کا پنا ارشاد گرا می ہے: ''کنت نبیا و آدم بین الروح و الحسد ''نیز صحابہ کر ام علیم الرضوان نے عرض کیا متی وجت لک الدہو تا یارسول اللہ ﷺ آپ کو کب سے نبوت ملی ہے؟ تو آپ نے فر مایاو آدم ہیں الروح و الحسد میں اس وقت

سے نبی ہوں جب آ دم الطب ابھی روح اور جسد کے بین بین تصحیحیٰ ان کے بدن سے ان کی روح کا تعلق قائم نہیں ہوا تھا''۔

اسے آ کے حضرت عیسی التلک کی نبوت کے حوالہ سے بطریق اولویت آپ الل کے بجین میں نبی ہونے کو ضروری لکھا ہے۔ نیز حضرت یجی التلک کی مثال وغیرہ کے لکھنے کے بعد لکھا ہے کہ : لہٰذا ثابت ہو گیا کہ محمد اشرف سیالوی اہل سنت سے خارج ہو چکا ہے وہ اس عظیم گستاخی کا مرتکب ہوکر دائرۂ اسلام اور حلقۂ ایمان سے بھی باہر چلا گیا ہے اور اس نے سابقہ عقیدہ اور نظریہ ترک کردیا ہے وہاہیہ والا نظریہ اور عقیدہ اینالیا ہے'۔ (تحقیقات صفحہ ۱۲۱)۔

نیز صفحہ ۲۰۰ پر لکھا ہے : جب نبی مکرم ﷺ کا اپناار شادگرامی ہے کہ میں اس وقت سے نبی ہوں جب کہ آ دم الظلیٰ روح اورجسم کے بین بین شخ' ۔ تو آپ کی نبوت کا دوام اور تسلسل تسلیم کرنالا زم اور ضروری ہوگا اور اس کا خلاف اساءت اور بے ادبی ہوگا۔اور بیصرف ایک حدیث نہیں ہے بلکہ اس مضمون کی متعددا حادیث کتب احادیث اور کتب سیرت میں مروی ہیں'۔

نیز صفحة ۲۱۲ پر حضرت بحیرارا مب الله کوافعه کے دواله سے بھی اس طرز پر لکھا ہے۔ اقول جنو کیا ہم بھی یہ کہیں کہ موصوف نے یہ جو پچھ نقل کیا ہے وہ سب ان کا عقیدہ ہے؟ اگر کہیں: ہاں! تو اس میں بہت پچھ لکھا ہے پڑھ کر دیکھ لیں۔ اور اگر کہیں: نہیں! تو شیخ کی نقل فر مودہ عبارت سائلین ان کا اپنا عقیدہ کیسے قرار پائی جب کہ الگ سے بھی ان کی تصریحات موجود ہیں کہ وہ آپ بھی کوقبل تخلیق آ دم اللی سے بالدوام بالفعل نبی مانتے ہیں؟ عالم امدار حاجة احل کی نواحالہ فرق ' سے جاپ:

یشخ محقق رحمة اللہ علیہ کی ان تصریحات ہے موصوف کے اس فیصلہ کا غلط ہونا بھی واضح ہو گیا ہے کہ '' تو لامحالہ عالم ارداح کی نبوت اور عالم اجسام کی نبوت میں فرق کرنا ضروری ہے' ( کما قدم ؔ ) کیونکہ اس ک بنیا د بعثت بمعنی'' جعل' کے شو شے پڑھی جب وہ غلط ثابت ہو گیا اور واضح ہو گیا کہ حضرت شخ محقق بعثت بمعنی ظہور نبوت داعلان رسالت لیتے ہیں تو اس کے سہار ہے قائم کی گئی استد لال کی پوری عمارت خود بخو دز مین بوں ہوگئی بلکہ محض ہے بنیا داور فضاء میں ریت کی د یوار ثابت ہوگئی ۔ نیز جب فرق تی ثابت نہ ہوا تو '' ضروری ہے'

ہے۔لہذا فرق ہے تو نہیں مولانا فرق کرتے ہیں تو بیان کا ذاتی کا رنامہ ہے ع وایں کاراز تو آید ومرداں چنیں مے کنند۔

> نیز اس کی بنیادعبارت مؤ ال مٰدکور دراشعہ پر نہ ہوتو اس کا غلط ہونا بھی بیان ہو چکا۔ **جماب قبرزا**:

علادہ ازیں وہ خود بھی یہ کھر دے چکے ہیں کہ حضور اقد س بھی کی نبوت ای عالم ارواح والی نبوت کا تسلسل تھی جس کا ظہور چالیس سال کی عمر شریف میں ہوا تھا۔ چنا نچہ ہم ان کی کتاب تنویر الا بصار کے حوالہ سے گذشتہ صفحات میں ان کی ایک عبارت پیش کرآتے ہیں جس کا دوبارہ یہاں لانا بے حد مفید ہے۔ تا زہ کر لیجئے۔ چنا نچر زیر بحث حدیث کے حوالہ سے انہوں نے لکھا ہے کہ : ''صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجتمعین کے چنا نچر زیر بحث حدیث کے حوالہ سے انہوں نے لکھا ہے کہ : ''صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجتمعین کے پو چینے اور سؤال کرنے سے کہ آپ کب سے نبی سے ہو پنہ چل گیا کہ جن کے گھر پیدا ہو نے اور عرش ریف کے چا چیں سال گز ار بے سے کہ آپ کب سے نبی سے نبی ہو پنہ چل گیا کہ جن کے گھر پیدا ہو نے اور عرش ریف کے کاسوال کر زیر یہ میں اور پو چھے ہیں کہ آپ کس سے نبی ہیں؟ تو معلوم ہوا کہ ان نے گواہی دن کہ نبی اکرم بھی نے اگر چرنبوت کا اعلان اور اظہار چا لیس سال کے بعد نبوت کا اعلان فر مایا ۔ جب وہ اس طرح کے سے۔ ای کہ بنی اور پو چھے ہیں کہ آپ کس سے نبی ہیں؟ تو معلوم ہوا کہ ان کے ایمان نے گواہی دن کہ نبی اکرم بھی نے اگر چرنبوت کا اعلان اور اظہار چا لیس سال کے بعد کیا لیک ہو چھا ہے ' منہ و حست لك ہے جو اب کہ ان کے مذہوں پو چھا کہ تم نے اعلان نبوت ورسالت ک بغر کیا گیا کہ پو چھا ہے ' منہ ہو تے کہل ہ ہواب کہ ان وقت سے نبی ہو چھا کہ تم نے اعلان نبوت ورسالت ک فر مایا بلکہ پو چھا ہے ' مہنہ ہو و کا نہیں میں جو اب کہ ان وقت سے نبی ہوں جس تہارے باپ آ دم الیک کا روح ابھی ان کے جسم میں بھو زکا نہیں میں حکو ان صحابہ کرام کے اس نظر بیہ وعقیدہ پر مہر تصد یوں ہے کہ تم نے درست سمجھا واقعی میں عرشریف کے چا لیس سال گز ار کر نبی نہیں بنا بلکہ ان وقت سے بی منصب اور اعز از بچھ حاصل ہے جب کہ ابوالبشر حضرت

ملاحظه بو( تنويرالا بصار صفحة ۲٬۳۳ طبع ضياءالقر آن لا مور مطبوعه تتمبر ۱۹۸۵ء) ـ

موصوف کی اس عبارت کو بار بار پڑھیں ۔ اس کا ایک ایک لفظ بہا نگ دہل میہ اعلان کررہا ہے کہ حضورا قدس ﷺ چالیس سال کے بعد نبی سے نہیں بلکہ آپ نے اپنی نبوت ورسالت کا اعلان اورا ظہار فر مایا اور میہ کہ آپ کی میہ نبوت آپ کی اسی عالم ارواح والی نبوت کا تسلسل تھی صحابہ کرام کا نظر میہ اور عقید ہ وا یمان پہ تھا جس کے درست ہونے پر آپ ﷺ نے مہر تصدیق شبت فر مائی کہ'' تم نے درست سمجھا واقعی میں عمر شریف کے چالیس سال گز ار کر نبی نہیں بنا بلکہ اس وقت سے میہ منصب اور اعز از مجھے حاصل ہے جب کہ ابوال بشر

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

حضرت آ دم الظليق کے تن بدن میں جان نہیں آئی تھی' ۔

**مرز شرح یہ می قبل موجودہ کی ہے؟** ممکن ہے کہ اس کے جواب میں مولا نا ہیکہیں کہ اس عقیدہ کواب وہ چھوڑ چکے ہیں اس لئے اس حوالہ سے انہیں تنگ نہ کیا جائے؟

تو جواباً عرض ہے کہ اتنا کہہ دینے سے ان کی جان خلاصی نہیں ہوجائے گی بلکہ انہیں بیر بھی بتانا ہوگا کہ اس حوالے سے وہ پہلے صحیح عقیدہ پر نتھ یا اب وہ صحیح عقیدہ پر آئے ہیں؟ سہرصورت وہ بقلم خودایک نہ ایک صورت میں ضرور (معذرت کے ساتھ) گمراہ قرار پائیں گے کیونکہ حضور اقد س بیگی کے بارے میں ان کا پہلے والا عقیدہ صحیح تھا تو وہ اب نبی کو غیر نبی کہنے لگے ہیں۔اورا گر اب والاصحیح ہے تو وہ اپنے بچپن ' جوانی اور بڑھا پے کے بیشتر حصہ میں غیر نبی کو نبی کہتے رہے جب کہ نبی کی نبوت کا انکار بھی گفر ہے اور غیر نبی کو نبی قرار دینا بھی کفر ہے۔

# ٢٠٠٠٤ معد تعليات والتي ي ت ك ت الي ال

موصوف نے شیخ محقق سے عقیدت کی بناء پرنہیں بلکہ اپنے حوالہ جات کی اہمیت بنانے کی غرض سے آپ کا نام نامی اسم گرامی بڑے القاب وآ داب سے لکھا ہے (جب کہ ہمار نز دیک آپ اپنے مرتبہ کا لیہ کے پیش نظر اس سے بھی زیادہ القاب کے مستحق ہیں )۔ چنانچہ موصوف کے لفظ ہیں: '' حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی سے بڑا نبی مکرم بھی کا محبّ صادق اور عاشق صادق اور احادیث رسول بھی پر اور ان کے مطالب و معانی تک رسائی حاصل کرنے والا اور ان جیسا کوئی محقق اس متحدہ ہندوستان میں نہیں گز را'' ( شحقیات ، صفحہ ۲۰ )۔ نیز صفحہ ۲۲ اپر ککھا ہے: '' عشا قان مصطفی بھی کے سرخیل اور افضل الحققین حضرت شیخ عبدالحق محد ث دہلوی قد س سر ہالعز پر''۔

صفحه ٢١٩ پر ہے: '' شخ اجل اور بركة المصطفىٰ في الهند''۔

الل الرموصوف واقعی حضرت شیخ محقق کے قائل ہیں تو انہیں بعث بحق چالیس سال کے بعد نبی بننے کے باطل موقف کو چھوڑ کر حضرت شیخ کے اس نظر یہ کو اپنانا ہوگا کہ بعث کا مطلب ظہور نبوت وظہور رسالت ہے نہ کہ وجود نبوت وہ جو درسالت ۔ اب پتہ چلے گا کہ وہ اس میں کتنے خلص ہیں ۔ مہامات شکھ سے ایک اعد حجاب:

یشخ کی عبارات شروع میں نقل کی جاچکی ہیں انہیں ایک نظر د دبارہ دیکھیں تو موصوف کےطور پراشعہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اور مدارج کی عبارتیں آپس میں متعارض ہیں کیونکہ عبارت اشعہ میں نبی ہونے سے مراد مطلقاً '' اظہار نبوت' کلھاہے جب کہ مربی ہونے کو عرفاء کے حوالہ سے علیحدہ کر کے ذکر کیا گیا ہے مگر عبارت مدارج میں اس جہان میں آپ التلیک کے نبی ہونے سے مراد اظہار نبوت اور مربی ہونے دونوں کوایک ہی مد میں رکھا گیا ہے جس میں عرفاء اور غیر عرفاء کا فرق نہیں کیا گیا۔ بناءً علیہ موصوف اگر عبارت اشعہ کو لیتے ہیں تو عبارت مدارج ان کے خلاف جاتی ہے۔ اسی طرح عبارت مدارج کواپناتے ہیں تو عبارت اشعہ سے انہیں ہاتھ دھونے پڑتے ہیں۔ لہذا کوئی بھی عبارت ان کے مفید مطلب نہ رہی کہ 'اذا تعارضا تساقطا''۔

**مجامت تی کا تک کل**: لیکن ہمار نے زدیک ان میں کوئی تعارض نہیں جن کی ایک توجید بیہ ہو سکتی ہے کہ عبارت اشعہ میں اس جواب کا ذکر ہے جو بعض علماء نے دیا ہے یعنی شیخ اس میں بعض علماء کے طور پر جواب نقل فر مار ہے ہیں۔اپنا عند بیپیش نہیں کرر ہے۔ جب کہ عبارت مدارج میں آپ کے عند بیکا بیان ہے پس کوئی تعارض ندر ہا۔

دوسری توجیہ بیہ ہے کہ عبارت اشعۃ میں نبی ہونے کے مفہوم کا اجمالی اور عبارت مدارج میں اس کی نوعیت کا تفصیلی بیان ہے کہ اس جہان میں آپ ایک کو نبی قرار دینے کا یہ مطلب نہیں کہ ملئکہ اورار واح طبّیہ کو صرف آپ کے ذاتی اور وصفی نام سے آگاہ کیا گیا بلکہ انہیں سیبھی بتایا گیا کہ سیہ ہمارے فیصلہ کے مطابق ہمارے اور تمہارے درمیان واسطہ فیض ہیں ہم سے پچھ لینا درکار ہے تو ان کی تربیت میں آنا پڑے گا چنا نچہ انہوں نے اس پڑھل کیا اور ستحق فیوضات وفوائد قرار پائے۔

اور بفضلہ تعالیٰ بیہ موجہہ بھی ہے کیونکہ ملئکہ اورار واح انبیا علیہم السلام میں آپ ﷺ کے اظہار نبوت کے دومعنی بنتے ہیں ایک بیہ کہ سنفنبل میں آپ کے نبی بنانے کا اظہار کیا گیا ہو۔ دوسرے بیہ کہ بیا ظہار کیا گیا ہو کہ آپ کواسی وقت نبی بنادیا گیا ہے۔

اوّل معنی نہیں ہوسکتا کیونکہ ستقبل میں تو عہدالست کے موقع پر سب نبیوں کے متعلق اس کا اظہار کر دیا گیا تھا بناءعلیہ حضور ﷺ کی شخصیص ذکر کا فائدہ نہیں رہے گا۔لہٰذا اس سے مقصود حضور کے بالفعل نبی بنائے جانے کا ذکر ہے۔ نیز شیخ کا عقیدہ بھی اس عالم میں آپ کے بالفعل نبی ہونے کا ہے (و قد دسرّ مداراً)۔تو اس تقدر پر اور دوسرے معنیٰ ہی متعین ہوئے یعنی اس عالم میں آپ کا بالفعل نبی بنادیا جانا اس کی تائید عرش الہٰ ی کی تخلیق کے بعدا سے سکون اور چین مہیا کرنے کے لئے اس پر ''محہ در رسو ل اللہ'' کے الفاظ مبار کہ کے لکھ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

لئے ہوتا ہے حدوث کے لئے نہیں۔ ﷺ۔

لہذا عبارت اشعہ کے شروع میں مذکوران علاء کا جنہوں نے نبی بنائے جانے کے لیے 'اظہار نبوت' کے لفظ استعال کے اوراس کے آخر میں ان علاء کا بھی جنہیں ' عرفاء' کے لفظوں سے یا دکیا گیا ہے ' دونوں کا اس نقطہ پرا تفاق ثابت ہوا کہ آپ کی کے اس عالم میں نبی ہونے سے مراد آپ کا بالفعل ُ خارج اور واقع میں نبی ہونا ہے البتہ عرفاء ( مرتبہ شناسان نبوت علاء ) نے آپ کے بالفعل نبی ہونے کا بیہ مطلب بیان فرمایا کہ بیہ نہیں کہ ملئکہ اور ارواح انبیاء علیم السلام کو آپ کے متعلق اتنابی بتا دینے پر اکتفاء کیا گیا کہ بیہ ہمارے نبی ملیکہ اور ارواح انبیاء علیم السلام کو آپ کی کہ تعلق اتنابی بتا دینے پر اکتفاء کیا گیا کہ بیہ ہمارے نبی ملیکہ اور ارواح انبیاء علیم السلام کو آپ کے ایس میں بی ہو نے کا مہیا کرنا ہوتا ہے اس کے آپ کی ملیکہ اور ارواح انبیاء علیم السلام کو آپ کے ملیک ان کر ملیکہ اور ارواح انبیاء علیم السلام کو آپ کے ایس محکم ان ایک ہو ہے کہ معلم السلام کو آپ کے ایس محکم ہوں کا مہیا کہ ہو ہے کا ہیں مطلب بیان فرمایا کہ بیہ اس ملکہ اظہار نبوت کا مقصد نبی کو دوسروں کی رہنمائی کے لیے شرع کا مہیا کر ما ہوتا ہے۔ اس لیے آپ

چنانچ حضرت سید المکاشفین شیخ اکبر پھر علامہ فتہا مہ شعرانی پھر علامہ نبہانی رحم م اللہ نے اسی معنی کو اداکرتے ہوئے فرمایا: ''ف ان النبوة لا تکون الا بمعوفة الشرع المقرر علیه من عند الله تعالی ''لین کسی کو ظاہر کرکے اسے منصب نبوت پر فائز فرمانے کا مطلب بیہوتا ہے کہ اسے اللہ تعالی کی طرف سے مقررہ شریعت عطاء کی گئی۔

اس سے پہلے فرمایا: ''اعطی النبوۃ قبل جمیع الانبیاء ''لینی آپ کاکواس عالم میں سب نبیوں سے پہلے نبوت عطا کی گئی۔ ملاحظہ ہو (جواہرالہجار ٔ جلدا ُ صفحۃ ۳۳ ، طبع مصر)۔

پس عرفاء کی اس توضیح میں ایک علمی بات زائد ہے جب کہ قاعدہ ہے 'الا ثبات مقدم علی النفی '' نیز''من یعرف حجہ علی من لم یعرف '' ۔ نیز اس کا تعلق سر کار ﷺ کی عظمت وشان سے بھی ہے۔لہذا اس سلسلہ میں رازح بات وہی ہوئی جوان عرفاء نے ذکر فرمائی ہے۔

خلاصہ بیر کہ بیٹ رحمۃ اللہ علیہ کی بیر عبارتیں موصوف کے ہر گز مفید مدعانہیں حقیقت ہیہ ہے کہ بیر آپ ﷺ کے اس عالم میں بمعنی حقیق نبی ہونے کو بیان کرتی ہیں نیز بیر کہ خالی تشہیر والا معنی بھی صحیح نہیں اور نہ ہی حضرت محقق علیہ الرحمۃ کا بیر عند بید اور ذاتی نظر بیہ ہے۔ پس موصوف کا بیہ بیان قطعاً خلاف واقعہ ہے جو خود ان کی تصریحات کے مطابق ان کے بھی خلاف ہے۔

الثامي معنى رايمار ملامى هيقت: ہمارے اس بیان سے بید حقیقت بھی کھل کر سامنے آگئی کہ عبارت اشعہ میں مذکور علاء خالی اشاعت

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب تتم

اورخالی تشہیر نبوت کے عنی کے قائل نہیں بلکہ دراصل وہ اس ہے آپ ﷺ کے بالفعل نبی ہونے کو بیان کرنا چاہتے ہیں۔لہذا موصوف نے جو بیے کہا ہے کہ <sup>وہ</sup> گو یا علمائے ظاہر کا اس پرا جماع وا تفاق ہے' اس تفصیل کے پیش نظر سے اجماع وا تفاق بھی آپ الظنیﷺ کے بالفعل نبی ہونے پر ہے۔ **لفشوں کا تیگر** :

مصنف تحقیقات نے خالی اشاعت وتشہیر والا معنی نکالا پھر کہااس کے قائلین سے مرادعلاء ہیں پھر کہا لیعنی علاء ظاہر کہ عرفاء کے مقابل مذکور ہیں۔ پھر کہاان کے ساتھ اکثر یا بعض کا کوئی لفظ نہیں لہذا کل اس میں آگئے۔ یہ بھی ثابت ہوگیا کہ ان کا اجماع اورا تفاق ہے۔''گویا'' کا لفظ زائد کیا تا کہ وقت پر دامن بچار ہے عرفاء؟ تو ان سے مراد بعض ہیں کہ''بعضے از عرفاء'' لکھاہے لیعنی عرفاء حضرات میں سے بعض ۔ ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۲۰)۔

جب کہا پنے جوابی مکتوب میں اسے<sup>د و ب</sup>عض صوفیاء کرام' سے تعبیر کیا۔(دعوت رجوع'صفریم')۔ جومحض لفظوں کا چکراور مغالطہ آ فرینی ہے اور سا را کلام بناءالفا سدعلی الفا سد کے قبیل سے ہے اور بیہ ایسے ہے کہ کسی نے کسی سے پوچھا کیا پکایا ہے؟ اس نے کہا خاک خشک جوابی سے غصے کا آنالاز می امرتھا۔ اس نے کہا بیہ کیا کہہ دیا؟ جواباً کہا ٹھیک تو کہا ہے۔ خاک کا الٹ کاخ ہے۔کاخ فارسی میں محل کو کہتے ہیں ۔محل کا الٹ کم ہے لیم کا معنی گوشت ۔تو گوشت پکا ہے۔ جب کہ پکا کچھ بھی نہیں تھا۔ خاک ہی چی گھی۔

حالانکہ عبارت کا مفہوم صرف اتنا ہے کہ اس نکتہ پر سب محققین کا اتفاق ہے کہ پیش نظر حدیث میں آپ ایک کے بالفعل نبی ہونے کا بیان ہے کیونکہ آپ کے تخصیص بالذکر کا یہی مفاد ہے ورنہ علم الہٰی میں تو سب تھے۔ اس کے بعد اس کی نوعیت کی وضاحت میں آراء مختلف ہو کیں۔ تو جو علماء مقام نبوت کے زیادہ جانے والے ہیں ان کے نزدیک آپ کا اس وفت اس جہان کی مخلوق کے لئے مربی ہونا بھی بالفعل نبی ہونے کا ہنیا دی عضر ہے۔ (سما متر)۔

بناءً علیہ 'بعض از عرفاء' کے الفاظ میں لفظ' از' جو عربی کے حرف میں۔ نُ کا ترجمہ ہے ُبیانیہ ہے تبعیضیہ نہیں۔ تبعیضیہ کے مفہوم کو ادکرنا مقصود ہوتا تو ''بعض عرفاء' کے لفظ فرماتے۔ دلیل ہیہ ہے کہ صرف بعض صوفیاء اس کے قائل نہیں بلکہ میدتمام صوفیاء کا مذہب ہے اور اس مسئلہ میں صوفیاء کرام کی دورائیں قطعاً نہیں ہیں بلکہ بلاا ستثناء میہ سب کا متفق علیہ ہے۔ پھر شعبہ کے حوالہ سے جو علماء علمائے ظاہر شار ہوتے ہیں ان کی بھی واضح اکثریت اس کی قائل ہے کہ آپ اس جہان میں اس عالم کی مخلوق کے مربی بھی متے۔ جیسے ام ملا مہ بکی ام ملامہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

سیوطی ٔ امام قسطلانی ' امام علامہ نابلسی' امام المحققین شیخ محقق ' امام نابلسی امام اہل سنت اعلیٰ حصرت امام علامہ نبہانی اورامام علامہ محد بن جعفر الکتانی وغیر ہم رحمۃ الل<sup>علیہ</sup> ہم اجمعین ۔ اور بیسب اہل فتو کی تھے۔ اگر وہی مطلب ہے جو موصوف نے ذکر کیا ہے تو ایک تو مذکوراجاتہ واعاظم علماء سمیت سب علماء خلا ہرعلی الاطلاق غیر عرفاء قرار پائٹیں گے جوصرت البطلان ہے۔

دوس علماء ظاہر کا جب خالی اشاعت وشہیر کے معنی پر بقول صاحب موصوف اجماع اورا نفاق ہے تواس سے ہٹ کر دوسرا کوئی معنی لینا کفر اور گمراہی قرار پائے گا جیسا کہ اجماع کا تکم ہے قال اللہ تعالی وینبع غیر سبیل المؤمنین نولہ ماتو ٹی و نصلہ جھنہ و ساءت مصیرا'' (و العیاذ باللہ)۔ جس کی ز دمیں معاذ اللہ ثم معاذ اللہ حضرت شخ بھی آ جا کیں گے اور پہلے نمبر پرخود مصنف تحقیقات بھی آ کیں گے اور آ نے بھی چاہئیں کہ انہیں اس کا بڑا شوق ہے کیونکہ ایک طرف وہ اس نظر یہ کو تمام علاء کا اجماع اور منفق علیہ کہ در ہے ہیں پھر بی تھی ساتھ لکھ دے ہیں کہ دوہ آ پ بھی کو اس معنی میں بلغل نی نہیں مانے ہیں کہ

آپاس عالم میں مربی ملئکہ اور مربی ارواح انبیاء علیہم السلام بھی تھے جیسا کہ ان کی ''تحقیقات' سے تیس مقامات کی نشاند ہی ابھی گزری ہے۔

اپني مكتوب ميں موصوف نے لكھا تھا: <sup>دوب</sup> مصوفياء كرام نے اور علماء كرام نے اس كو ظاہرى معنى پر محمول فرمايا ہے' الخ جس كا انہيں تازہ جواب دے ديا كيا تھا كہ جب ظاہرى معنى پر محمول فرمايا ہے اور ارشاد نبوى ميں عموم ہے جوزمانة بعداز ولادت تا اعلان نبوت كو بھى شامل ہے تو اس مدت كو خارج كرنا تخصيص اور اشتہا دہوكر دعوى ہے جومتاح دليل ہے (الى) پس يہاں عالم اروح اور حقيقت مقد سه نيز عالم عناصر كا سيد عالم بھا كے حق ميں فرق كرنا بھى قطعاً غير محيح ہوا جب كہ تنوير الا بصار كے تھى بي خلاف ہے (دعوت رجوع صفح ميں) جس كا جواب تا حال موصوف كذ متہ قرض ہے چر بھى جواب دہ تميں ہى قر ارد بر در ہے تو يہ جومت مقد ميں نيز عالم على اور اللہ باللہ

عبارات شیخ کوایک نظر پھر دیکھیں توایک توجیہ یہ بھی ہو کتی ہے کہ عبارت اشعہ میں جو دوقول الگ الگ لکھے تھے عبارات مدارج میں انہیں یک جابیان کرکے یہ بتانا مقصود ہے کہ بنیا دی طور پر ان میں پچھ اختلاف نہیں بلکہ من حیث المال یہ دونوں گویا شیۓ واحد ہیں۔ **چاپ آثر**:

اگر موصوف پھر بھی نہ مانیں تو جواہاً مزید عرض ہے کہ ان علاء کی بیتاً ویل ان کا ذاتی قول ہے جب کہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ذاتی قول دعو ی ہوتا ہے جس کے لئے دلیل کی ضرورت ہوتی ہے جوذ کر نہیں کی گئی پھر ظاہر میں حدیث کے بھی خلاف ہے کہ تحصل النصوص علی ظو اھر ھا۔ جب کہ یہ مسلہ قیاسی بھی نہیں بلکہ عالم غیب کا ہے جس کے لئے صریح آیت یاضیح صریح حدیث کا م دے سکتی ہے پس وکیل بنے ہوتو اس کے نقاضے بھی پورے کرو۔لاؤ ایسی واضح آیت یاضیح اور واضح حدیث نبوی یا کم از کم قول صحابی ( کہ وہ اس جیسے مقام میں حکماً مرفوع ہوتا ہے) جس میں یہ بیان کیا گیا ہو کہ حدیث کنت نہیا الخ میں محض مشہوری والا معنی مراد ہے یا یہ کہ اس مسلہ میں یہی معنی مراد ہے۔ ہمیں گوی وہمیں میداں، دید ہ جب ایک میں منار دی

قوم : اس مقام پر (صفحه ٢٠ تا ٢٠ ) ديگرانديا ، کرام عليم السلام کى نبوتوں پر موصوف نے جو جارحاند طريق کلام کيا ہے اس کى بنياد بھى عبارات شخ سے بر دورا خذ کردہ اور خود ساخت سي مطلب ہے کہ معاذ اللہ حضور بھى بالفعل نبى نہ تھے۔ لہذا ديگرا نديا يحليم السلام کيونکر ہو سکتے ہيں۔ جس سے متعلق سر دست اتنا عرض کردينا کافى ہے کہ جب موصوف کى بنيا دکا باطل ہونا ہم نے ثابت کرديا ہے تو ان کا بي سارا واويلا اصولى طور پر خود بخو دي سود اور غلط ہوگيا۔ تا ہم اس ميں ہمار موقف کى بنيا دکا باطل تفصيل اس باب ميں ايپ مقام پر آرہى ہے۔ ان شاء اللہ تعالى کہ سب انديا يحليم السلام پيدائتى نبى ہيں۔

مصنف تحقیقات نے حدیث بلدا (تحست نبیداً الخ) کی بحث کوان لفظوں پرختم فرمایا ہے: '' بہر کیف ہمارا واسط ایسے '' مجبتدین' سے ہے جنہیں علوم وفنون' محاورات عرب ' حقیقت ومجاز صرح و کنائید تشید وتمثیل اور مثال ونظیر وغیرہ میں فرق کا ذرہ تجرعکم نہیں ہے۔ ان کی ساری علیت کا دارو مدارسی سنائی با توں پر ہے۔ مطالعداور کتب بینی سے ان کا دور کا بھی واسط نہیں ۔ ندا کا بر کی کتب سے من ندان کے نظریات کاعلم اور بایں ہم نہم چوں مادیگر نے نیست کا بلند با تک دعو ہے بھی رکھتے ہیں' ۔ (بلفظہ ) (تحقیقات صوف کا محام اور بایں ہم نہم چوں مادیگر نے نیست کا بلند با تک دعو ہے بھی رکھتے ہیں' ۔ (بلفظہ ) (تحقیقات 'صفر بات کاعلم ہم نہم چوں مادیگر نے نیست کا بلند با تک دعو ہے بھی رکھتے ہیں' ۔ (بلفظہ ) (تحقیقات 'صفر بات کاعلم ہم نہم چوں مادیگر نے نیست کا بلند با تک دعو ہے بھی رکھتے ہیں' ۔ (بلفظہ ) (تحقیقات 'صفر بات کاعلم ہم نہم چی چی میں ان کا دور کا بھی واسط نہیں ۔ ندا کا بر کی کتب سے من ندان کے نظریات کاعلم ہم نہم چوں مادیگر نے نیست کا بلند با تک دعو ہے بھی رکھتے ہیں' ۔ (بلفظہ ) (تحقیقات 'صفر بات کی طرف سے اہمیت نہیں دی جارہی۔ جس کا واضح مطلب یہ ہے کہ کوئی کا م کی اور علمی معیار کی بات نہیں کس طرف سے حقیقت میں وہ اس قابل ہی نہیں کہ اس کی طرف کان لگایا جائے۔ لبندا اب یہ کہنا بالکل بجا ہوگا کہ نہیں ایک ایسے شخص سے کلام کر کے وقت ضائع کرنا پڑ رہا ہے جو سب کچھ جانے کے با وجود کچھ بھی مانے کو تیار نہیں کہ ایسے '' بیچو مادیگر نے نیست' کا اثر ہے۔ الغرض ایسے علوم وفنون کا فا کدہ ہی کیا ہے جو شان نبوت سے بیگا نہ کردیں۔ و لندم ماقالہ النہ بند السعدی رحمہ اللہ ہی توں کا فا کدہ ہی کیا ہے جو شان نبوت سے بیگا نہ

باقی '' درجہ اجتہا'' پرفائز بھی حضرت کی ذات ہی ہے۔ دلیل میہ ہے کہ اجتہا دکی ضرورت تب ہوتی ہے جب نص شرع نہ ہو ہمیں اس کی ضرورت ہی نہیں کیونکہ ہمارے پاس قر آن وسنت کی نصوص موجود ہیں ق تعالی و اذا احذا من النبین میثاقیم و منك و من نوح و ابراهیم و موسلی و عیسلی بن مریم الآیة۔ نیز باب سوم میں بکشرت حوالہ جات سے گزر چکا ہے کہ آیت ہذا میں ''منک'' کی نقذیم کی وجہ خود رسول اللہ بی سے یوں منقول ہے کہ ''کنت اول النبین فی الحق و آخر ہم فی البعث''۔ نیز بیشار حوالوں سے بیحدیث بھی کی جگر کی جا ہے کہ آیت ہذا میں ''منک'' کی نقذیم کی وجہ خود النبو ذ؟ قال و آدم بین الروح و الحسد''۔ کو بھی اقرار ہے کہ اس مضمون کی دیگر متعددا جا دیث بھی ہی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو باب سوم ۔ جس کا خود موصوف توریالا بصار صفحون کی دیگر متعددا جا دیث بھی جگ ہے کہ 'قالوا یا رسول اللہ متی و حبت لك کو بھی اقرار ہے کہ اس مضمون کی احادیث ثابت ہیں ۔ ملاحظہ ہو ( تحقیقات صفرہ ۲۰۰۰) ۔ نیز کوثر الخیرات اور توریالا بصار صفحون کی احاد یث ثابت ہیں ۔ ملاحظہ ہو ( تحقیقات صفرہ ۲۰۰۰) ۔ نیز کوثر الخیرات اور وہ اجتہاد سے کام منہ کو جواب ہوں کی احادیث ثابت میں ۔ ملاحظہ ہو ( تحقیقات صفرہ ۲۰۰۰) ۔ نیز کوثر الخیرات اور کو توریالا بصار صفری کی احاد یث بھی پڑ سے بیں ان کے موقف کی قرآن و حدیث سے ایں کوثر الخیرات اور وہ اجتہاد سے کام منہ لیت ۔ باقی وہ جو آیتی یا حدیث میں پڑ سے ہیں ان میں اوران کے دعلی کو کی لیں ہوتی تو کوئی چیز ہیں ۔ اور وہ اس نوعیت کی ہیں کہ مثلاً بخط نہ زوالی کی کی کوئی کی مطابقت تا م کی روزہ کی میں مطابقت تا مک

ع ب بیگنبد کی صداحیس کہوولی سنو<u>۔</u> سبطن اللہ۔

بدليل فاغسلوا وجوهكم وغيره وغيره

/https://ataunnabi.blogspot.com/ إب<sup>أش</sup>م باب بحشتم

# فهادار بالمرد بجراداب المتراضات كمجابات

فقیر نے مصنف تحقیقات کے جواب الجواب میں مزید اپنے دلائل میں لکھا تھا کہ: ''اعلان نبوت سے پہلے سید عالم ﷺ اپنے عم مکرم جناب ابوطالب کے ساتھ ملک شام کی جانب پہلی مرتبہ ایک تجارتی قافلہ میں تشریف لے جار ہے تھے۔ راستے میں حضرت بحیر ارا نہب نے اپنی خلوت گاہ سے نکل کر نہ صرف یہ کہ قافلہ میں استقبال کیا بلکہ تمام شرکاء قافلہ کو کھانا بھی پیش کیا۔ حالانکہ بید قافلہ ہر سال وہاں سے گزرتا تھا مگر وہ تبھی ان کی طرف ملتفت نہ ہوئے اس کا طویل قصہ بھی کئی وجوہ سے (عبارۃ 'اشارۃ 'اقضاءً 'ودلالۃ ) ہمارے موقف کی نص ودلیل ہے۔ چنانچہ:

اسی داقعہ میں ہے کہ بعض شرکاء قافلہ نے حضرت بحیرا سے پو چھا کہ آن جہم پراس قدر فیاضی کیوں ہے کہ پہلے تو ہمیں کبھی اس طرح کا اعز از نہیں دیا گیا یعنی ان کو بھی احساس ہوا کہ کو تی خاص بات ہے۔
 پہلے تو ہمیں کبھی اس طرح کا اعز از نہیں دیا گیا یعنی ان کو بھی احساس ہوا کہ کو تی خاص بات ہے۔
 پہلے تو ہمیں کبھی اس طرح کا اعز از نہیں دیا گیا یعنی ان کو بھی احساس ہوا کہ کو تی خاص بات ہے۔
 پہلے تو ہمیں کبھی اس طرح کا اعز از نہیں دیا گیا یعنی ان کو بھی احساس ہوا کہ کو تی خاص بات ہے۔
 پہلے تو ہمیں کبھی اس طرح کا اعز از نہیں دیا گیا یعنی ان کو بھی احساس ہوا کہ کو تی خاص بات ہے۔
 پہلے تو ہمیں کبھی کہ حب سب بیٹھ گئے سرکا رکھی احساس ہوا کہ کو تی خاص بات ہے۔
 پھر کھا نے کے لیئے جب سب بیٹھ گئے سرکا رکھی انھی تشریف فرما نہ ہو نے تھے حضرت بحیرانے اپنے علم کی روشنی میں (حضور کو غیر موجود پاکر) فرمایا دیکھو کھا نا شروع نہ کر وجب تک سب نہ آ جا کیں ۔لوگوں نے حضور کے متعلق کہا وہ نہیں پہنچ باقی سب موجود ہیں ۔ فرمایا: ان کو بلالوان کے بغیر کھا نا نہیں کھا نا ہے ہو تھا ہے خاص ہے۔
 حضور کے متعلق کہا وہ نہیں پہنچ باقی سب موجود ہیں ۔ فرمایا: ان کو بلالوان کے بغیر کھا نا نہیں کھانا۔ چنا نچہ آ پ تشریف فرما ہو ہے اور سب نے کھا نا کھایا۔
 ت خاص کہ موجود پا کہ کھا نا کھایا۔

O اس دوران بحیرا آپ الظین کوانتہا کی گہری نظرے دیکھتے رہے اور حضور کے بارے میں جوانہوں نے پڑھر کھا تھا' وہ نشانیاں ملاحظہ کرتے رہے۔

کھانے کے بعد انہوں نے حضور ﷺ ہے آ زمائشاً لات وع یٰ ی (بتوں) کی قشم دے کر ایک بات پوچھی تو آپ نے جھٹک کر فرمایا ان کا نام لے کر مجھ سے بات نہ کر دُمجھے ان سے تخت نفرت ہے۔
 انہوں نے پوچھا: جناب کی نیند کی کیا کیفیت ہے؟ فرمایا: '' تسلم عیسای و لا یسلم قلبی ''میری آ کمھیں سوتی ہیں کیکن میرادل بیدار ہتا ہے۔

O سرکار ﷺ کی چشمان مبارک میں پائے جانے والے انتہائی جاذب اور دکش سرخ ڈوروں کو بغور دیکھ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شم **ן** גייק کرانہوں نے ان لوگوں سے یو چھا 'بیڈ ورے ہمیشہ رہتے ہیں یا کبھی کبھی؟ جواب ملا: ''مبار این ا ھا خارقت ہ فط''لین بیدڈورے ہم نے کبھی ختم نہیں دیکھے۔ اس صمن میں انہوں نے قمیص مبارک ہٹا کرآ پ کے مبارک کندھوں کو بھی دیکھا O نیز جناب ابوطالب سے انہوں نے یو چھا: یہ آپ کے کیا لگتے ہیں؟ بتایا یہ میرے بیٹے ہیں۔فوراً کہا 0 ''ما ہوابنك وما ينبغي لهذا الغلام ان يكون ابوہ حيّا'' يد**آب كے بيخ بيں ہو سكتے اور بير ہو بي تبيں** سکتا کہ ان کے والد گرامی بقید حیات ہوں۔ جناب ابوطالب نے جواب دیا واقعی ان کے والد ماجد وفات یا چکے ہیں میں ان کا چچا لگتا ہوں ۔ کہنے لگےان کوشام کی طرف مت لے جاؤ' یہود نے ان کود کچھاور پہچان لیا تو انہیں ایذاءدیں گے کیونکہ انہیں ان سے خت عداوت ہے۔ اس موقع پر حضرت بحیرانے رسول اللہ عظاکا ہاتھ مبارک تھا م کرا در لوگوں کو متوجہ کر کے کہا: '' ه۔ ف 0 سيدالغلمين هذا رسول رب الغلمين هذ يبعثه الله ورحمة للغلمين ' وفي رواية ' هذا نبي الله الذي يرسله من العرب الى الناس كافة ''وفي رواية ''هذا نبي هذه الامة ''وفي رواية ''وجهه وجه نبي وعینہ عین نہی ''یعنی بیکا ئنات کےسردار ہیں بیرب العلمین کے رسول ہیں بیر ہیں جن کی شان رحمۃ للعکمین کا ظہور ہونے والا ہے۔ بیاس امت کے نبی ہیں جو ہیں تو عرب سے گھران کی نبوت تمام کسل انسانیت کے لئے ہے۔ان کارخ انور بتاتا ہے کہ بیرنبی ہیں ان کی چشمان مبارک سے بھی ان کی نبوت کا پنہ چکتا ہے۔ اسی میں ہے کہ پچھلوگوں نے ان سے بوچھا: ''ما علمك '' آ پكواس كاعلم كيونكر ہوا؟ توانہوں نے 0 ال کے جواب میں کہا: انکم حین اشرفتم من العقبة لم يمر بشجر ولا حجرالاخر ساجدا ولا يسجدان الالنبى "تم فلال كھاٹے ہے گزرے ہو گے اس كاكوئى درخت اور پھرا بيانہيں ہوگا جس نے آپ کو بجدہ نہ کیا ہو جب کہ بیہ نبی ہی کی شان ہے ( کی تجرو جرا سے بجدہ کرتے ہیں ) O وانی اعرفه به انه النبو ة الخ میں انہیں مہر نبوت سے بھی پہچا تتا ہوں جوان کے شانے پر ہے۔ اس میں ہے کہ جب وہاں تشریف لائے تو کیفیت ریٹھی کہ 'علیہ غمامة تظله '' آپ پر بادل نے O سايد كرركها تفابجيرا فے فرمايا: ''انظرو االيه ' عليه غمامة تظله '' (ايك نشاني يوجم) ديچھو كه بادل نے آپ برسابه کیاہواہے۔ نیز بیر بھی کہ تمام لوگ ایک درخت کے سابیہ میں بیٹھے تھے سابیہ کی جگہ بالکل ختم تھیٰ حسب عادت 0

کریمہ( کہ جہاں جوجگہ ملّیٰ تشریف فرما ہوجانے اوراٹھوٴ ہٹوٰ بچونہیں فرماتے تھے) آپ سب ہے بیچھے غیر

سایددار جگه پرتشریف فرما ہوئے 'فسلما جلس مال فیئی المشجرة علیه ''آپ جوں بی بیٹے درخت نے اپنی شاخیں آپ پر پھیلا کر آپ پر ساید کردیا۔ بحیرانے فرمایا: ''انظروا الی فیئی المشحرة مال علیه ''(ایک نشانی مزید) دیکھؤدرخت نے آپ پر ساید کردیا ہے یا درخت کا ساید آپ پر آگیا ہے۔ O اسی میں ریچی ہے کہ حضرت بحیرا نے فرمایا کہ ان کی بیشان ہمیں اپنی آسانی کتب سے نیز اپنے آباء واجداد سے سینہ بد سینہ پنجی ہے اور اس کے متعلق ہم سے انتہائی پختہ عہد لئے گئے۔

جناب ابوطالب نے لوچھا: ''من احد عليكم المواثيق ''؟ بيجهدتم سكس نے لئے؟ جواب ديا: ''الله احد عليت انزل به عيسى بن مريم ''اللد تعالى نے لئے اجو بنيا دى طور پر ہمارے يغير حضرت عيلى الله الحد عسى ل

ای میں یہ تھی ہے کہ جلس ابھی برخاست نہیں ہوئی تھی کہ اس میں نوعد درومی یہودی پنچے۔ بحیرانے ان سے ان کے آنے کی وجہ پوچھی تو انہوں نے کہا: '' حسنا السی هذا السنب السذی هو حسار جد فی هذا السنب ر'' الخ'' یعنی ہمیں ہمار ے علم کی روشن میں نبی آخر الزمال کے بارے میں پتہ چلا ہے کہ وہ اس ماہ میں المشہ ر'' الخ'' یعنی ہمیں ہمار ے علم کی روشن میں نبی آخر الزمال کے بارے میں پتہ چلا ہے کہ وہ اس ماہ میں المشہ ر'' الخ'' یعنی ہمیں ہمار ے علم کی روشن میں نبی آخر الزمال کے بارے میں پتہ چلا ہے کہ وہ اس ماہ میں المشہ ر'' الخ'' یعنی ہمیں ہمار ے علم کی روشن میں نبی آخر الزمال کے بارے میں پتہ چلا ہے کہ وہ اس ماہ میں المشہ سر'' الخ'' یعنی ہمیں ہمار ے علم کی روشن میں نبی آخر الزمال کے بارے میں پتہ چلا ہے کہ وہ اس ماہ میں المشہ سر'' الخ'' یعنی ہمیں ہمار ے علم کی روشن میں نبی آخر الزمال کے بارے میں پتہ چلا ہے کہ وہ اس ماہ میں المشہ سر'' الخ'' یعنی ہمیں ہمار ے علم کی روشن میں نبی آخر الزمال کے بارے میں پتہ چلا ہے کہ وہ اس ماہ میں المشہ سر'' الخ'' یعنی ہمیں ہمار ے علم کی روشن میں نبی آخر الزمال کے بارے میں پتہ چلا ہے کہ وہ اس ماہ میں ہماں ہے ہم طرف آ دمی جم میں یہ معلوم ہوا ہے کہ وہ آپ کہ وہ آپ کے ہاں ہیں۔

بحیرانے فرمایا: اللہ جب کوئی کام کرنا چاہے تو اس میں کوئی رکاوٹ بن سکتا ہے؟ کہنے لگے: ' دنہیں۔ فرمایا: تو اس سے تعرض مت کرڈیدا مرہو کرر ہے گا۔ پس ان یہودیوں نے بحیرا کے ہاتھ پڑ تعرض نہ کرنے کی بیعت کی اورو بی سے ہو کررہ گئے (ملتحصاً)۔

ملاحظه جو( جامع النزيذي ْجلدا ْصفحة ٢٠ أبن ابي شيبهٔ حاكم ْ يبيق ْ ابونعيم الخرائطي في الهواتف أبن سعد أبن عسا كرعن سيد نا على وابي موى الاشعرى وابن اسحاق دعبدالله بن محمه بن عقيل وابي مجلز وغير جم \_الخصائص الكمرُ ى ْ جلدا 'صفحة ٢٣ ٢٣ نيز حجة الله على العلمين للا ما م النبها في 'صفحة به ١٤ تا ١٩٩) \_

**اقل :**امام ترمذی نے حدیث لذاکو<sup>حس</sup>ن اورامام حاکم نے صحیح قرار دیا۔امام سیوطی نے فرمایا: ''وله ا شواهد عدة سأوردها تقتضی بصحتها ''خلاصه *یہ ک*ہ روایت لذاکے متعدد شوام میں جواس کے صحیح ہونے کے مقتضی ہیں۔

امام ابن حجرنے الاصابة میں کہا: '' رجالہ ثقات'' یعنی اس کے تمام راوی ثقہ ہیں۔ ذہبی نے اس میں '' حضرت بلال کی موجودگی والے جملہ'' کے حوالہ سے کلام کیا ہے۔ ابن حجر فرماتے

ہیں: ''ولیس فیہ منکر سوی هذہ اللفظۃ ۔ فت حمل علی انھا مدرجۃ فیہ متقطعۃ من حدیث آخر وہ ما من احد رواتہ ''لینی اس جملہ کے سواپوری حدیث کا کوئی حصہ ایسانہیں جو منکر ہوجس کے متعلق یہی کہا چائے گا کہ بیکسی اور روایت کا حصہ تھا جواس کے کسی راوی کے وہم سے اس میں درج ہو گیا ہے (جامع تر مذی جلد ۲'صفحہ ۲۰۲۰ نیز الخصائص الکمڑی جلدا'صفحہ ۸۴۸۳)۔

**مجافل ابن سعد کی روایت میں بیجی ہے کہ: ''**ان النبی ﷺ کان ابن اثنتی عشرة سنة ''لین نبی کریم ﷺ کی عمر شریف اس وقت بارہ پر ستھی ۔ (الخصائص الکبر کی جلدا'صفحہ۸۵)۔

جب کہ علامہ سید یوسف بن اسلحیل نہانی شافعی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا: ''و کسان سنة تسبع سنین علی الراجح ''یعنی راج بیہ ہے کہ اس وقت آ پ کی عمر شریف نوسال تھی (حجۃ اللہ علی العلمین صفحہ ۱۵۷)۔ **ظلامہ**: بیر کہ حضرت بحیراﷺ کا بیہ یورا واقعہ بھی ہمارے موقف کی دولوک دلیل ہے۔حضرت بحیرا کے

حوالہ سے اس قسم کا ایک اور دافعہ میں کا میر پر داور معہ ن، کار میں دست ن دور ت در من ہے۔ حرف ہے۔ حرف مرام کا سفر فرمایا۔ اس وقت حضرت ابو بکر الصدیق ﷺ آپ کی معیت میں تھے۔ آپ الکی بیج بی برس کی عمر شریف میں بھی شام کا سفر کے درخت کے پنچ تشریف فرما ہوئے۔ حضرت ابو بکر الصدیق ﷺ ، حضرت بحیرا کے پاس بچھ معلومات لینے گئے' انہوں نے حضرت ابو بکر سے پو چھا: یہ بیری کے درخت کے سائے میں جو بیٹھے ہیں' کون ہیں؟ حضرت صدیق نے سرکار الکی کا نام مبارک لیا۔

الل : روایت بادابھی مانیحن فیہ کی بین ولیل ہے و لایحتاج الی دلیل۔

مج اللي: "قال السيوطى بسند ضعيف "جس كاجواب وه ديباچ يل خودوب آئے بي كه : "و نزهت عن الاخبار الموضوعة وما يرد و تتبعت الطرق و الشواهد لما ضعف من حيث السند "(الخصائص الكم كي جلدا صفح ٨٢) .

*وايضاً: "ق*ال ابـن حـجـر في الاصابة ان صحت هذه القصة فهي سفرة اخرى بعد سفرة

اب<sub>ی</sub> طالب'' (الخصائصُ جلدا'صفح۸۷)۔ملاحظہ ہو(دعوت رجوع'صفحہ۲۶۱۲ تطبع'' فدایان ختم نبوت پاکستان' لا ہور)۔ بیشتر حصہ کا **چھام چھن دیا**:

مصنف تحقیقات حضرت بحیراﷺ کے تصدیق نبوت کے ان دونوں واقعات میں سے سی ایک کی بھی صحت وصدافت سے انکار نہیں کر سکے بلکہ ان کے ضحیح اور پیچ ہونے کا انہوں نے صراحت کے ساتھ اقرار کیا ہے۔ چنانچہ ککھتے ہیں: ''بحیرانے آپ کو نبی کہااور بار بار کہا''۔

نیز کچھ آ گےلکھا ہے: '' بیہ بارہ سال کی عمر میں آپ کا سفرتھا (الٰ) ) سے بعد میں سال کی عمر شریف میں آپ نے شام کا سفراختیا رفر مایا۔صدیق اکبرﷺ ساتھ تھے' (ملخصاً بلفظہ ) (تحقیقات سفحہ ۲۱۶٬۲۱۳)۔

سن، حیات میں میں سیار کو بیاں علامیں ، برطنی کا طلاع کر سیاب میں سیاف کر سیاف کر میں ایک پھران واقعات کی کٹی شقوں کا جواب دینا تو کجاان کی جانب ہلکا سا اشارہ بھی نہیں کیا جیسے شق نمبر ۱۰ میں ہے کہ شجر وحجر نے آپ ﷺ کو سجدہ کیا بھیرانے فرمایا''و لا یسب حسدان الال نہی ''حجر وشجر نبی ہی کو سجدہ کرتے ہیں۔

تیزش نمبر ۲۲ میں ہے کہ آپ ﷺ جب کر کتی دھوپ کے وقت میں تشریف لائے تو سب نے ویکھا کہ بادل نے آپ پر ساید کر رکھا تھا۔

نیزشق نمبر ۳۱ میں ہے کہ آپ مجلس قوم کے کنارہ پر غیر ساید دارجگہ پرتشریف فرما ہوئے تو درخت نے اپنی شہنیاں آپ ﷺ کے او پر پھیلا کر آپ پر ساید کر دیا۔ اور بی سب معجز ات ہیں جب کہ معجزہ نبی کا ہوتا ہے اور حضرت بحیرانے بھی خصوصیت کے ساتھ ان چیز وں کو آپ کے نبی ہونے کے طور پر بیان فرمایا اور اس امر کی طرف لوگوں کو متوجہ بھی کیا۔

اسی طرح شق نمبر ےاوراا میں مہر نبوت کا ذکر ہے وغیرہ وغیرہ جس کا کوئی جواب موصوف نے بالکل نہیں دیا۔

ان واقعات کی صرف ایک دوشقوں کو لے کر ان پر تبصرہ کیا ہے جس کی حیثیت زیادہ سے زیادہ 'اعتراضات کی ہے'ا سے کوئی منصف مزاج اہل علم' جواب نہیں کہ سکتا۔اوروہ بھی انتہائی سطح قشم کے ہیں۔ اور تواور رہا قرآن مجید کی ایک آیت بھی غلط کھی ہے۔ چنانچہ صفحہ ۲۱۲ پر ہے:باری تعالیٰ نے فرمایا:'' حصدوا بھا و استیفنتھ م انفسھ ''۔حالانکہ قرآن میں''و استیفنتھا'' ہے نیز'' حصدوا '' سے پہلے' و '' بھی ہے۔اب نمبرواران اعتراضات کے جوابات کیجئے۔

لاینام قلبی پرامترانات کی جایات: واقعہ بحراضہ کی شق نمبر ۵ میں ہے: ''انہوں نے آپ اے سے پوچھا: جناب کی نیند کی کیا کیفیت ہے؟ فرمایا: ''تنام عینای و لاینام قلبی ''میری آ تکھیں سوتی ہیں لیکن میرادل بیدارر ہتا ہے'۔ مصنف تحقیقات نے جواب کے نام سے اس پرایک اعتراض میکیا ہے کہ: امتر افس قبرا:

ن انبیا علیم السلام کے ظاہر بشری اور باطن ملکی حالت میں ہوتے ہیں کیونکہ وہ اللّہ تعالیٰ اور ملئکہ سے فیوض حاصل کرتے ہیں۔ لازمی نقاضا یہ ہے کہ دونوں طرف مناسبت ہو۔ باری تعالیٰ سونے اور او تکھنے سے '' پاک' ہے اور ملئکہ بھی اس سے منزہ اور مبرا ہیں ۔ لہذا ابنیا علیم السلام کا باطن نیند سے منزہ ومبرا ہونا ضروری ہے ۔ تو ان کی فطرت اور باطن پیدائش طور پر اس امتیازی اور انفر ادی شان پر شتمل ہوتا ہے جس سے نبوة بالقوة تو ثابت ہو ہمتی ہے بالفعل نبوت کا تحقق اور ثبوت لازم نہیں آتا جب کہ کی نزاع بالفعل نبوت ہے' اور ملحظ بلفظہ بغیر تغییر مار ملاحظہ ہو (تحقیقات صفح الا ' اسلام) ۔ **علی قبری**:

مصنف تحقیقات کے طرز پراس کا ایک جواب میہ ہے کہ اسی تحقیقات میں صفحہ ۲۰' ۲۰۷ پرانہوں نے حضرت شیخ محقق کے تحریر کردہ ایک سؤ ال کی عبارت میں میدلفظ دیکھے کر کہ'' اگر بالفعل است آ ں خود درد نیا خواہد بود'' میہ نتیجہ نکالا کہ شیخ محقق رحمہ اللہ تعالی وجود عفصری اورجسمانی وجود کے لحاظ سے چالیس سال کے بعد آپ کا بالفعل نبی ہوناتسلیم کرتے ہیں''۔

ہم نے اس کے جواب میں لکھا ہے کہ بیسؤال کی زبان ہے جو مجیب کے نظرید کو ثابت نہیں کرتی خصوصاً جب کہ مجیب کی نصر یحات بھی اس کے خلاف موجود ہوں لیکن ہوسکتا ہے کہ موصوف پھر بھی نہ ما نیں تو ان کی سوچ کے مطابق ہم بھی عرض کر سکتے ہیں کہ پیش نظر بحث میں انہوں نے بھی جواب سے قبل جوسؤ ال تحریر کیا ہے اس میں یہ بھی نہ کور ہے کہ 'آپ ( علی ) نے بالعموم ہر نبی کا بھی اور بالخصوص اپنا انتیازی مقام سے بیان فر مایا ہے اور وہ بھی بچپن سے تو اس کے بعد بچپن ہی میں آپ کے نبی ہو نے کہ کا رکی کو کی تخباک ہو تو ال تحریر جاتی ''۔ ملاحظہ ہو ( تحقیقات 'صفح ۲۱۲)۔ تو کیا ہم بھی ان الفاظ کو موصوف کا نظر سے کہہ کر اس کے نتائج بیان کر سکتے ہیں کہ مثلاً خود ہی بچین سے

کو گیا ،م بنی ان الفاظ کو موضوف کا تھر بیہ کہہ کرائں لے نہان بران کر کیتے ہیں کہ مثلاً خود ، کی بیپن نبی مان گئے ادراگلی سطور میں اس ہے مکر گئے کپس تعارض کا شکار ہو گئے وغیرہ دغیرہ ۔

**گلب قبرتا:** فرماتے ہیں: ''جب کد کل نزاع بالفعل نبوت ہے''۔ یعنی شان نبوت کے ایک پہلو پروہ ہم سے جھکڑا کرر ہے ہیں ۔ موصوف اس دفت کو یاد کریں جب اس جیسے مراحل پر وہ جھکڑنے والوں سے نمٹا کرتے تھے اور شان نبوت کور ڈکرنے کی بجائے تا ویلات وتوجیہات کے ڈھونڈ نے میں کوشاں ہوتے تھے اور اب وہ سیدھا کہہ رہے ہیں کہ انہیں عظمت نبوت کے اس مسئلہ پر ہم سے نزاع (جھکڑا) ہے۔ پس انہیں اپنی اس نا قابل تعریف کیفیت پربار بارنظر کر کے اپنا محاسبہ کرنا چاہئے۔ انڈر تعالیٰ ہدایت دے۔

سیدعالم ﷺ کے حق میں اے'' بالقو ق'' پر محمول کرنا ہر گز ہر گز درست نہیں کیونکہ حضرت بحیرا کے اس واقعہ کے موقع پر آپ ﷺ سے پچھ محجزات کا ظہور بھی مٰدکور ہے جیسے حجر دشجر کا آپ کو محدہ کرنا' باول کا سا یہ کرنا اور درخت کا اپنی شہنیاں پھیلا کر آپ پر سا یہ کرنا وغیرہ ۔ جب کہ محجزہ نبی کا ہوتا ہے اور ظہور محجزہ بالفعل نبی ہونے کی دلیل ہے۔ **جاب فہر 7**:

علاوه ازیں حضرت بحیرا کے کئی الفاظ سے بھی ظاہر ہے کہ انہوں نے آپ کا وصف نبوت سے بالفعل موصوف ہونا بیان فر مایا مثلاً '' هذا رسول رب العلمین ''،'' هذا نبی الله ''،'' و جهه و جه نبی و عینه عین نبی ''نیز'' انی عرفه بحاتم النبو ة ''اور' هذا و الله نبی ''۔ بیسب جملے مع ترجمہ گزر چکے ہیں ان کودوبارہ پڑھیں۔ چاپ قبر 6:

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ثابت کردیا ہے کہ سیدعالم ﷺ زمانہ قبل تخلیق آ دم الظلاب سے بمعنی حقیق بالفعل نبی ہیں بلکہ خود موصوف کی تازہ \*\* تحقیقات ' کے کم ومیش نیس ایسے مقامات کی نشان دہی بھی کر چکے ہیں جن میں انہوں نے آپ ﷺ کے اس عالم میں بالفعل نبی ہونے کی تصریحات کی ہیں۔ ابھی آپ نے پڑھا کہ کوئی بھی چیز جب بالفعل حیثیت میں آ جائے تو دہ بالفعل نبی ہونے کی تصریحات کی ہیں۔ ابھی آپ نے پڑھا کہ کوئی بھی چیز جب بالفعل حیثیت میں مرحلہ میں اور ہر مقام پر بالفعل نبی ہی تصریحات کی ہیں دافعل نبی بن گے تو اس کے بعد ہردور میں ہرزمانہ میں ہر مرحلہ میں اور ہر مقام پر بالفعل نبی ہی تصریح میں واقعہ بچیر ابھی شامل ہے جب کہ اس نبوت کے سلب باز اکل مرحلہ میں اور ہر مقام پر بالفعل نبی ہی تصریح میں واقعہ بچیر ابھی شامل ہے جب کہ اس نبوت کے سلب باز اکل کی معطل ہوجانے کی بھی قرآن وحد یت سے کوئی صریح دلیل نہیں ہے نیز اند میں نہ شان کی تصریحات بھی موجود ہیں کہ نبوت سلب ہونے د فیرہ سے پاک ہوتی ہے۔ نیز اسی طرح سے عالم ارداح اور عالم اجسام میں فرق ہونے کی بھی کوئی معیاری شرعی دلیل نہیں ہے (فتعین ما قلناہ و الحمد مللہ علی ذلک)۔

اس سے قطع نظر کتاب ہذا کی جلداوّل میں دلیل نمبر ۱۹۹۶ کے تحت متعدد حوالہ جات سے ہم ثابت کر آئے ہیں کہ خودرسول اللہ ﷺ نے اس امر (قلب مبارک کے بیدار رہنے) کوئی مواقع پراپنے نبی ہونے ک دلیل قرار دیا ہے۔ ایک روایت میں ہے کہ یہود نے آپ سے نبی کی نشانی پوچھی تو آپ نے ان سے فرمایا: ''تنام عیناہ و لاینام قلبہ''اس کی آنکھیں سوتی ہوں گی مگردل بیدارر ہتا ہوگا۔

دوسرى روايت ميں ہے كہ آپ ﷺ نے خود يہودكوشم دے كران سے پوچھا بتاؤ ميرے متعلق تورات ميں بيہ ہے يانہيں كه 'ان هذاا لسب تسلم عيساه ولايسام قلبه ''اس نبى كى آئتم صيں توسوتى ہوں گى مگر دل جاگتا ہوگا جس كاانہوں نے اقرار كيا تو آپ نے 'اللهم اشهد '' كے لفظ ارشاد فرمائے ليعنى اے اللّہ گواہ ہوجا۔ مذكورہ بالا روايت نمبر اكومصنف تحقيقات نے بھى لكھا ہے۔ ان كے لفظ ہيں: '' كچھ يہود يوں نے آپ ہے مختلف سؤ ال كئے جن ميں ايك بيتھا كه 'اخب رنا عن علامة النبى '' ہميں نبى كى مالمان اللہ مان اللہ گواہ ہوجا۔

بارے میں بتائیں۔تو آپ نے فرمایا: ''تینام عیناہ ولاینام قلبہ ''اس کی آنکھیں سوتی ہیں اوراس کا دل بیدار ہتا ہے''۔ (تحقیقات' سخہ۲۱۲)۔

رسول الله بی نے اپنے ان ارشادات میں بالقوۃ کی قید نہیں لگائی۔ نہ ہی یہود نے آپ سے بالقوۃ نبی کے متعلق پو چھااور نہ ہی آپ بی نے ان سے بالقوۃ نبی کاسوَ ال فرمایا''ان هذا النبی '' سے متبادر بالفعل ہی ہے۔ پس خود حضور کے فیصلہ کے بعد کسی کے عند ریدکی کیا وقعت رہ سکتی ہے بلکہ اس طرح کا اقدام تو کجا سو چنا بھی امتی کے لئے ایمان کے نقاضوں کے خلاف ہے۔قال اللہ تعالیٰ فان تناز عنہ فی شنی فرو دہ الی اللہ

والرسول ان کنتم تؤمنون باللہ والیوم الآحر ذلك حیرواحسن تأویلا''جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ اللہ اور رسول کے فیصلے کے ہوتے ہوئے اپنے فیصلوں کے ٹھونسے والا اپنے ایمان اور انجام کی خیر منائے نیز اس کے خاتمہ بالخیر ہونے کی کوئی گارٹی نہیں۔مزید تسلی درکار ہوتو حضرت فاروق اعظم ﷺ سے رابطہ کیا جائے۔ آپ انظار فرمار ہے ہیں۔ **چاپ قمبر ک**:

مصنف تحقیقات کے بیدالفاظ کہ ''جس سے نبوۃ بالقوۃ تو ثابت ہو سکتی ہے بالفعل نبوت کا تحقق اور ثبوت لاز منہیں آتا''۔ان کا دعوٰ ی ہے جس کی کو کی دلیل انہوں نے پیش نہیں کی جب کداس کے لئے دلیل کا کام بھی صرح آتیت یا صحیح صرح حدیث نبوی ، تی دے گی کیونکہ بیغیب کا مسئلہ ہے جس کی وضاحت قرآن وحدیث کے غیر سے نہیں ہو سکتی ۔ بلفظ دیگر اس کی حیثیت اختال کی ہے جب کہ ' لازم نہیں' سے بالفعل کے اختال کو بھی درست مان رہے ہیں جس کا قو ی ہونا ہم ابھی جواب نمبر ۲ میں حدیث نبوی سے بیان کرآئے ہونے کے باعث واجب الردہوئی ۔و الحمد اللہ ۔ ہونے کے باعث واجب الردہوئی ۔و الحمد اللہ ۔

مصنف تحقیقات نے ''تنام عینای و لاینام قلبی '' کے حوالہ سے بعنوان جواب دوسرااعتراض بیر کیا ہے کہ : ''اگران مجتبد حضرات کواسی دعو کی پر اصرار ہوتو پھر تمام انبیاء علیہم السلام میں ہی بچپن سے بالفعل نبوت تسلیم کرلیں۔ایک لاکھ چو بیس ہزاریا دولا کھ چو بیس ہزاریا کم و بیش حضرات انبیاء میں بی بیعلامت موجود ہو اور بچپن سے موجود ہو گرنبوت بالفعل بچپن سے صرف تنین حضرات میں ثابت کی جائے۔دوسروں میں چالیس سال کے بعد ثابت ہو 'آخراس تفرقہ کا کیا جواز ہے؟

عقلاء کے نزدیک ایک جگہ دلیل پائی جائے اور دعوا ی نہ پایا جائے تو اس کو دلیل کہنا قطعاً درست نہیں ہوتا' چہ جائیکہ ایک لاکھ چوبیں ہزاریا دولاکھ چوبیں یا چالیس ہزار مقامات میں سے صرف تین مقامات کے دعوے کے تحقق کوسلزم ہو( وہ بھی زعم متدل کے لحاظ سے ) اور باتی مقامات میں دعوے کے تحقق کا وہم وگمان بھی نہ کیا جا سکے تو ایسی دلیل کؤ کوئی عقل مندانسان دلیل کیسے کہہ سکتا ہے؟ وراس سے کوئی ایساعقیدہ کیسے ثابت کیا جا سکتا ہے جس میں اختلاف کرنے والے کو ضال مضل اور کا فرتک کے فتو وں سے نوازا جا سکے؟ لہٰدا حقیقت ہیہ ہے کہ نبی ہونے کے لئے دل کا بیدار ہونالا زم اور ضروری ہے کین اس کا بیہ مطلب نہیں کہ جب سے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

دل کی بیداری حاصل ہوجائے تب سے بالفعل نبوت حاصل ہوجائے '' فتأمل حق التأمل'' اصبلفظہ۔ ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات'صفحہ ۲۱۳)۔

ف فولُ: مصنف تحقیقات بی<sup>تنا</sup>یم کر چکے ہیں کہ نبی میں بیعلامت بعثت اوراعلان نبوت کے بعد سے نہیں بلکہ پیدائش طور پر ہوتی ہے۔ان کی عبارت ان کے اعتر اض نمبرا کے ضمن میں ابھی گز ری ہے اعتر اض لبذا میں بھی وہ اسے مکررتسلیم کرر ہے ہیں بناءً علیہ حدیث لبذا ان کے پیش نظر اعتر اض کی ایک ایک شق کا دونوک جواب ہے۔

چنانچداس میں ہے کہ یہود نے آپ ﷺ سے ''نی'' کی علامت ہوچھی اور آپ نے انہیں ''نی'' کی علامت ہوتی جنائی'' کی علامت بتائی'' تی علامت بتائی'' تی علامت بتائی'' تی الم علیما میں میں سید اللہ '' تو جب بیہ موصوف کو بھی تشلیم ہے کہ نبی میں سید علامت پیدائش ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتا سے بیدامر دوز روشن کی طرح واضح ہوگیا کہ ہر نبی بحین سے اور پیدائش نبی ہوتا ہے اور یہی امرقر آن و سنت کے تقوی دوز روشن کی طرح واضح ہوگیا کہ ہر نبی بحین سے اور پیدائش نبی ہوتا ہے اور یہی امر قر آن و ہوتی ہے تو اس سے بیدامر دوز روشن کی طرح واضح ہوگیا کہ ہر نبی بحین سے اور پیدائش نبی ہوتا ہے اور یہی امرقر آن و سنت کے تقوی دوالی کے مطابق ہے جس پر محققین کی تصریحات بھی موجود ہیں۔ سنت کے تقوی دلائل کے مطابق ہے جس پر محققین کی تصریحات بھی موجود ہیں۔ تفصیل 'میٹ اق السنبین '' پر موصوف کے اعتر اضات کے جوابات میں آ رہی ہے۔لہٰ دابند الفضلہ تعالی

ہم تمام انبیاء کرام علیہم السلام کو پیدائش طور پر بالفعل نبی مائنے ہیں کیکن بالفعل اس معنی میں نہیں کہ وہ شروع سے ما مور بالتبلیخ ہوں بلکہ اس معنی میں کہ وہ عندالللہ پہلے سے نبی قرار دیئے جاچکے تصاور وصف نبوت سے متصف وموصوف بتصاور بیدوصف ان کی ذوات قد سیہ میں متنتر تھا۔جس کی ایک دلیل سید عالم ﷺ کے حسب فیصلہ ہیہ ہے کہ 'تنام عیناہ و لاینام قلبہ ''صدق رسولنا الکریم۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

مزید دلیل ان کی شان عصمت بھی ہے جوقبل از اعلان نبوت بھی بالا تفاق ان میں لاز می طور پر پائی جاتی ہے جیسا کہ اس کی تفصیل اپنے مقام پر آرہی ہے۔ پس ہمیں الحمد ملڈ ' اس پر اصرار ہے'' کہ یہی فیصلہ سید الا ہرار ہے تھے۔ اور جونہ مانے وہ حب دار نہیں پکا غدار ہے لہٰذا اس کا واویلا بے کار ہے ۔ اور بولو کیا درکار ہے؟ ہمارے ان الفاظ سے موصوف کی اگلی پوری تقریر کا فور اور ہماء منثور ہوگئی مثلاً میہ کہ ' تمام حضرات

جائے اور دعوٰ می نہ پایا جائے تو اس کو دلیل کہنا قطعاً درست نہیں' <sup>الخ</sup>۔

کیونکہ دعوای دلیل سب میں پایا جاتا ہے کہ حضور اقد س کے فیصلہ موجود ہے پس عقلاء کے نزدیک یہی حرف آخر ہے تو جو عقل مندانسان ہوگا وہ اس کے دلیل نبوت ہونے سے بھی انکار نہیں کرے گا۔للہٰ داصرف تین مقامات سے اسے خاص کہنا اور اس کو بھی زعم متدل سے تعبیر کرنا اور باقیوں میں ''تحقق کا وہ ہم گمان بھی'' نہ ہونا قرار دینا بذات خود مصنف تحقیقات کا وہ ہم ہے۔ موصوف اپنے اس کلام باطل دمخش نظام میں ان تما مائمہ اسلام اور بزرگان دین کو معاذ اللہ ثم معاذ اللہ بے عقل اور کم فہم قرار دے کر ان کی شد ید تو بین کر کے ہیں۔ (جو آپ اللیک کے پیدائش نبی ہونے کے قائل ہیں جن کے مفصل حوالہ جات بات ہفتم میں گز رچکے ہیں) مگر شایدانہیں جو شریس اس کا پیہ بھی نہیں چل رہا کچر جب سے حدیث ثابت ہے تو عقید ہ کی بنیا د ثابت ہے اور اس کا منگر ضرور حسب درجہ انکار اس کا مزم ہوگا۔ پس علماء اہل سنت کے فتو ہے بیانتی بہیں جب منگر کے ا

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

جیسے کے نسب نبیہ الخ سے ہے۔خصوصاً جب کہ وہ آپ ﷺ کے عالم ارواح میں بالفعل نبی ہونے کا اقرار کرنے کے بعد دیگرا دوار میں اس سے انکار کر کے سب پچھ کوخو داپنے ذمہ لے رہا ہے۔

یناء بریں موصوف کا پنی اس تقریر کے انجام میں بید مان کر کہ'' نبی ہونے کے لئے دل کا بیدار ہونا لاز می اور ضروری ہے' بید کہنا کہ'' لیکن اس کا بید مطلب نہیں کہ جب سے دل کی بیداری حاصل ہوجائے تب سے بالفعل نبوت حاصل ہوجائے' از حد غلط اور سراسر باطل ہے کیونکہ بیان کا بلادلیل ذاتی فیصلہ ہے جو سرکار بی فیصلہ سے متصادم بھی ہے۔للہٰذا اسے ان کا '' حقیقت بیہ ہے'' قرار دینا قطعاً بے حقیقت بلکہ خلاف حقیقت ہے۔ اس سے ریم می ہوجائے' از حد خلط اور سراسر باطل ہے کیونکہ بیان کا بلادلیل ذاتی فیصلہ ہے جو سرکار حقیقت ہے۔ اس سے میں موائے ' از حد خلط اور سراسر باطل ہے کیونکہ میں کا بلادلیل ذاتی فیصلہ ہے جو سرکار حقیقت ہے۔ اس سے ریم می اضح ہو گیا کہ مصنف تحقیقات نے جو فیلو ایے '' برعکس نہند نام زگل کا فور'' قائلین نہوت سرکار بیلکو مورد طعن تشہراتے ہوئے '' محتی حضرات' کے نہٹ پر میں الفاظ استعمال کئے ہیں ' وہ ان ک محض بے جا غصد کا نتیہ دار ہیں لیعنی دوسروں کو انہوں نے جو فلی دی تھی وہ ان ہی گر یفضلہ تعالی وہ خود نوع نے ترمیں الم میں اور '' جبلاء'' کے معنی میں ہونے کے با عث سیر لیں گالی ہیں۔ گر یفضلہ تعالی کے ہیں ' وہ ان ک تو ی کے جب تی امر کا آئینہ دار ہیں لیعنی دوسروں کے جو گالی دی تھی وہ وہ نہی کولوٹ گی اور دی اس نوع نے جب کہ ایک ہی ہے کہ اجبتاد کا جو از شرعاً اس وقت ہوتا ہے جب کسی امر میں نص موجود نہ دو ہمیں ہوں کے خور دی اس اجتہاد کرنے کی کیا ضرورت ہے کی جبائے مسلس عظی گھوڑے دوڑا ہے جارہے ہیں گر خیر ہے وہ بھی نص خاصہ نگلا کہ وہ کوئی نص پیش کرنے کی جبائے مسلس عظی گھوڑے دوڑا ہے جارہے ہیں مگر خیر ہے وہ بھی نص

رع میں الزام ان کودیتا تھا تصورا پنائکل آیا موصوف فرماتے میں ''فتأمل حق التأمل''۔ اقولُ قدت أملنا فیه حقه فو جد ناه خلاف قولك فنعظك ان تقوم لله مختلیا ثم تتفكر و تدبر لعل الهدایة تستقبلك۔ واقعات حضرت بحيرا بي کي شق نمبر ٩ اور ٢ اپر موصوف نے جواعترا ضات كے ميں نمبر واران ك جوابات حسب ذيل ميں: العراقی یکھتے ہیں: ''بحيرانے آپ کو نبی کہا اور بار بار کہا گويا مجتمد صاحب کا مطلب ميہ ہے کہ آپ اس وقت بالفعل نبی شے اور جب عيسائی را مب آپ کو نبی مان رہا ہے تو ہمارے لئے اس وقت ميں آپ کو بالفعل نبی نہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

مانے کی کیا گنجائش ہے؟ (الجواب) محبوب کریم ﷺ کے علامات مشخصہ 'تو رات اور انجیل میں پوری صراحت ووضاحت اور کمل تفصیل وتشریح کے ساتھ بیان کردئے گئے تھے(الی) لہٰذا ان ہی علامات اور امارات کی رو سے بچیرا راہب کو بھی تسلی ہوگئی کہ بیدوہی پیغیبر آخرالزماں ہیں ۔لیکن اب بالفعل نبی ہیں؟ بیداس کے کلام سے ثابت نہیں ہوتا''۔(ملتحصاً بلفظہ )(تحقیقات صفحہ ۲۱۳'۲۱۲)

### بحاب:

مصنف تحقیقات نے حضرت بحیراﷺ کا نام انتہائی رو کھے سو کھے انداز میں لیا ہے تا کہ قار نمین اسے ایک عام سی بات سمجھ کر پچھاہمیت نہ دیں پھر''عیسائی راہب'' کے الفاظ سے متر شح ہوتا ہے کہ جیسے ان کاطبقۂ اہل ایمان سے کوئی تعلق نہ ہو۔

''مان رہا ہے'۔ نیز اس کے کلام سے' کے الفاظ بھی اسی سلسلے کی کڑی ہیں حالا مکہ وہ ان خوش نصیبوں میں سے ایک ہیں جوابی نبی حضرت عیلی کی سے واسطہ درواسطہ کئے گئے اس عہد و پیان پرختی سے قائم تھے جو سید عالم ﷺ پر ایمان لانے کے متعلق تھا اور وہ اس زمانہ کے انتہائی مخلص اہل ایمان تھے۔ جب ہر طرف کفر وضلالت کے اند حیر بے تھئے سید عالم ﷺ کے بدترین دشمن یہود عنود آپ کے درپٹے آ زار ہونے کے لئے گھات لگائے ہیٹھے تھے تو اس وقت ان کا وجود غذیمت تھا اور وہ مینارہ نور تھے اور ہمارے آ قاء دمولی ﷺ کے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

تھوڑا آ گے چل کر موصوف نے آپ ﷺ پر ان کے ایمان لانے کا ذکر بھی بالکل پھیکے انداز میں کیا ہے۔ ان کے لفظ میں: '' رہا آپ پر ایمان لانے کا مغالط؟ الخ (تحقیقات صفحہ ۲۲)۔ الللہ۔ O باقی قائل نبوت کو جو انہوں نے '' مجتبد صاحب'' کہہ کر'' جاہل'' قرار دیا ہے؟ تو انہیں معلوم ہونا چاہے کہ اللہ تعالی نے جاہل کا اطلاق ان ماہرین علوم وفنون اور پڑھے لکھے لکھاریوں کے لئے رکھا ہے جو سرکار شک کی عظمت وشان سے طوط چیشی کا مظاہرہ کرتے تھے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ایسوں کے لئے رکھا ہے جو سرکار ''ول کن لا یعلمون '' میتو ہیں ہی پور بر لاعلم اور پکے جاہل ۔ ور نہ کیا عبداللہ بن ابی اور اس کے مانے والے پڑھنا لکھنایا دستخط کر ناہیں جانتے تھے کہ انہیں بے علم وغیرہ کہا جار ہا ہے؟ یقدینا ان کا جرم یہی تھا کہ وہ اسے خوالی کا حکہ کو ہوں کے بارے میں ارشاد ہے 'ول کن لا یعلمون '' میتو ہیں ہی پورے لاعلم اور پکے جاہل ۔ ور نہ کیا عبداللہ بن ابی اور اس کے مانے والے پڑھنا لکھنایا دستخط کر ناہیں جانتے تھے کہ انہیں بے علم وغیرہ کہا جار ہا ہے؟ یقدینا ان کا جرم یہی تھا کہ وہ اپنے علم کو

· · مجتهد · ، پر پچھلام ابھی گزشتہ سطور میں گز راہے۔ چا ہیں تواہے بھی ساتھ ملالیں۔

انتہائی متحکہ خیز ہے۔ کیونکہ بھڑ '' کہہ کر آپ سے اس عظیم کمال کی نفی جو مرجع جملہ کمالات ہے اعنی نبوت ' انتہائی متحکہ خیز ہے۔ کیونکہ محبوب پر عطاؤں کی بارش کی جاتی ہے نہ بید کہ دے کر بھی اس سے چھین لیاجا تا ہے۔ اور بیا لیے ہوگا جیسے کوئی کسی کواستاذ الفصلاء دغیرہ کہہ کر یوں کہے کہ سجان اللہ کیا کہنے کم دفضل کی حذمین ہے البتہ وہ جو کلم'' ہوتا ہے (صرفیہ نحو بیہ یا طیبہ) وہ اس سے بالکل بے خبر ہیں یا کسی آفت کے نزول کے باعث وہ اس سے نابلد ہو چکھ ہے ہیں۔ تو اس سے کہا جائے گا کہ تم نے استاذ الفصلاء انترف العلماء اور علم وضل کی حذمین ہے اس سے نابلد ہو چکھ ہیں۔ تو اس سے کہا جائے گا کہ تم نے استاذ الفصلاء انترف العلماء اور علم وضل کی پر مانا ہو نہیں ہے۔ مانا ہوتا تو ان کی بیان فضیلت کے بیز الے انداز ہی نہ ہوتے۔ تو ایسے ہی یہاں کہا جائے گا کہ سید عالم بل کے خداد اد کمال نبوت کا انکار کرتے آپ کو'' محبوب کریم'' کے الفاظ سے یا دکرنا اس کے قائل کا محض زبانی جمع خرج ہے اور کم از کم بیرکہ انکار کے ساتھوان لفظوں سے اقرار محبوبیت معترض کا منہ چڑانے کے لئے کافی ہے۔

O رہا ہیر کہ تو رات وانجیل میں مذکور علامات مشخصہ سے ان کی تسلی ہوئی کیکن ان کے کلام سے آپ کا بالفعل نبی ہونا ثابت نہیں ہوتا؟ تو اس کے لئے حسب ذیل گز ارشات پر ٹھنڈ بے دل سے غور کریں۔

**قم مرا:** ''هذا رسول رب العلمین '' ''هذا نبی اللهٔ '' ''هذا اللهٔ '' اور' و حصه و حده نبی و عینه عیس نبسی '' کاپوری دیانت داری سے اردوتر جمه کر کے قر آن پر ہاتھ رکھ کر بتا کمیں کہ وہ تر جمه بالفعل نبی والا ہے یانہیں؟ ورنہ ان الفاظ کا کیا مطلب ہے کہ آپ ﷺ رب <sup>لعلم</sup>ین کے پیغیر ُاللہ کے نبی اور اللہ کی قسم اللہ کے نبی بیں یا یہ عنی ہے کہ نبی شے یا ہوں گے؟ ان کا رخ زیبا نبی والا اور ان کی چشمان مبارک نبی والی آ تکھیں

نمبر **کا**: پھر تورات دانجیل میں حضور کی نبوت کن کفظوں سے مذکور تھی؟ ہم نے جلد اوّل میں دلیل نمبر ۲۵ تا ۲۹ کے تحت قرآن مجید کے علاوہ صحیح بخاری دغیرہ متعدد کتب حدیث سے ثابت کیا ہے کہ ان میں آپ کے اس دصف مبارک کاذکر اس انداز سے تھا کہ''محمد رسول اللّہ'' حضور کے اللّہ کے رسول ہیں بیگا۔ نیز'' انت

عبدی و رسولی''میرے محبوب آپ میرے برگزیدہ ہندےاور میرے پیغمبر ہیں۔ﷺ۔ نیز محرف انجیل کے بعض نسخوں میں اب بھی مجموعی طور پر بیمضمون موجود ہے جوانجیل برنایاس میں

دیکھا جاسکتا ہے جس سے خود موصوف نے بھی اپنی بشارات والی کتاب میں پچھا قتباسات لئے ہیں۔ الغرض تورات وانجیل میں بھی آپ ﷺ کا تذکرہ مبارکہ آپ کے بالفعل نبی ہونے کے حوالہ سے تھا جب کہ موصوف میت لیم کررہے ہیں کہ حضرت بحیراﷺ کے اس کلام کی بنیا دتو رات وانجیل کے میہ مضامین ، می تھے تولامحالہ یہی لازم آیا کہ آپ ﷺ کا بالفعل نبی ہوناان کے کلام سے ضرور ثابت ہوتا ہے۔

فر برط: پوراداقعہ پڑھاجائے توبھی اس ہے آپ بھکا اس دقت بالفعل نبی ہونا ثابت ہوتا ہے۔ چنانچہ اس کی شق نمبر ۱۲ اور ۱۳ میں ہے کہ اس دقت حضور اقد س بھی سے پچھ مجزات کا ظہور بھی ہوا جیسے ایک وادمی کے حجر دشجر کا آپ بھکو مجدہ کرنا نیز دھوپ میں بادل کا آپ پر سابیہ کرنا اور درخت کے سابیہ کا آپ کی طرف مڑآ نا۔ پھرفوری ایکشن لیتے ہوئے حضرت بحیرا کالوگوں سے بیفر مانا: انسطروا الیہ ' الی فئی المشحرة نیر و لایسہ حدان الا لنبی۔ دیکھود کھوبادل آپ پر سابیہ کے ہوئے ہو دخت کا سابیہ کھی آپ پر مر گیا ہے حجر شجر صرف اور صرف بنی کو مجدہ کرتے ہیں۔

ان کی بیسب تصریحات اسی کو ظاہر کررہ ہی ہیں کہ وہ اپنے کلام سے حضور کے بالفعل نبی ہونے کا ذکر فرمار ہے تصحیحنی اس معنی میں کہ آپ اس وقت بھی وصف نبوت سے موصوف ہیں۔ یہ بیں کہ آگے بنیں گے ورنہ اس کا بیہ مطلب درست اور پیانہ عقل پر پورا اتر نے والا ہے کہ دیکھوجن کے بیہ محجزات تم اس وقت اپنی آئکھوں سے دیکھر ہے ہوانہوں نے آگے چل کرنبی بنا ہے۔ یعنی ظہور محجزات اب اور نبی پچھ عرصہ تفہر کر؟ ایں چہ پوالحجبیت ؟

علاہ ازیں واقعہ مذکورہ کی شق نمبر کا ان میں ہے کہ انہوں نے آپ کے شانے مبارک کو دیکھ کر می بھی فرمایا تھا کہ 'وانسی اعرفہ بحاتہ النہو ۃ''ان کے شانے پر لگی ہوئی مہر نبوت ہے بھی مجھےان کے نبی ہونے ک

جان پہچان ہور ہی ہے میدیسی ہماری مؤید ہے ورنہ غیر نبی پر نبی ہونے کی مہر کے کیا معنی؟ **فمبر کا**: اس سب سے قطع نظر ہم باب ہفتم وغیرہ میں انتہائی طوس دلائل سے اورائمہ ُ شان کی تصریحات سے ثابت کرآئے ہیں کہ آپ ﷺ تخلیق آ دم ﷺ سے قبل کے زمانہ سے بالفعل نبی ہیں اور میدیس گزشتہ صفحات میں کئی مقامات پر دکھا آئے ہیں کہ خود موصوف بھی اپنی اس متنازع فیہ کتاب تحقیقات میں کم وہیش دودرجن جگہوں پراس کا اقرار کر چکے جب کہ ابھی تک کسی ماں نے ایسالعل جنم نہیں دیا جو میہ ثابت کر سکے کہ صفور کی وہ نبوت عالم ارواح کے بعد کے قوالم میں سلب کرلی گئی تھی یا زائل ہوگئی تھی ( معاذ انلڈ )۔

بناءً علیہ ہر وہ عبارت جس میں آقاء ومولی ﷺ پر نبوت کا اطلاق ہوا ہے اسی تناظر میں ہی پڑھااور سمجھا جائے گالہٰذا حضرت بحیرا کا کلام آپ ﷺ کے بالفعل نبی ہونے کا عمدہ ثبوت ہے جس کولفظوں کے چکر سے رونہیں کیا جاسکتا اور نہ ہی بے وقعت بنایا جاسکتا ہے۔

آ خرمیں یہی کہنا مناسب لگ رہا ہے کہ حضور کی نبوت بالفعل کے بارے میں اس زمانے کے لوگوں کی تسلی ہوگئی اور عیسانی را جب تک مان گئے خدا کرے کہ جمارے اس عاشق رسول ﷺ کوبھی ہدایت ال جائے اور وہ بھی مان جا کیں۔ آمین بحاہ نبیہ الامین صلی اللہ علیہ و آلہ و صحبہ و علینا معھم احمعین۔ هذا۔ احتراض:

فرماتے ہیں کہ : ''اس متدل مجتہد صاحب کو قضیہ مطلقہ عامہ اور دائمہ مطلقہ کا فرق معلوم ہوتا تو اس طرح کے بے بنیا داستد لالات کے قریب بھی نہ پھٹکتے۔ فی الجملہ اور فی وقت من الا وقات نبی ہونا علیحدہ امر ہے اور دوامی طور پر نبوت یا بوقت اطلاق لفظ نبوت سے متصف ہونا علیحدہ امر ہے'۔ ( تحقیقات صفحہ ۲۱۵'۲۱۵)۔ **جماب**:

موصوف کے ان گفظوں کود مکھ کر ہماراوہ شبہ جوہم نے شروع کتاب میں ظاہر کیا تھایقین میں تبدیل ہو رہاہے کہ وہ اپنی ہی اس کتاب کے الفاظ میں''ہم چوں ما دیگر ہے نیست'' کی کیفیت سے دوچار ہو گئے ہیں۔ (تحقیقات'صفیہےٰ۲۰۹)۔

ورنداس کا کیا جواز بنما ہے کہ علم کش با تیں کریں وہ خود گر ''مجم تدصاحب'' (جاہل) قرار پا ئیں ہم۔ بے بنیا دذرائع اپنا ئیں وہ خود کین مطلقہ عامہ اور دائمہ مطلقہ کے نہ جاننے کے بلادلیل اور بے جاالزام کے ساتھ بے بنیا داستد لالات کرنے کی نسبت ہو ہماری طرف؟ ہم حال اصطلاحات کا نام لے کر درحقیقت وہ عوام پر رعب جھاڑتے ہوئے اپنے لایعنی موقف کے

ب دلیل بلکہ خلاف دلائل ہونے کے عیب پر پھرتی سے پر دہ ڈالنا چاہتے ہیں جو بالکل بے سود ہے کیونکہ ان کا دامن بھاری پتحر کے پنچےدب چکاہے جہاں سے بسہولت خلاصی حاصل کرنا آسان نہیں۔ پھر جب ہم شروع ہےاب تک کھول کھول کر بیلکھاور کہہ رہے ہیں کہ سید عالم ﷺ کم تخلیق ابوالبشر آ دم الظیر جب سے منصب نبوت سے سرفراز فرمائے گئے ہیں اس کے بعد بھی اور کسی بھی دور میں آ پ کی وہ نبوت زائل پاسل نہیں کی گئی اور جو بیرکہتا ہے دلیل کا لانا اس کے ذمّہ ہے۔توبات ہماری طرف سے کلیر ہوگئی \_\_\_ پس مطلقہ عامہ یا دائمہ مطلقہ کی بحث چھیڑنا مکابرہ و مظاہرہ ہے۔ہم بفضلہ تعالٰی آپ ﷺ کے لیے'' دوامی طور پر نبوت' کے قائل ہیں۔خالی اطلاق لفظ سے بھی نبوت سے متصف ہونے کی بات نہیں کی بلکہ اس کے لیے دوشرطیں لکھی ہیں ؛ا: قبل تخلیق آ دم 🖽 آ پ 🏙 کا بالفعل نبی ہوتا اور؛ نمبر ۲: اس کے بعد اس نبوت کے سلب یا زائل ہونے کی دلیل کا نہ ہونا ملاحظہ ہو( دعوت رجوع' صفحہ ۴۹' ۲۹' ۴۶' ۴۲)۔لہٰذا مغالطہ دینا اوررنگ آ میزی سے کام لے کرکسی کوخواہ مخواہ کسی کوامر کا ذمہ دار تھہرا ناعلم اور علماء کے شایا ن شان نہیں ۔ البتة موصوف کے اس بیان سے داضح ہے کہ وہ سید عالم ﷺ کو حقیق معنی میں نہیں بلکہ 'فی الجملہ' نبی مانتے ہیں جب کہ صفحہ ۹۴٬۷۷ وغیرہ پرانہوں نے آپ ﷺ کوبمعنی حقیق نبی لکھا ہے۔ نیزیہاں وہ آپ کو''ف وقت من الاوقات نبی '' کہ کرسل وزوال نبوت کی بات کررہے ہیں جب کہ اس کتاب کے صفحہ ۱۹۸ پر ب بھی لکھ دیا ہے کہ ''نبوت کا حصول کے بعدز وال اور سلب ہونا جائز نہیں ہے' ۔ خامہ انگشت بدنداں ہے اسے کیا کہتے؟ ناطقہ سر بہ گریہاں ہے اسے کیا کہتے؟

موصوف یہاں اپنی منطق دانی کا ڈھنڈ درابھی پنینا چاہتے ہیں کہ انہیں منطق بہت آتی ہے کیکن ایسی منطق کا فائدہ ہی کیا ہے جوالٹی چل کر درباراقد س سے آ دمی کو دور کر دیے پس یہ 'منطق''نہیں''م<sub>سن</sub> تُك ''ہو کر منطقی امر کی بجائے''من نُہی ''معاملہ ہوا۔

یہاں پُرلطف بات میہ بھی ہے کہ موصوف جو بات ہم سے پوچھنے نکلے تھے انہوں نے اسے خود ہی بیان کرنا شروع کردیا۔ کہتے ہیں کہ ایک آ دمی نے پچاس روپے میں ایک مرغی خرید کی جس نے ۱۳ انڈے دیئے اب اس نے ان انڈ وں کواپنے پاس چھپا کرلوگوں سے کہنا شروع کردیا کہ جو میہ بتادے میرے پاس کیا چھپا ہے تو سہ بارہ کے بارہ انڈ سے اس کے ہوئے۔ پھر جو میہ بتادے کہ انڈ بے س چیز کے ہیں تو مرغی بھی اس کی ہوئی اور میہ بتادے کہ مرغی کتنے میں خرید کی تھی تو پچاس روپے میں اس کے ہوئے۔لا حول ولا قوم اس

بالله العلى العظيم ـ

جاب:

چیزے دیگرے فاقبہم۔

الحراض: لکھاہے: ''بھی مستقبل میں حاصل ہونے والی حالت کو مد نظر رکھ کر صفت کا اطلاق کر دیا جاتا ہے جیسے من قتل قتیلا فلہ سلبہ اور بھی سابقہ حالت کو طور کھتے ہوئے لفظ کا اطلاق کر دیا جاتا جسے آتو االیتاملی امسو الھے ۔ اصطلاحی طور پر پہلی صورت کو مجاز بالمشارقة اور مجاز باعتبار مایؤل سے تعبیر کرتے ہیں اور دوسری صورت کو باعتبار ماکان سے تعبیر کرتے ہیں۔ لہذا یہاں بھی آپ کو مستقبل میں پیش آنے والے مرحلہ کے لحاظ

**الحراق**: " نبی مکرم ﷺ جب حضرت ابوبکر <sup>ر</sup>حضرت عمراور حضرت عثمان رضی الل<sup>ع</sup>نهم کی معیت میں احد پہاڑ پر چڑ ھے اورا سے پابوی کا شرف عطا کیا تو وہ خوشی ہے قص کرنے لگااوراس پرلرزہ طاری ہو گیا تو آپﷺ نے فرمایا: اے احد رُک جا! کیونکہ بچھ پر نبی کی ذات اقدس' ایک صدیق کی ذات اور دوشہیدوں کی ذاتیں موجود ہیں۔تو اس وقت

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

حضرت عمراور حضرت عثمان رضی اللّه عنهما شهید ہو چکے اور اس وصف کمال سے بالفعل متصف تھے؟ جب کہ حضرت عمر وصال شریف کے سوابارہ اور حضرت عثمان چوہیں سال بعد شہید ہوئے''۔ (ملحّصاً)۔ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۲۱۲)۔ **علا**:

سلی : قطعانہیں تھے کیونکہ یہال حقیقی معنی متعذ رہے کہ شہادت تو زندگی کا آخری قدم ہے جب کہ وہ ابھی بقید حیات تصاورا سے مانحن فیہ کے لیے بطور مثال لانا بھی غلط اور قیاس مع الفارق ہے کیوں کہ حضور اقد س ایک کی نبوت پہلے اور آپ اوّل فی الدہو ۃ ہے تو اوّل شے کے لیے آخر شے کو قیاس کے طور پر پیش کرنا کیوں کر درست ہو سکتا ہے؟

محکوم کی۔ '''نبی مکرم ﷺ نے دس حضرات کوایک ہی نشست میں جنتی ہونے کامژ وہ سنایا (ابسو بسکسر فسی المحنة عسمہ فسی المحنة )الحدیث تو کیا سارے حضرات اس وقت بالفعل جنت میں موجود تھے یا مستقتبل کے لحاظ سے غیبی خبراور بشارت دی جارہی ہے''۔ (تحقیقات'صفحہ ۲۱۲)۔

سلاب: ‹‹مستقبل کے لحاظ سے نیبی خبر اور بشارت'' مقصودتھی۔اوراس میں بھی وہی تفصیل ہے جواو پر ابھی گزری ہے کہ یہاں بھی حقیقی معنی متعذر ہیں اور جنت میں جانا تو دنیا میں شہادت کے مرحلہ ہے بھی بدر جہابعد ہے بلکہ سب سے آخری مرحلہ ہے۔ پس میہ مثال بھی غلط ہے کیوں کہ رسول اللہ بھی تو پہلے سے بالفعل نبی ہیں جسے وہ خود بھی تسلیم کر چکے ہیں۔ واضح رہے کہ حدیث لفظ' عمر'' سے پہلے' و'' بھی ہے۔فاف ہم۔

». اس طرح بے مجازات قرآن مجید احادیث رسول اللہ ﷺ اور محاورات عرب میں عام ہیں''۔(۲۱۵)

> میں۔ مگرقاعدہ کی حدیک ۔ اما حسب المقام خاصّہ؟فلا واللہ ولم ولیس ولن۔ المراض:

۔ ای طرح ارشاد مصطفوی (فساطسمة سیدہ نساء اهل الحنة )اور فرمان نبوی (السحسن و الحسین سیسہ اشبساب اهسل السحسنة )وغیرہ غیبی خبریں ہیں اور مستقبل میں ان حضرات کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا

ہونے دالے مراتب اور درجات کا بیان ہے''۔ (تحقیقات 'صفحہ ۲۱۲)۔ **چاب**:

اس مثال میں بھی کوئی جد تنہیں بلکہ یہ بھی مثل مامضی ہے۔ بلفظ دیگر مثال''ماعبر'' کی ہےاور مضمون مثال''ماعبر'' کا ہے جونبوت مصطفیٰ ﷺ کے ساتھ جوڑنہیں کھاتی کیونکہ روایت مذکورہ میں''مستقبل میں ان حضرات کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا ہونے والے مراتب اور درجات کا بیان ہے' جب کہ'' مرتبۂ نبوت' حضور کوسب اندبیا علیہم السلام سے پہلے عطا کر دہ ہے۔ﷺ۔

حدیث ''کست نبیا و آدم بین الروح و الحسد '' آپ خودلکھ چکے ہیں (تحقیقات صفحہ ۱) اوراس کا ای معنیٰ میں ہونا بھی تحریر کر چکے ہیں۔ چنانچہ ترجمہ میں آپ نے خودلکھا ہے کہ : ''میں اس وقت سے نبی ہوں جب آ دم الطّنیکڑا بھی روح اور جسد کے بین بین شخصی ان کے بدن سے ان کی روح کا تعلق قائم نہیں ہوا تھا''۔ (تحقیقات صفحہ ۱)۔

- اوراس کے صف<mark>ون کے بمعنی حقیقی ہونے کا بھی کم وہی</mark>ش دودرجن مرتبہ آپ اقرار کر چکے ہیں (وقید مر تفصیلہ مراراً)۔
- اس کا واضح مطلب میہ ہوا کہ آپ نے عمداً اور جان بو جھ کر مغالطے دیتے ہیں جس سے جناب کی للہیت اور ذات اقد س سید عالم ﷺ سے آپ کی پُر خلوص اور اخلاص سے بھر پور والہا نہ عقیدت ومحبت کا پتہ چاتا ہے۔ **احتراض**:
- مرجع کی۔ ''خود بحیرارا ہب کی زبانی بیہ حقیقت آ شکارا ہوجاتی ہے بشرطیکہ دیانت داری سے کتب سیرت کا مطالعہ کیا جائے۔مدارج النہو ۃ میں حضرت شیخ محقق فرماتے ہیں:
- بحیراد صیت کردا بوطالب را بحفاظت آ تخضرت ﷺ از یہودونصار می کہایں پسر پیغمبر آخرالزماں خواہد بودودین اونا سخ ہمہادیان' ۔

''فرماتے ہیں: پس ایمان آورد بحیرا بآتخضرت وتصدیق نمود واقر ارکرد بہ نبوت وے'۔''فرمایا: ومختار خلاف آنست و ہرایں نقد مردرقہ بن نوفل اقرب باشد باطلاق اسم صحابی الخ''۔ شخ محقق کا مختار قول یہی ہے کہ ورقہ بن نوفل بھی صحابی نہیں ہے چہ جائیکہ بحیرا را ہب کو جو بارہ یا بیس سال کی عمر شریف میں زیارت کا شرف حاصل کرر ہاتھا۔ صحابی تسلیم کرلیا جائے۔الغرض بحیرا را ہب کے اپنے قول ہے بھی ثابت ہو گیا کہ اس

وقت آپ بالفعل نبی نہیں تھے۔اس لیے کہا کہ میہ بچہ پنج مرآ خرالز ماں بنے گااوراس کا دین تمام ادیان کا ناسخ ہو گا''۔ (ملخصاً بلفظہ )ملاحظہ ہو( تحقیقات صفحہ ۲۱۲'۲۱۷'۲۱۸)۔

علاً وہ ازیں شیخ محقق نے ظاہر ہے کہ میضمون حدیث وسیر کی عربی کتب سے لیا ہے۔ فارس سے نہیں پس صحیح مفہوم کو متعین کرنے کا ایک طریقہ میں بھی ہے کہ اصل عربی کتب سے مراجعت کر کے دیکھا جائے کہ وہ الفاظ کیا تھے جن کا خلاصہ شیخ نے فارسی زبان میں بیان فرمایا ہے تو اس بارے میں گزارش ہے کہ فقیر نے واقعہ حضرت بحیرا بی کے حوالہ سے ۲۰۰۷ء میں موصوف کو اس کے کممل الفاظ لکھ کر بیچے تھے جن میں ( واقعہ ہذا کی محضرت بحیرا بی کے حوالہ سے ۲۰۰۷ء میں موصوف کو اس کے کممل الفاظ لکھ کر بیچے تھے جن میں ( واقعہ ہذا کی بھی نقل کر دہ شق نمبر ۹ میں ) لکھا تھا کہ ایک روایت کے مطابق انہوں نے ان لفظوں سے حضورا قد ک نبوت کو ہرملا بیان فرمایا تھا کہ : '' ہذا نبی اللہ الذی یو سلہ من العرب الی الناس کا فقہ '' یعنی بیاللہ کے نبی بیں جنہیں اللہ تعالی کہ : '' ہذا نبی اللہ الذی یو سلہ من العرب الی الناس کا فقہ '' یعنی بیاللہ کے نبی بیں جنہیں اللہ تعالی عرب سے تمام سل انسانیت کی طرف بیسیج گا' ملا حظہ ہو ( دعوت رجو ی صفیہ ۲ ملی ہوں) ۔ بی جنہیں اللہ تعالی عرب سے تمام سل انسانیت کی طرف بیسیج گا' ملا حظہ ہو ( دعوت رجو ی صفیہ ۲ ملی ہوں) ۔

پس ان کے الفاظ ہمارے ہی مؤید ہیں موصوف کا انہیں اپنا مؤیدیا مفید مطلب سمجھنا ان کی خوش نہی ہے یا پھر عمداً مغالطہ دہی سے کام لیا گیا ہے سہر صورت اس کے جواب سے ان کا عجز تو متعین ہے ہی۔فروری ۲۰۰۷ء میں ہم نے بیہ بات انہیں لکھی تھی اپریل ۱۰۷۰ء میں انہوں نے تحقیقات شائع کی ہے یعنی تقریباً تمین سال اور دوماہ تک پوراز ورلگا یا مگر جواب پھر بھی نہ بن سکا۔

پھر حضرت شیخ محقق کی علمی ڈرف نگاہی کوسلام کرنا پڑتا ہے کہ آپ نے بھی اس مفصل مضمون حدیث کے فارسی خلاصہ میں یوں نہیں لکھا کہ ' ایں پسر نبی آخر الزمال خواہد بود' بلکہ نبی کی بجائے خصوصیت کے ساتھ یہاں انہوں نے '' پیغیر'' کے لفظ استعال فرمائے ہیں جو '' رسول'' کے مفہوم کو اداکرتے ہیں کیونکہ '' پیغیر، '' پیغام بر'' کا مخفف ہے جواسم فاعل ہے جس کا معنٰی ہے پیغام لانے والا ۔ ظاہر ہے جو پیغام لاتے گا وہ بھیجا ہوا ہوگا اوراسی کورسول کہتے ہیں جب کہ رسول بمعنٰی مرسک ہے جس کا معنٰی ہے بھیجا ہوا۔ اور یہ بھی ایک نا قابل تر دید حقیقت ہے کہ بھیجا اسے ہی جائے گا جو پہلے ہو سہر حال اس کا معنٰی ہے بھیجا ہوا۔ اور یہ بھی ایک نا قابل کو بھیجا بعد میں گیا۔ یوں بھی کہا جا سکتا ہے کہ آپ پہلے صرف نبی تصریح معنی ہے ہوئی تو مبعوث قرارا پا کے (صلی اللہ علیہ دو آلہ وسلم) ۔

الغرض شیخ محقق کا نام لینے سے موصوف کو پچھ فائدہ ہونے کی بجائے سخت نقصان ہوا ہے اوران کی عبارت انہیں پچھ مفید ہونے کے برتکس سرا سر مصرنگلی اور خود حضرت بحیرا کی زبانی بید حقیقت ایک بار پھر آشکار ہوگئی کہ انہوں نے اس وقت بھی حضور کے بالفعل نبی ہونے کی بات کی تھی اس لیے فر مایا ہدا نہ یہ اللہ الـ ذی یہ سلہ الخ ۔ اگر موصوف بقول خود دیانت داری سے کتب سیرت کا مطالعہ کرتے یا ہماری معروضات کو تھنڈ سے دل سے پڑھ لیتے تو انہیں بیدن نہ دیکھنے پڑتے۔

**الآل**: موصوف کے طور پر اگران کا صحابی نہ ہونا اس بناء پر ہے کہ حضور ﷺ معاذ اللّدثم معاذ اللّدُقُل *كفر* کفر نبا شد نبی نہ تتھ۔تو ان کو صحابی قر اردینے کا مطلب کیا بیرنہ ہوا کہ امام ابن منذ راورامام ابونغیم کے نز دیک سید عالم ﷺ اس وقت بھی بالفعل نبی تھے؟

**التار** اس سے قطع نظر حضرت بحیرا کوجن علماء نے صحابی قرار نہیں دیا تو ان کا بھی ریم مقصد نہیں کہ معاذ اللّٰد آپ ﷺ اس وقت نبی ند تھے کیونکہ اس کا ان سے کوئی ثبوت نہیں ہے۔ بلکہ اس سے ان کا مقصود صرف اور صرف میہ ہے کہ صحابی ہونے کی جوشرائط جمہور ائمہ وعلماء اسلام نے مقرر فرمائی ہیں وہ ان میں پوری طرح سے نہیں پائی جانتیں جن میں سے ایک بنیا دی شرط میہ ہے کہ آپ ﷺ کی زیارت اعلان نبوت کے بعد ہوتو انہوں نے زیارت کا شرف تو حاصل کیا گرتبل از اعلان نبوت ۔ اس لیے وہ حسب اصطلاح مذکور صحابی نہ کہلا کے کہ 'اذافات الشرط فات المشروط ''۔

الحلق الحلق اس کی ایک مثال یہ بھی ہے کہ تمام انبیاء کرام علیہم السلام نے شب معراج میں آپ بھی کر زیارت کی لیکن علماء نے بالا تفاق جس نبی کو آپ کے صحابہ میں شارفر مایا وہ حضرت عیسی اللہ ہیں تو یہاں بھی وہی شرائط والی بات ہے معاذ اللہ عدم نبوت کا شائبہ بھی نہیں کہ صحابی ہونے کے لیے ایک شرط یہ بھی ہے کہ آپ بھی کی زیارت کا شرف حاصل کرنے والا اس دنیا کی زندگی میں ہو حضرت عیسی اللہ چونکہ دنیوی زندگی کے ساتھ زندہ ہیں تو وہ صحابی قرار پائے ۔ ویگر انبیاء علیہم السلام نے زیارت کی طر برزخ میں تشریف لے جانے کے بعداس لئے جمہور کی مقرر کر دہ شرائط کے مطابق وہ صحابی قرار نہ پائے ۔

اس کے علاوہ بھی اس کے متعدد مثالیں پیش کی جاستی ہیں مثلا ابوجہل وا مثالہ صحابی نہیں اس لیے نہ کہ معاذ اللہ آپ نبی نہ تصے بلکہ اس لیے کہ اس میں ایمان والی شرط مفقو د ہے۔ اسی طرح حضور کے دورا قدس میں حضور کو خواب میں دیکھنے والا مسلمان محض خواب میں زیارت کی بناء پر صحابی نہیں کہ زیارت کا بیداری میں ہونا بھی شرط ہے۔ امام سیوطی ودیگر اکابر نے بیداری میں زیارت کا شرف حاصل کیا مگر وہ صحابی نہیں ہیں کہ سید عالم بھی شرط ہے۔ امام سیوطی ودیگر اکابر نے بیداری میں زیارت کا شرف حاصل کیا مگر وہ صحابی نہیں ہیں کہ سید عالم اس کا اس دنیوی حیات طیبہ میں ہونا بھی شرط ہے۔ اسی طرح عالم رؤیا میں بھی قیامت تک آ نے والے غلاموں نے حضور کو ملاحظہ فر مایا مگر وہ صحابی قرار نہ پائے۔ نیز آ ج اگر کوئی خوش نصیب بیداری یا خواب میں آپ کی زیارت کا شرف حاصل کر بے تو وہ بھی صحابی نہیں۔ کیوں؟ بے فی حد الم سر ائط یہ یو نہیں تیں زیارت اقد س سے بھی صحابیت ثابت نہیں ہوتی ہوتی ہی محابی نہیں۔ کیوں؟ بے فی حد المشر ائط یہ یو نہیں زیارت نوت ہے (نعوذ باللہ کہ)۔

چنانچہ حضرت مفتی احمد یارخان صاحب نعیمی رحمۃ اللّٰدعلیہ (جن کا نام ابن المؤلف نے خوش قنہی سے اپنے مؤیدین میں استعال کیا ہے ملاحظہ ہوتحقیقات صفحہ ۲۵۲) صحابیت ورقہ بن نوفل ﷺ کے حوالہ سے ارقام فرماتے ہیں: ''صاحب مشکو ۃ نے آپ کو صحابہ میں کی فہرست میں لیا ہے۔دیکھوا کمال۔ مگر قو می بیہ ہے کہ درقہ

صحابی نہیں کیونکہ صحابی وہ ہے جوشر کی مؤمن بن چکنے کے بعد حضور کا دیداریا صحبت پائے۔ اور شرعی ایمان نہینے کی آیات آنے کی حضور کی تبلیخ اور دعوت اسلام دینے پر حاصل ہوتا ہے۔ ورقہ نے وہ زمانہ نہ پایا (الی) اعلان نبوت کے بعد جوشر کی ایمان لا کر حضور کو دیکھے وہ صحابی ہوتا ہے' اھ ماار دنا ملحصاً بلفظہ ملاحظہ ہو (مرات ٔ جلد ۸ صفہ ۱۷)۔ الغرض حضرت بحیرا کی عدم صحابیت جمہور کی مقرر کر دہ شرائط صحابیت کے فقد ان کے باعث ہے۔ اس کی وہ وجنہ بیں جو مصنف تحقیقات کا مقصود ہے کہ آپ ﷺ بالفعل نبی سے تو حضرت بحیرا صحابی کیوں نہ بن سکے۔ لی حضرت شخ محقق تحقیقات کا مقصود ہے کہ آپ ﷺ بالفعل نبی سے تو حضرت بحیرا صحابی کیوں نہ بن سکے۔ ال حضرت شخ محقق تحقیقات کا مقصود ہے کہ آپ ﷺ بالفعل نبی سے تو حضرت بحیرا صحابی کیوں نہ بن سکے۔ دے رہے ہیں ۔ ان کے زد دیک عدم نبوت بالفعل اس کی وجہ متصور ہی نہیں ہو سکتی کیونکہ آپ حضور انو ر ﷺ کے دے رہے ہیں ۔ ان کے زد یک عدم نبوت بالفعل اس کی وجہ متصور ہی نہیں ہو سکتی کیونکہ آپ حضور انو ر ﷺ کے

بالدوام بالفعل نبی ہونے کے قائل میں جوخود موصوف کے اقرار سے ابھی گز را ہے (لا حظ تحقیقات صفحہ ۲۰) اوراب اس کا اقرار بھی ان سے دیکھ لیجئے کہ حضرت شیخ محقق نے حضرت بحیرا کے صحابی نہ ہونے کو جو مختار کہا ہے وہ اسی فلسفہ شرائط کی بناء پر ہی ہے۔ چنانچہ معترض موصوف نے مدارج الذبو ۃ صفحہ ۲۲ کی ایک عبارت نقل کر کے اس کے اردو ترجمہ میں لکھا ہے کہ '' (ابن منذ راورا بونعیم نے اسے صحابہ کرام میں سے شار کیا ہو اور مختار اس کا اقترار ہے کہ اس کے نفر مایا ): '' ان کا بید حلول اول پر پنی ہے کہ صحابی کی تعریف میں مرف اس امر کا اعتبار ہے کہ اس نے نبی عکرم بھی کا شرف دیدار حاصل کیا ہوا گر چہ نبوت سے پہلے ہی کہ یوں نہ ہو۔اور مختار اس کا خلاف ہے (الیٰ) اور اس امر کی تحقیق کہ صحابیت کا دارو مدار کس پر ہے دوسری جگہ مذکور ہے'

**اقل :** ''اس قول پر بنی ہے' کے الفاظ سے واضح ہے کہ صحابی کی تعریف میں علماء کے مختلف اقوال ہیں۔ نیز بیر کہ شخ محقق حضرت بحیراری کی عدم صحابیت کو مختار بھی صحابیت کی شرائط کی بناء پر قرار دے رہے ہیں نہ کہ معاذ اللّٰد آپ کی کے عدم نبوت کو۔و ہو المقصو د۔ پس بے ساختہ نوک قلم پر آیا چا ہتا ہے کہ رع مدی لاکھ پہ بھاری ہے گواہی تیری

مح من معنوی: حضرت شخ محقق کی مذکورہ جس عبارت کا موصوف نے ترجمہ کیا ہے اس میں بیافظ تھے'' اگر چہ پیش از نبوت باشد''جن کا صحیح لفظی ترجمہ بیہ ہے کہ :'' اگر چہ نبوت سے پہلے ہو' اور اس سے شیخ کی مراد ہے'' پیش از ظہور نبوت' لیعنی ظہور نبوت سے پہلے ۔ کیونکہ آپ حضور سید عالم ﷺ کی نبوت کے دوام کے قائل ہیں جس میں سلب زوال یا انقطاع کا شائہ نہیں ہے۔علاوہ ازیں آپ نے اپنی کئی کتب میں کئی مقامات پر'' ظہور'' کی تصرت

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

بھی فرمائی ہے جس کی تفصیل ابھی پچھ پہلے گز ری ہے۔لیکن''مولانا وبالفضل اولانا'' نے اس کا ترجمہ لکھنے کے بعد''لینی'' کر کے اس کا مطلب ریکھا ہے کہ''لینی نبوت ملنے کے بعد شرف زیارت حاصل کرنے والا بی صحابی کہلاسکتا ہے''(تحقیقات صفحہ ۲۱۸)۔

جوان کاخودساخته مفہوم ہے اور مذکور قفصیل کے مطابق ''تو جیہ القول ہما لا یر ضلی بہ قائلہ '' ہی نہیں بلکہ موصوف کی سخت مجر مانترح نف معنوی ہے جس کی جنتی مذمت کی جائے' کم ہے۔ یہ ہیں وہ حضرت جو شروع بحث میں'' دیا نتداری'' سے کام لینے کی بات کرر ہے تھے۔ فیا للع جب۔ مصف جمعیات کی ضور کی دیات:

اعتراض ہذا کے اختشامیہ کے طور پر موصوف مخصوص زبان استعال کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ''الی تصریحات کی موجودگی میں الیی روایات کو ادلہ قطعیہ کے طور پر پیش کرنا اور آغاز ولادت سے بالفعل نبوت ثابت کرناکسی عقل مند آ دمی کا کا منہیں ہوسکتا چہ جائیکہ ان کو بنیا دینا کر دوسر ےلوگوں کو جوان کے دعووں سے متفق نہ ہول ضلالت اور گمراہی وغیرہ کے فتو دں سے نوازا جائے اوراپنے آپ کو عقل کل اور جسمہ خرد دوانا کی سمجھا جائے''۔ (تحقیقات صفحہ ۲۷)۔

مع المحمد : شروع باب بشتم سے شروع باب بشتم سے یہاں تک کی تحریر بلدہ طیب مکۃ المکرّمۃ زاد ہااللّد شرفاً میں عمل میں آئی ۔عبدالمجید سعیدی بقلمہ ۲محرم ۱۴۳۳ ھروز بدھ۔ آ گے صفحہ ۳۸۶ کی ابتدائی سطور تک کا حصہ مدینہ منوّرہ میں لکھا گیا۔

کلی: تصریحات کجا مولانا موصوف خطرت شخ محقق کی کوئی ایک تصریح بھی ایسی پیش نہیں کر سکے جوان کے دعوٰ می کی دلیل بن سکے جب کہ ہم نے ثابت کر دیا ہے کہ شخ رحمہ اللہ کی پیش کر دہ عبارات بفضلہ تعالیٰ ہمارے ہی موقف کی دلیل ہیں۔ نیز حضرت بحیرا اللہ کی روایت کو جوموصوف نے اپنے دعوٰ می کے اثبات کے لئے عبارة العص کے طور پر پیش کیا اس کا بھی مغالطہ دہی یا موصوف کی غلط نہی پر مینی ہونا ہم نے واضح کر دیا ہے۔ پر عبارة العص کے طور پر پیش کیا اس کا بھی مغالطہ دہی یا موصوف کی غلط نہی پر مینی ہونا ہم نے واضح کر دیا ہے۔ لئے عبارة العص کے طور پر پیش کیا اس کا بھی مغالطہ دہی یا موصوف کی غلط نہی پر مینی ہونا ہم نے واضح کر دیا ہے۔ پر عبارة العص کے طور پر پیش کیا اس کا بھی مغالطہ دہی یا موصوف کی غلط نہی پر مینی ہونا ہم نے واضح کر دیا ہے۔ پر عبارة العص کے طور پر پیش کیا اس کا بھی مغالطہ دہی یا موصوف کی غلط نہی ہونا ہم نے واضح کر دیا ہے۔ پر عبارة العص کے طور پر پیش کیا اس کا بھی مغالطہ دہی یا موصوف کی غلط نہی ہونا ہم نے واضح کر دیا ہے۔ پر عبارة العص کے طور پر پیش کیا اس کا بھی مغالطہ دہی یا موصوف کی غلط نہی ہونا ہم نے واضح کر دیا ہے۔ پر تی کھن ہونے کا ثبوت ہونے کے لیے لائق احتجاج وصالے استد لال ہیں۔ پر جن محد ثین اور اہل سیر نے انہیں روایت فر مایا 'ان میں سے خصوصیت کے ساتھ جس جس نے

بھی واقعہ ٔ حضرت بحیراﷺ کے ہمارے موقف کی دلیل ہونے کی تر دید ثابت نہیں ہے اس لیے اصولی طور پر دہ سب اس کے قائل ہوئے۔مثلاً مشہور سی عالم حضرت مفتی غلام معین الدین نعیمی رحمۃ اللہ تعالٰی مدارج النبو ۃ کے ترجمہ میں متعلقہ مقام پر لکھتے ہیں کہ'' بحیرا ان میں سے ایک ہیں جو حضور ﷺ پر آپ کے اظہار نبوت سے پہلے ایمان لائے ہیں۔(جلدہ' سنجدادہ' طبع متاز لاہور)

الروت بھی بالفعل نبی تھے۔ الہذا مولانا نے حسب مذکوران روایات پراعتقادر کھنے والوں کواپنی تخصوص زبان میں جوغیر عقل مندی یعنی احمقیت اور بے وقوفیت کی گالی دی ہے ان کی وہ گالی صرف ہمیں ہی نہیں بلکہ اس کے نشانہ پر وہ سب حضرات بھی آ گئے جو قائل نبوت ہیں جوسلف کی شان میں ان کی شدید سبّ اور حفت تو ہین و گستاخی ہے۔ نیز '' اپنے آ پ کوان کے مقابلہ میں مجسمہ خرد ودانائی سمجھنا بھی ہے۔ اور خود کو ' ضلالت اور گراہی وغیرہ کے فتووں سے نواز ' جانے کا اہل وکل بنانا بھی۔ (اس شق کی کمل تفصیل باب اول میں کردی گئی ہے۔ خص شاء الاطلاع علیہ فلیر جع الیہ )۔

فرماتے بین 'اعاذ نا اللہ عن ذلك ''(تحقیقات صفح ۲۱۸) حالانکہ بیخ من كاصلہ ہے قال اللہ تعالی انی اعیذہا بك و ذریتھا من الشیطن الرجیم (وغیرہ)۔ آگے موصوف كاايك اوراعتر اض مع جواب ملاحظہ تيجئے ؛ التراثی:

<sup>‹‹</sup>بحیرارا م، بکی ملاقات توعمرشریف کے بار مویں سال یا بیسویں سال ثابت ہے تواس دوران بالفعل نبی ہونا آپ کے لیۓ کیونکر ثابت ہوسکتا ہے جب کہ نزول دحی کا پہلا مرحلہ سیچ خواب تصاوران کا دوران پر مشہور قول کے مطابق چیر ماہ تھا حالا نکہ اس میں بھی آپ کا منصب نبوت پر فائز ہونا مختلف فیہ ہے۔ شیخ محقق علیہ الرحمة فرماتے ہیں : علاء دحی را مراتب عدیدہ ذکر کر دہ اند۔ اول رؤیائے صالحہ (الی) کہ آں شش ماہ بود ودر نبوت ایں مدت بخن است (ملخ صاً بلفظہ )۔ ( مدارج 'جلد ا'صفحہ ۳) ملاحظہ ہو (تحقیقات 'صفحہ ۲۱۵')۔

مولانا نے تقریباً دوصفح پہلے ککھا ہے کہ حضرت بحیراﷺ کی آپ ﷺ ہے دوبار ملاقات ہوئی ایک بارہ سال اور دوسری بیس سال کی عمر شریف میں ۔ ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۲۱۱) عبارت پہلے کتھی جا چکی ہے جب کہان کی پیش نظر عبارت ہے ایک ملاقات کے ہونے کا تا ثر ملتا ہے اے کیا کہیئے؟

پھر جب اس ملاقات کے موقع پر ظہور معجزات ( سجو دحجر وشجز بادل کا سامیہ کرنا نیز سامیہ درخت کا آپ کی جانب مڑ جانا)وغیرہ سے آپ ﷺ کا بالفعل نبی ہونا ثابت کیا جاچکا ہے تواس کے باوجود'' کیونکر ثابت ہوسکتا ہے'' کی رٹ لگائے جانا ہٹ نہیں تو اور کیا ہو سکتی ہے؟

باقی حضرت شیخ محقق رحمۃ اللہ علیہ کی عبارت انہیں تیجھ مفید نہیں بلکہ مصر ہے کیونکہ اس کا مفہوم صرف انتا ہے کہ حضورا قد س کی کے ظہور نبوت کی مدت کے آغاز کے بارے میں علماء کے مختلف اقوال ہیں بعض نے ان چھ ماہ کی مدت کو بھی اس میں شامل فرمایا ہے جس میں با قاعد گی سے سیچ خوابوں کی صورت میں تسلسل کے ساتھ وحی اتاری گئی اور بعض نے اس مدت کو شامل قرار نہیں دیا بلکہ وہ اس مدت کا آغاز اس وقت سے سیجھتے ہیں جس میں قر آن مجید کی شکل میں وحی جلی کا سلسلہ جاری ہوا۔

الغرض اس عبارت میں ظہور نبوت کی مدت کے شروع کے دفت کی بحث ہے نہ کہ آپ ﷺ کے نبی بنائے جانے کی جب کہ ہم کچھ پہلے گزشتہ صفحات میں شیخ کی عبارات نیز مصنف تحقیقات کے اقرار سے بھی ثابت کرآئے ہیں کہ آپ ﷺ زمانۂ قبل تخلیق حضرت ابوالبشر آ دم الکیلا سے بعد کے تمام ادوار میں انقطاع ' سلب اورز وال کے بغیر بالدوام بالفعل نبی ہیں۔

نیز حضرت شیخ کے نز دیک بعثت ہے مراد آپ کا شان نبوت کے ساتھ ظہور ہے نہ کہ وجود۔ نیز دلیل نمبر ۲۰ کے تحت میہ بھی ثابت کر آئے ہیں کہ نبی کے لیے سی طرح کی وق کا ہونا کا فی ہے اور میہ کہ آپ پراس طرح وقی کا سلسلہ ہمیشہ ہمیشہ جاری رہااور میہ کہ اس کے لیے وقی جلی کا ہونا کچھ ضروری نہیں جس کے صحیح جواب سے مولانا عاجز ہیں اور عاجز بھی رہیں گے ان شاءاللہ تعالی ۔

اور''وحی را مراتب عدیدہ'' کے الفاظ سے اس کو مان گئے ہیں کہ نبی کے لیے دحی ایک قشم کی نہیں ہوتی بلکہ اس کی کٹی صورتیں ہیں۔ سبہ دن اللہ۔

د بے لفظوں میں یہاں اس سب کا اقرار موصوف بھی کر گئے ہیں۔ چنانچہان کے لفظ ہیں کہ: '' اس میں بھی آپ کا منصب نبوت پر فائز ہونا مختلف فیہ ہے کیونکہ منصب نبوت پر فائز ہونے کا مطلب آپ ﷺ کا شان نبوت کے ساتھ ظہور پذیر ہونا ہے جسے ہم نے'' ظہور نبوت'' سے تعبیر کیا ہے یا تھم تبلیغ پانا تو لامحالہ سچ خوابوں کی صورت میں وحی کے سلسلہ کی مدت کے بارے میں علماء کا جواختلاف ہے وہ ظہور نبوت ہی کے متعلق ہے نہ کہ وجود نبوت کے بارے میں ۔

''مختلف فیہ ہے'' کےالفاظ ہے خلاہر ہے کہ علماءاس طرف بھی ہیں کہ بیہ چھ ماہ کی مدت بھی ظہور نبوت

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کی مدت کا حصہ ہے جس سے کم از کم بیتو متعین ہو گیا کہ وہ حضرات اس مدت میں آپ کے بالفعل نبی ہونے کے قائل ہیں جس سے ان کے نز دیک چالیس سال کی عمر شریف سے چھ ماہ پہلے آپ بیٹ کا بالفعل نبی ہونا ثابت ہوا اور نبی کے لیئے چالیس سال کی عمر کے شرط ہونے کے نام نہاد تحقیقاتی کلیہ قطعیہ کا بھی غلط ہونا واضح ہوا۔ پھر برتقد پر تسلیم و بفرض تسلیم اس مدت میں اختلاف سے مراد آپ بیٹ کے نبی ہونے یا معاذ اللہ نہ ہونے کا امر ہے تو جب آپ کے نبی ہونے کے قائلین کے پائے جانے کا بھی جناب کوا قرار ہے اور اس میں آپ بھی آپ کی عظمت کا پہلو بھی ہوتوں کو چھوڑ کر اس کے مقابلہ میں نفی کے پہلو کے اختیار کرنے کی آپ کو کیا جبوری ہو کی عظمت کا پہلو بھی ہوتوں کو چھوڑ کر اس کے مقابلہ میں نفی کے پہلو کا اختیار کرنے کی آپ کو کیا جبوری ہو محبوب کی زلفیں سنوارنے کی بجائے اسے میلی آ نکھ سے دیکھے اور پر وانہ وار دل وجان سے مجبوب کے ہر کمال کؤ ہم کن حد تک سراور آنکھوں پر رکھنے کی بجائے اس سے بغادت اور غدار کی کا قدار میں آپ جو حضرت رحمۃ اللہ علیہ کے ارشاد ات تازہ سیج

> محبوب ظالمو! يم؟ تھا ĨŶ ۲ عشق سيحيح ؟ ىدكے ۷ عدادت كى مصطوا 15 امانتتن جرأتين لتحطي بندول JI يد \$65  $\overline{\lambda}$ م مول ہوں تہیں شيس ! ہاں ارے بال ارے ذکر روک قصل کالے نقص جویان رے К پھر بھی کیم مردک کہ ہوں امت رسول اللہ کی (ﷺ) مزيداعتراض كرت ، وي " 'اس عاشق' فكهاب: ורדות:

'' بلکہ حضرت ورقہ بن نوفل کے پاس سید عالم ﷺ کا حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا کی معیت میں نشریف لے جانا اور غار حراء میں پیش آمدہ واقعہ اور اقسر اء باسہ مربط المذی حلق الآبیۃ کے نز دول کی اطلاع دینا حصول نبوت سے پہلے تھایا بعد میں؟ اس کے متعلق ای شیخ اجل اور برکۃ المصطفی الکریم فی الہند کا نظریہ معلوم کریں (الی ) ورقہ وفات یا فن دزمانہ ظہور دعوت در نیا فن (الی ) وزمانہ نبوت رادر نیا فن (صفحہ ۳۲) (الی )

حضرت ورقہ فوت ہو گئے اور نبی کریم ﷺ کی دعوت کے ظہور کا زمانہ نہ پایا (الٰی ) کیکن انہوں نے آپ کا زمانۂ نبوت نہیں پایا۔

عظیم محدّث کے نزدیک اگر سور وَعلق کی ابتدائی آیات کے نزول کا زمانہ پانے والے اور آپ سے شرف ملاقات کرنے والے اور آپ سے براہِ راست آیات سننے والے نے نبوت کا زمانہ ہیں پایا بلکہ بید ورانیہ مبادیات نبویہ اور تمہیدی کاروائی کا تھا تو بحیر ارام ب سے ملاقات کا دور بالفعل نبوت کا دور کیسے ہو گیا؟ ''فاعتبروا یا اولی الالباب''اھ ملخصاً بلفظ (تحقیقات'صفیہ ۲۰۰۴)۔

ی میعبارت بھی موصوف کو کسی طرح مفید نہیں کیونکہ اس میں ' زمانۂ نبوت '' کے الفاظ میں ' نبوت'' سے مراد' رسالت'' ہے جب کہ جلدا ڈل باب ہفتم میں باحوالہ گز رچکا ہے کہ نبوت بول کراس سے رسالت مراد لینا بھی علماء شان میں شائع وذ ائع ہے۔

يماب:

علادہ ازیں حضرت پنٹن نے اپنی اسی عبارت میں زمانۂ نبوت سے اپنی مراد کو بیان بھی فرمادیا ہے چنانچہاس میں الفاظ مذکورہ کے متبادل کے طور پر بیلفظ موجود ہیں جنہیں خود موصوف نے بھی نہ صرف مید کہ قل کیا بلکہ ان کا اردوتر جمہ بھی کردیا ہے۔حضرت پنٹن فرماتے ہیں: ''ورقہ وفات یافت وزمانۂ ظہوردعوت در نیافت'۔ موصوف اس کے ترجمہ میں لکھتے ہیں: '' حضرت ورقہ فوت ہو گئے اور نبی کریم بھٹکی دعوت کے ظہور کازمانہ نہ پایا''۔

اور ابھی کچھ پہلے حضرت مفتی احمد یار خال نعیمی رحمۃ اللہ علیہ کی عبارت حضرت ورقہ ﷺ کی عدم صحابیت کی توجیہ میں پیش کی جا چکی ہے کہ وہ صحابی نہیں ہیں کیونکہ صحابی وہ ہے جو شرعی مؤمن بن چکنے کے بعد حضور کا دیداریا صحبت پائے اور شرعی ایمان تبلیغ کی آیات آنے کی حضور کی تبلیغ اور دعوت اسلام دینے پر حاصل ہوتا ہے۔ ورقہ نے وہ زمانہ نہ پایا (الی) اعلان نبوت کے بعد جو شرعی ایمان لا کر حضور کو دیکھے وہ صحابی ہوتا ہے (ملخصاً) (مرات ُجلد ہ' صفحہ ۹۵)۔

الغرض موصوف نے غلط نہی سے باعمداً مغالطہ دہی ہے'' زمانۂ نبوت'' کے الفاظ سے عوام کی آنکھوں میں دھول جھو نکنے کی کوشش کی ہے جن سے مراد خود شیخ کے حسب تصریح مصنف تحقیقات کے حسب تحریر'' زمانۂ ظہور دعوت'' ہے۔

اس کی مزید دلیل مد ہے کہ حضرت درقہ محضور اقد س ﷺ کے اعلان نبوت سے پہلے نبی ہونے کے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

قائل تتقفصيل جلدا ڈل ميں دليل نمبر ١٣٢ وغيرہ كے تحت گز رچكى ہے۔ نيز حضرت شخ محقق كا بھى عقيدہ بير ہے كہ آپ ﷺ بالدوام بالفعل نبى ہيں جس كا خود موصوف كوبھى اقرار ہے۔ملاحظہ ہو(تحقیقات صفحہ ۲۰۰۰)۔

لہٰذا موصوف کا بی<sup>متع</sup>جبانہ سؤ ال خود بخو داڑ گیا کہ <sup>وہ</sup> بحیرا راہب سے ملاقات کا دور با<sup>لفع</sup>ل دور کیے ہو گیا''؟

ر باان کا یہ کہنا کہ 'نید دورانیہ مبادیات نبوت اور تم ہیدی کا روائی کا تھا' ؟ تو اس کا یہ معنی لینا کہ آپ کو نبوت آ ہت ہ آ ہت دی گئی بالکل غلط اور حقائق واقعید نیز قر آن وسنت وسیر سے دلاکل اور نصوص ائم ہوعلاء شان کے قطعاً خلاف ہے جیسا کہ جلد اوّل میں پیش کئے گئے تقریباً ڈھائی سود لاکل ہے خوب واضح ہے۔ بر تقدیر تسلیم الفاظ' مبادیات و تہ ہیدی کا روائی' ان کا صحیح مفہوم ہی ہے کہ حضور بھا کی نبوت بالفعل کو یک دم ظاہر کرنے کی بجائے محض لوگوں کے لئے آ ہت ہ آ ہت مختلف طریقوں سے اس کی راہ ہموار کی گن (پوری بحث باب نہم میں آ رہی ہے) ۔ مصنف تحقیقات حضرت درقہ بن نوفل کی روایت سے استدلال کر رہے تھاتو انہیں حضرت' حضرت کر کے لکھا ہے جب کہ دهنرت بحیرا کی روایت مزان معلّی کے خلاف محسوں ہوئی تو ان کا نام' بحیرا راہ ہم کر کے لکھا ہے جب کہ دهنرت بحیرا کی روایت مزان معلّی کے خلاف محسوں ہوئی تو ان کا نام' بحیرا راہ ہم کر کے لکھا ہے جب کہ دهنرت بحیرا کی روایت مزان معلّی کے خلاف محسوں ہوئی تو ان کا نام' بحیر راہ ہم راہ ہوں

پھڑ ظلم کی انتہاء دیکھئے کہ اس عبارت میں موصوف سورۂ علق کی آیات کے نزول اور وحی جلی نیز ملک وحی حضرت جبریل الظلیٰ کے آجانے کے باوجود نہ صرف میہ کہ سید عالم ﷺ کے نبی ہونے کا انکار کررہے ہیں بلکہ از راہ افتر اءا سے حضرت شیخ محقق رحمۃ اللہ علیہ سے بھی منسوب کررہے ہیں۔

پھر قدرت کا کرشمہ یہ بھی دیکھتے جائے کہان کی اسی کتاب نام کی تحقیقات کے تمتہ میں موصوف کے میٹے نے استناداً ایک حوالہ پیش کرتے ہوئے لکھ دیا ہے کہ: ''ہمارے رسول ﷺ کو نبوت عطا اسی وقت ہوئی جب سور دُعلق کی پہلی آیت اقراء باسم ربک نازل ہوئی'' ملاحظہ ہو (صفحہ ۲۵۱)۔ اس میں ابن المؤلف نے بھی جو کمال دکھایا ہے اس کا بیان باب نہم میں آ رہا ہے' سردست یہ بتا نامقصود

ہے کہ باپ کہتا ہے کہ آپ ﷺ سور ہُ علق کی ابتدائی آیات کے نزول کے بعد بھی معاذ اللہ نبی نہ بن سکے۔ بالفاظ دیگران کے حوالہ سے مشہور تھا کہ ان کا نظریہ یہ ہے کہ آپ ﷺ چالیس سال کے بعد نبی بند اور اب وہ بات بھی ختم ہوگئی جب کہ بیٹا اس کے برعکس لکھ رہا ہے اور تصریح بھی کر رہا ہے کہ '' اب بیدواضح امر ہے کہ اقراء باسم ربک چالیس سال کے بعد نازل ہوئی''۔ (تحقیقات صفحہ ذکورہ) جس کا لازمی نتیجہ دونوں میں سے ایک کا ضرور خطر ناک کیفیت پر ہونا ہے کہ باپ نے نبی کو غیر نبی کہا جب کہ بیٹے نے اس کے برعکس غیر نبی کونبی کہا۔ کذلك العذاب و العذاب الا حرۃ اکبر لو کا نوا یعلمون۔

اب توانيس بيواويلاخم كروينا جائم كم علاء الل سنت في انيس كفر وعندالت اور كمرابى كفتوول - خواه خواه كل كيا ج حالانكه و ما ظلمنا هم ولكن كانوا انفسهم يظلمون صدق الله العظيم. موصوف في يورى آيت اقر ألك كي بعد لكها ب" الآية " حالاتكه بيلفظ ال وقت استعال كياجاتا م جب آيت كا كجه حصيف كيا بواور كجه حصه باقى بوفيا للعجب ولضيعة العلم والادب. آ تريس ناصحاندانداز يس فرمات بي : "فاعتبروا يااولى الالباب ". جواباً عرض ب: فاتقو االله يااولى الالباب لعلكم تفلحون.

''رہا آپ پر ایمان لانے کا معاملہ؟ تو آپ کی ولادت پاک ہے بھی آپ پر ایمان لانے والے ایمان لاتے رہے۔ تع بادشاہ نے شہر مدینہ کی بنیا در کھی اور اپن مذہب کے تین سوعلاء کے لئے مکانات تیار کئے۔ بڑے عالم کواپنی طرف سے ریم رینہ کھ کر دیا اور آپ کو پیش کرنے کی وصیت کی جس میں اپنے ایمان لانے اور اطاعت بجالانے کا عہد تھا۔ حالانکہ یہ ہجرت سے ہزار سال پہلے کی بات ہے۔ شیخ تحقق فرماتے ہیں صرف ورقہ کی کیا خصوصیت ہے بلکہ پوری جماعت ہے ان حضرات کی جو کہ آپ کی صورت عضر کی اور ہیں مزف ورقہ کی کیا خصوصیت ہے بلکہ پوری جماعت ہے ان حضرات کی جو کہ آپ کی صورت عضر کی اور میں مزف ورقہ کی کیا خصوصیت ہے بلکہ پوری جماعت ہے ان حضرات کی جو کہ آپ کی صورت عضر کی اور میں مزف ورقہ کی کیا خصوصیت ہے بلکہ پوری جماعت ہے ان حضرات کی جو کہ آپ کی صورت عضر کی اور خصوصیت ہے '' تمام رسل وانبیاء علیہم السلام وامم ایشاں با نخصرت تھا ایمان آوردہ اند' تمام رسل کرام اور بھی انہیاء کرام علیہم السلام اور ان کی امتیں آپ پر ایمان لا چکی تھیں بلکہ آپ کے ظہور سے قبل آپ کر ام طفیل اور تو سل سے کفار کے خلاف فتی طلب کرتے تھے۔ لہذا ایمان لانے کے لیئے آپ کا بلام کا آپ دیم کارت میں موجود ہونا بھی ضروری نہیں چہ جائیکہ بالفعل وصف نہوت کے ساتھ موصوف ہونا۔ ختا مل کی انہیا کی ناز می کیا میں موجود ہونا ہی ضار دری کی ایک میں الم وامی ایشاں کا خصرت میں ایک آپ کی ایمان آپ کی ایمان کی میں بلکہ تی کی میں جہ بیمان سے کفار کے خطر کرتے تھے۔ لہٰ ایمان لانے کے لیئے آپ کا بالفعل اس جہان طفیل اور تو سل سے کفار کے خلاف فی خطر کرتے تھے۔ لہٰ ایمان لانے کے لیئے آپ کا بالفعل اس جہان میں موجود ہونا بھی ضرور کی نہیں چہ جائیکہ بالفعل وصف نہوت کے ساتھ موصوف ہونا۔ ختا مل حق التا مل ''ملخصا

موصوف بات بات پر حضرت شخ محقق کی کوئی نہ کوئی عبارت پیش کرتے چلے آ رہے ہیں جس سے مقصودان کے نام نامی سے ناجا کرذ فائد دا تھانا ہے جب کہ ان کی کوئی عبارت موصوف کا سائھ نہیں دے رہی گویا منہوں نے حضرت شخ پر افتر اء کر فقانا ہے جب کہ ان کی کوئی عبارت موصوف کا سائھ نہیں دے رہی گویا انہوں نے حضرت شخ پر افتر اء بر افتر اء کی قتم کھالی ہے در نہ حضرت شخ نے بیہ کہاں فر مایا ہے کہ تمام اندیاء در سل کر انہوں نے حضرت شخ پر افتر اء بر افتر اء کی قتم کھالی ہے در نہ حضرت شخ نے بیہ کہاں فر مایا ہے کہ تمام اندیاء در سل کر انہوں نے حضرت شخ پر افتر اء بر افتر اء کی قتم کھالی ہے در نہ حضرت شخ نے بیہ کہاں فر مایا ہے کہ تمام اندیاء در سل کر انہوں نے حضرت شخ نے افتر مایا ہے کہ تمام اندیاء در سل کر انہوں نے حضرت شخ پر افتر اء بر افتر اء کی قتم کھالی ہے در نہ حضرت شخ نے بیہ کہاں فر مایا ہے کہ تمام اندیاء در سل کر انہوں نے حضرت شخ نہ منہ ہم السلام اور ان کی امتیں آ پ بھی پر اس کے با وجود ایمان لے آ ئے کہ آ پر اس جہان میں بالفعل موجود تو کوابالفعل وصف نبوت سے موصوف بھی نہ تھے۔ و لا حول و لا قو ۃ الا با لالہ ۔ اور تو ڑی تو ت سے موصوف بھی نہ تھے۔ و لا حول و لا قو ۃ الا با لالہ ۔ اور تھوڑی سی عقل والا آ دی بھی تو ت سے موصوف بھی نہ تھے۔ و لا حول و لا قو ۃ الا با لالہ ۔ اور تو ڑی تو تو لی سی تو ت کہ مور ہی می نہ تھے۔ و لا حول و لا قو ۃ الا با لالہ ۔ اور تو ڑی تو تو نہیں ہوسکن ۔ آ دی بھی ہو تو ہود ہو جود ہا وجود کے بغیر آ پ پر ایمان لانا اور آ پ کے دسیلہ سے دعا کر نا منصور ، مربیں ہو سکتا ہے کہ آ

آخریمی دعوت فکردیتے ہو نے لکھاہے: ''فتأمل حق التأمل ''لیعنی ایسے سوچ جیسے سوچنے کا حق ہے۔ جواباً گزارش ہے کہ بیالفاظ موصوف نے اپنی اس کتاب میں کئی مقامات پر استعال کئے ہیں تو اللاً: یا تو بیان کا تکیۂ کلام ہے۔ جائی اگر اس سے وہ اپنے قاری کو دعوت فکر دینا چاہتے ہیں تو عرض ہے کہ ساری تلقینیں صرف قائلین نبوت مصطفی بی کے لئے ہیں یاہم بھی کچھ سوچو کے اور تم بھی اس کے پابند ہو؟ اس کے پابند ہو؟ متابع بند کر کے مانتے چلے جاؤ بلکہ اس کے لیئے ایک بارٹہیں بلکہ سوبار سوچیئے گا کہ ہیں آپ بھی کی شان کو مان ہی نہ بیٹھو۔



پس موصوف سوچیں کہ وہ پہلے کیا تھاوراب کیابن گئے اور کہاں سے کہاں پیچنچ چکے ہیں۔ آپ ہی اپنی جفاؤں پر ذراغور کریں ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہوگی

**گومٹ**: واقعہ ہٰذا کے حوالہ سے مصنف تحقیقات نے ایک اعتراض مزید آیت حت<sup>ن</sup>ے اذا بلغ اشدہ کے تحت حضرت صدیق اکبر ﷺ کو بنیا دینا کر کیا ہے اس کا جواب ہم بھی ان کے دلائل کے جوابات میں (باب نہم میں) پیش کریں گے۔ان شاءاللہ تعالیٰ۔

O **لومٹ**: مودودی صاحب نے واقعات حضرت بحیرا ونسطو رارضی اللہ عنہما پر سخت چوٹیں کی میں ملاحظہ ہو: (سیرت سرور عالم این صفحہ ۲۰۱۳ ۲۰ اطبع لاہور) ۔ تنبیہات جلدا وّل میں ہم نے دلاک سے داضح کیا ہے کہ مصنف تحقیقات نے مجموعی طور پر مسئلہ بلذا کا ایند هن مودودی صاحب سے لیا ہے پس قرین قیاس کہی ہے کہ اس مقام پر بھی ان کا سلف مودودی صاحب ہی ہوں۔

دیگردلائل اثبات پراعتر اضات کے جوابات

ثم جاء تکم دسول پر احتراضات محملان اعد: مصنف تحقیقات لکھتے ہیں: ''اگر چہ آپ عالم ارواح میں بالفعل نبی تصاور دیگر اندیاء علیہم السلام آپ سے مستفیض اور مستفید ہوتے رہے لیکن آیت کر یمد میں سے مراد نہیں کہ اندیاء علیہم السلام سے وہاں ایمان لانے اور مدد کرنے کا عہد لیا گیا بلکہ اس قول باری تعالیٰ میں دنیوی بعثت کے متعلق ان سے عہد لیا گیا تھا۔ ہر مفسر نے اس کا یہی معنی بیان فر مایا ہے۔ حضرت علی اور حضرت ابن عباس سے بھی یہی منقول ہے اور علی قاری نے تفسیر بغوی کے حوالے سے یہی تصریح فر مائی ہے۔ ن آیت کر یمد میں اندیا علیہم السلام سے کتاب و حکمت عطا ہونے کے بعد سید مطالبہ کیا گیا جب کہ روز میثاق تو ان کو کتاب و حکمت نہیں دی گئی تھی تو پھر اس اس اس کی کی دروز

آیت ہے کیسے ثابت ہوگئی؟ O یہاں مستقبل کے صیغ ہیں لندؤ مسندن بسہ ولتہ مصدر نیہ یو والا معنٰی مراد لینا کیونکرر داہوسکتا ہے۔ جب وہ مکلّف عالم اجسام کے لحاظ ہے ہیں تورسول مصدق ہونا بھی عالم اجسام کے لحاظ ہے ہوگا لہٰ زااس آیت سے غار حراء ہے قبل رسول ہونے کا اثبات سراسر دھاند لی اور تحکم ہے۔

ان کوبھی النبین کے وصف ہے موصوف کیا گیا ہے وہ اس وقت بالفعل وصف نبوت کے ساتھ موصوف نہیں بتھاتو آپ کا اس وقت یا پیدا ہوتے ہی مصد ق لے ما معکم ہونا کس طرح ثابت ہو گیا ؟ موصوف نہیں بتھاتو آپ کا اس وقت یا پیدا ہوتے ہی مصد ق لے ما معکم ہونا کس طرح ثابت ہو گیا ؟ حضرت علی مرتضی سے مروی ہے اللہ تعالی نے حضرت آ دم الطلی اور ان کے بعد والے حضرات سے محمد کریم کی کے متعلق یہ عہد لیا کہ اگر آپ ان کی زندگانی میں مبعوث ہوئے تو وہ ضرور بالطر ور ان کے ساتھ ایمان لائیں گے اور ان کی اعانت کریں گے اور یہ تھی جات ان کو دیا کہ وہ اپنی امتوں سے بھی یہ چہد لیں ۔روح المعانی 'جلد ہو' صفحہ ۱۸۵ ابن کی تی جلد ان صفحہ ۲۲ میں جلد ۳ صفح ۲۵ میں معلق ملاحظہ ہو (تحقیقات موجہ ۲۷)۔

**تلاپ**: راقم الحروف کے نزدیک آیت مذکورہ سے وجہ استدلال یہ ہے کہ عندالجمبو روعلی اضحیح نبی اوررسول میں فرق ہے یعنی انہیں مترادف سمجھنا درست نہیں نیز یہ کہ انسانوں میں سے جورسول ہوگاوہ لازمی طور پر نبی بھی ہو گا۔اس سب کی مکمل با حوالہ مع مالہ و ماعلیہ تفصیل جلدا قرل میں دلیل ۲۰۴ کے تحت گز رچکی ہے۔ نیز باب سوم میں ریبھی مفصلاً گز رچکا ہے کہ آپ کی کوقبل تخلیق آ دم الک بالفعل نبی ہنایا گیا جس کا موصوف کو بھی اقرار ہے جوان کی پیش نظر عبارت میں بھی موجود ہے۔ پس اللہ تعالیٰ نے جب' نئے ہے جا ہے نبہی مصد ق ''نہیں بلکہ'' رسو ل مصد ق ''فرمایا ہے تو اس کا واضح مطلب سے کہ آپ نبی پہلے سے تھے

بناءً علیہ موصوف کے مذکورہ بالاتمام اعتراضات ایک ایک کر کے سب اڑ گئے کیونکہ ان سب کی بنیاد حسب احکام عالم اجسام میں اثبات رسالت ورسول پر ہے جب کہ ہمارا دعویٰ قبل اعلان نبوت آپ کے نبی ہونے کا ہے۔لہٰذااب غارِحراء سے قبل آپ کو نبی نہ ماننا سرا سر ہیرا پھیری اورغداری ہوگا۔ﷺ۔ سپچھنصیل پہلے بھی گزری ہے۔'النہیں'' کے متعلق تفصیل عنقر یب آ رہی ہے۔

اس مقام پر موصوف نے لفظ ' رسول' 'استعال کیا ہے تھوڑا آ گے جا کر انہیں شاید احساس ہوا کہ بید ق این خصوم کے موقف کوراستہ دینے والی بات ہے تو کہ نہ شقی سے فائد ہ اٹھاتے ہوئے اس کے لیے انہوں نے انتہائی چیڑ ے چیڑ سے الفاظ رکھ کرا سے یکسر بدل دیا۔ چنانچ صفحہ ۲۷ پر یوں لکھا ہے کہ ' پھر تمہار سے پاس وہ رسول تشریف لائے' جب کہ صفحہ ۲۰ پر اسے یوں بنادیا: '' پھر تمہار ے پاس بیم محبوب تشریف لا کمی' ، جب کہ محبوب ہونے کے لیے نبی یا رسول ہونا لازم نہیں کہ صدیقین و شہداء و صالحین (جو غیر اندیاء ہوں وہ) بھی خدا رفعی القد سی حتی احببتہ و فی کلامہ المحید ''' یحبب کم اللہ '' وقسال ایضاً یہ جب کہ و فی القد سی حتی احببتہ و فی الحدیث اذا احب اللہ عبداً الخ

پاں! میمکن ہے کہ اس ہے وہ اپنے اس مخصوص نظر میکو بیان کرنا جا ہتے ہوں کہ آپ ﷺ اعلان نبوت سے پہلے صرف ولی خص( معاذ اللہ ) پھر نبی بنے اس کے بعد رسول قرار پائے (تحقیقات 'صفحہ ۲۲۹) کیکن اس سے ان کے ان دونوں تر جموں میں تعارض تو ہبر حال رہے گا۔ نیچۂ کسی ایک کو مانے سے موصوف پر حکم آئے گا۔صفحہ ۲۷ کے مطابق ان کے طور پر غیر نبی کو نبی اورصفحہ ۲۰۰۸ کے مطابق نبی کو غیر نبی مانٹالازم آئے گا۔ جب کہ دہ دونوں کفر ہیں۔ پس میدان کے لیۓ گلے کا کانٹاہوا۔ الگتے بنے نہ نگلتے ہے۔

طم مي الشير شركسكاطارج:

اس مقام پرموصوف نے سیدعالم ﷺ کے علم شریف کے متعلق شکیہ انداز میں لکھا ہے کہ :''نبی بنائے جانے کاعلم علیحدہ امر ہے اور بالفعل نبی ہونا علیحدہ امر ہے لہٰذا نبی مکرم ﷺ مرشریف کے ابتدائی حصہ میں اپنے نبی بنائے جانے کاعلم رکھتے ہوں' بیچل کلام یا موضوع بحث نبیس ہے بحث اور کلام عملی طور پراور بالفعل منصب نبوت کے مالک ہونے اور فریضہ تبلیغ کی ادائیگی کا مکلّف ہونے میں ہے'ارہ بلفظہ (تحقیقات'صفحہ ۲۰۲)۔

الکل وضاحت کتاب ہلذا التو فیق - جہاں تک آپ بی کے بالفعل نبی ہونے کے معنی اور مطلب کا تعلق ہے تو اس کی وضاحت کتاب ہلذا کے لئی مقامات پر پور ے شرح وسط کے ساتھ کردی گئی ہے کہ آپ بی کوقبل تخلیق آ دم الطب بالفعل نبی بنایا گیا جس کے بعد کسی بھی زمانہ میں اس نبوت کا سلب باز وال یا تفطل ثابت نہیں پس آ پ بلا انقطاع اسی نبوت کے وصف سے بمعنی حقیقی متصف رہے یہاں تک کہ آپ نے علی القول الصحیح چا لیس سال کی عمر شریف میں بحکم الہی اپنے نبی ہونے کو ظاہر فر مایا پھر امرالہی کہ آنے برفر یضہ تبدیل خاص من اللہ کواداء فر مایا ۔ چالیس سال سے پہلے ( قبل از اعلان نبوت ) فریضہ تبلیغ کی ادائیگ کے مکلف ہونے کے معنی میں آپ کا بالفعل نبی ہونا قائلین میں سے سی نہیں لکھا پس موصوف کا اسے از خود بنا کر قائلیں کو اس کا ذمت میں آپ کا بالفعل نبی ہونا قائلین میں سے کسی نے بھی نہیں لکھا پس موصوف کا اسے از خود بنا کر قائلیں کو اس کا ذمت میں آپ کا بالفعل نبی ہونا قائلین میں سے کسی نے بھی نہیں لکھا پس موصوف کا اسے از خود بنا کر قائلیں کو اس کا ذمت میں آپ کا بالفعل نبی ہونا قائلین میں سے کسی نے بھی نہیں لکھا پس موصوف کا اسے از خود بنا کر قائلیں کو اس کا ذمت میں آپ کا بالفعل نبی ہونا قائلین میں سے کسی نے بھی نہیں کھا پس موصوف کا اسے از خود بنا کر قائلیں کو اس کا ذمت میں اسی نہیں کی مرکو ہو ہو ہو ہوں کی معروف مان علمی مشکوک ہو کر رہ جاتی ہے ورنہ دہتا کمیں کہ قائلین میں سے آپ بی کے اعلان نبوت سے پہلی آپ کے بالفعل نبی ہونے کا آپ کا بیان کر دہ من دی میں کہ قائلیں میں سے آپ کی کے اعلان نبوت سے پہلے آپ کے

ر ہےان کے بیالفاظ کہ''نبی مکرم ﷺ مرشریف کے ابتدائی حصہ میں اپنے نبی بنائے جانے کاعلم رکھتے ہوں' میچل کلام نہیں ہے'؟ تو ان لفظوں کا داضح مطلب سید عالم ﷺ کے اپنی نبوت سے علم کی نفی ہے اور کم از کم بیر کہ اپنی نبوت کے متعلق آپ ﷺ کے علم شریف کے بارے میں موصوف کو شک ہے جو غلط اور تحقیق باحق اور حقیقت کے بالکل خلاف ہے۔

جلداوّل کے حصہ دلائل میں جو بکثرت احادیث اورروایات سیر وغیر ہا پیش کی جا چکی ہیں ان میں متعدد حوالہ جات سے ریبھی مذکور ہے کہ بے شارا حبار کہ ہان منجمین اور کامنین نے آپ کی کے بچین مبارک میں گواہیاں دیں کہ آپ کڈاللہ کے نبی ہیں جن میں حضرت بحیرا اور حضرت نسطورا رضی اللہ عنہما کے بیانات خاص طور پر قابل ذکر ہیں ۔خود حضور فر ماتے ہیں کہ ایک یہودی نے آپ کو آپ کے بچین مبارک میں بغور دیکھ کر آپ کے منطق برملا کہا کہ یہ بچہ اس امت کا نبی ہے۔ بی ۔ میں ایز شرح وجر آپ کو ' یارسول اللہ'' کہہ کر سلام

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کرتے تھےاوائل عمر شریف میں شق صدر مبارک کے موقع پر جبریل اللی نے آپ سے بالمشافہ کلام کرتے ہوتے عرض کی تھی 'انت محمد رسول اللہ'' آپ محدر سول اللہ ہیں۔ ﷺ۔ حضرت عباس ﷺ، نے عرض کی کہ مجھےاسلام میں پارسول اللہ آپ کی نبوت کی ایک نشانی لے آئی جو پیٹھی کہ چاند آپ کے اشارے پر چکتا تھا جب کہ آپ گہوارے میں تتصنو آپ نے فرمایا میں تو عرش الہی کے پنچے اس کے سجدہ ریز ہوتے وفت پیدا ہونے والی آ واز کوبھی سنتا تھا۔والدہ ماجدہ رضی اللہ عنہمانے اپنی وفات سے پہلے آپ سے کہا تھاف انست مبعوث السی الانام الخ میرے بیٹےتم اللہ کی جانب سے تمام مخلوق کے نبی مبعوث ہو۔اور آپ کی ولادت باسعادت کے دقت جونو رعظیم ظاہر ہوا جس ہے ملک شام کے محلات بھی چیک اٹھے تھے اور شرق تا غرب روشن ہی روشن پھیلی تھی ایسامشہورامرتھا کہ شاید ہی کوئی اس سے بےخبر ہو۔اس سے دیگر ہزاردں داقعات جواس سلسلہ کی کڑی ہیں کسی اہل علم مرخفی نہیں ۔ توان حقائق کے ہوتے ہوئے یہ کیسے کہااور باور کیا جاسکتا ہے کہ آپ 🎄 کواپنے نبی ہونے کاعلم نہ ہو؟ اس سے قطع نظراس بارے میں خود آپ 🍓 کا ایک خصوصی ارشادگرا می بھی منقول ہے جس کے بعد مزید کسی دلیل کی ضرورت نہیں رہتی۔ چنانچہ دلیل نمبر ۲۱ کے تحت مسند احمدُ داری ہزار ابونعیم کابن عسا کر دلائل النبو ۃ اور مجمع الز دائد وغیر ہا کے حوالہ سے ایک حدیث پیش کی جاچکی ہے کہ رسول اللد على تحطيل القدر صحابي حضرت ابوذر مغفارى على في الله عنه حدريافت كيا: " كيف عسلمت الك نب وب ما علمت حتى استيقنت انك نبى "؟ يارسول الله آب كواين نبي مونى كاعلم اوريقين كن ذ رائع سے ہوا؟ تو آپ نے رینہیں فرمایا کہ مجھےتو کچھ پتہ ہی نہیں تھا کہ میں نبی ہوں یانہیں' خبر دارایسی بات آ <sup>م</sup>ندہ زبان پر بھی مت لانا بلکہ آپ نے اس کا ایک ذرایعہ بیان کرتے ہوئے اپنے شق صدر مبارک کا واقعہ ذکر فرمایا جوآپ کے بچپن مبارک میں ہوا تھا۔جس کا داضح مطلب ہیہے کہ آپ نے اس امر پر مہر تصدیق ثبت فرمائی کہ آپ کواینے نبی ہونے کاعلم بچپن مبارک ہی سے تھا۔جس سے موصوف کے شک کاقلع قمع ہوجا تاہے۔ اس ہے قطع نظرا گرآ پ کومعاذ اللَّداینے نبی ہونے کاعلم نہیں تھا توجب جبریل امین الطَّخِطَّ وی لے کر آ ئے تو آپ کو کیسے پتہ چلاتھا کہ بیدواقعی جبریل الطف ٹیں اوران کالایا ہوا کلام' کلام الہٰی ہےاور آپ اس کلام کے مہط اور خدا کے نبی ہیں؟ الغرض اگرعلم نبی ﷺ کا عقیدہ نہ رکھا جائے تو دین اسلام کی یوری بنیا دہی مشکوک ہوکررہ جاتی بےلہذاجو بیعقیدہ نہیں رکھتے وہ پیچقیق حقیق سےدور ہیں۔ نہایت افسوس سے کہنا پڑ رہا ہے کہ پاکستان میں جن لوگوں نے سب سے پہلے یہ نظر بیا ختر اع کیا تھا ان میں ایک راُس الوہا ہیہ مودودی صاحب اور دوسرے مشہور منکر حدیث اور غدار قرآن چوہدری غلام احمہ



پرویز صاحب ہیں۔ قرین قیاس یہی ہے کہ مصنف تحقیقات نے چونکہ یہ مسئلہ (انکار نبوت) مودودی صاحب وامثالہ سے سیکھا ہے (جس کی مدلل وضاحت شروع کتاب میں گز رچکی ہے) اس لیے انکارعلم مایشک فی علم النبی بیٹ کی وباء کا اثر بھی موصوف کو انہی لوگوں سے پہنچا ہے۔حوالہ کے لیے ملاحظہ ہو (تفہیم القرآن جلد م مغہ ۲۱۷۷ مطبع لا ہور مطبوعہ ۱۹۸۳ء۔ نیز سیرت سردرعالم (بیٹ) جلد اصفحہ ۲۰۱۴ ۲۰۱۴ (۱۳۵۱ مطبع لا ہور۔ نیز تحریک ختم نبوت

شقّ صدرمبارک براعتر اض کے جوابات

احراش:

مصنف تحقیقات کہتے ہیں: ''شقّ صدراسی کا ہوگا جس نے نبی ہونا ہوگا نہ بیہ کہ جب سے شق صدر ہوا' نبوّ يتمتحقق ہوگئ''۔(تحقيقات صفحہ ٢٢٥)۔

لیعنی بیدتومان لیا ہے کہ شق صدر خاصّہ نبوت ہے۔ بلفظ دیگر شق صدر نبی بی کا ہوتا ہے غیر نبی کا نہیں۔ رہ گیا بید کہ ہوگا اسی کا جس نے نبی ہونا (لیعنی مستقبل میں نبی بنیا ) ہوگا ؟ تو یہ بالکل غلط ہے کیونکہ سرکار ﷺ اس سے بعد نبی نہیں بنے بلکہ آپ تو نبی پہلے سے بنے ہوئے تھے جس سے بنیا دی طور پر موصوف کو بھی اختلاف نہیں (و قد مرّ غیر مرة)۔

نیز آپ ﷺ کاش صدر مبارک تو اعلان نبوت کے بعد معراج شریف کے موقع پر بھی ہوا بناءً علیہ یہ دعوٰ ی بھی سرے سے بے بنیاد بلکہ تھا کُق کے خلاف ہے کہ''شق صدر اسی کا ہوگا جس نے نبی ہونا ہوگا'' کیونکہ آپ ﷺ موقع معراج پر نبی ورسول بھی تھے اور آپ کاشق صدر مبارک بھی ہوا لہٰذاشق صدر سے نبوت ملی نہیں بلکہ شق صدر حضور کے پہلے سے نبی ہونے کی دلیل قرار پایا کہ آپ واقعی نبی ہیں۔ موصوف کے کلیہ کو تیجے مان لینے کی صورت میں معراج پاک کے موقع پر اعلان نبوت واظہار رسالت کے بعد بھی ( خاکم بد ہن منگر ) آپ کی نبوت ورسالت سے انکار لازم آتا ہے (و العیاذ باللہ)

ے بعد الرح ابد اللہ محکوں ملاحظہ یہ وی دور مال سے اللہ اللہ مارور مید جدید) موصوف کی ترقی معکوں ملاحظہ یہ محکوں نے پہلے یہ نظریہ قائم کیا کہ چالیس سال کی عمر شریف تک آپ معاذ اللہ نبی نہیں تھے۔ پھر کہا کہ چالیس سال کے بعد سور دُعلق کی آیات کے نازل ہوجانے کے بعد بھی معاذ اللہ نبی نہیں تھے۔ اب وہ کہہ رہے ہیں کہ شق صدرات کا ہوگا جس نے نبی ہونا ہوگا یعنی آپ تھا کا شق صدر معراج شریف کے موقع پر ہوا تو اس وقت بھی نعوذ باللہ نبی نہیں تھے۔ اللہ خیر کرے۔ الحراق:

يهل دوسر فت صدر کے بارے میں لکھتے ہیں:

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

'' گویاان دونوں دفعہ کے ثق صدر سے آپ میں عصمت وطہارت اورتز کیہ واور تصفیہ <sup>نف</sup>س پیدا کرنا مقصود تھا جو کہ نبی بنائے جانے کی اساس اور نبیا د ہے''۔(تحقیقات'صفحہ ۲۲۵)۔

نفرت افعال سے منزہ ومبر اہونا اور معموم ہونا لازم اور ضروری ہے''۔ نیز صفحہ ۲۳ پر لکھا ہے کہ : ''تمام اہل اسلام کا اس پر اجماع وا تفاق ہے کہ انبیاء علیہم السلام نبوت سے قبل اور نبوت کے بعد بھی معصوم ہوتے ہیں اور جوا جماع امت کا مخالف ہووہ سر اسر گمراہ اور جہنمی ہے۔ کے سا قال اللہ تعالی ویتب نے غیر سبیل الے وسنین نولیہ ما تولی و نصلہ جھنم و سأت مصير ا (النساء: ۱۵۵)''اھ بلفظہ۔

خلاصہ میہ کہ موصوف کاشق صدر مبارک (اوّل ودوم) کے حوالہ سے میرعند میہ ایسا غلط ہے کہ خودان کی تصریحات کے مطابق تمام اہل اسلام کے اجماع واتفاق یعنی اجماع امت کے خلاف اور گمراہی ہے جس کا انجام جہنم ہے اور مخالف سراسر گمراہ اور جہنمی ہے ،شکر ہے اس مقام پر اپنا تھم متعین کرتے ہوئے وہ خود ہی ہولے ہیں ورنہ 'نہم اگر عرض کرتے تو شکایت ہوتی''۔

**الحروش**: لکھتے ہیں: ''چ<sup>ی</sup>قلمی دفعہ شق صدر کی حکمت ریتھی کہ آپ اللہ تعالیٰ کی ذات کے جلووں کی تاب لا<sup>س</sup>کیس اوراطمینان دسکون کے ساتھ شرف دیدار حاصل کر سکیں ۔ نہ موسٰی کلیم الظیفائی کی طرح صفائی بتجلی دیکھنے پر بے ہوش ہوسکیس اور نہ جبرئیل امین الظیفائی کی طرح جل مرنے کا خطرہ محسوس کریں''۔ (تحقیقات'صفحہ ۲۲۵)۔

يمالب:

موصوف کی بیان کردہ بی حکمت 'شروع میں کئے گئے ان کے دعوٰی سے متصادم ہے ان کا دعوٰی بی تھا (جس کا ثابت کرناان کے ذمہ بھی تھا) کہ''شق صدراسی کا ہوگا جس نے نبی ہونا ہوگا'' وجہ تصادم بیہ ہے کہ اب وہ اس میں بیا قرار کررہے ہیں کہ بیثق صدراس لیئے نہ تھا کہ آپ کو نبی بنانا مقصود تھا بلکہ اس سے مقصودا نوار و تجلیات میں اضافہ تھالہٰ دااس سے ہمارا تو کچھ نہ بگا ڑ سکے البتدا پنے سمیت اپنے کلیہ کا صفایا کر گئے ۔ باقی انہوں نے سید عالم بیکھا اور سید الملک جبریل الکے بی کے متعلق معاذ اللہ جل مرنے'' کے جو کر پر ہہ

بالفاظ استعال کئے ہیں'ان کے بارے میں موصوف کا نام لیئے بغیر کسی بھی صحیح العقیدہ تن سے پوچھیں تو وہ یہی کہے گا کہ یہ کسی دریدہ د<sup>ی</sup>ن اور منہ بچھٹ قسم کے گستاخ وہابی کا طرز بیان ہے جس میں شان نبوت ورسالت کا کبچھ خیال نہیں رکھا گیا ہے قائل کے منہ میں جوآیا اس نے اسے بلاسو چے سمجھے اگل دیا ہے۔ **احترابی**:

تیسر یش صدر نیز مزید پہلے ش صدر کے حوالہ سے اعتر اس کرتے ہوئے لکھا ہے: '' تیسر یش صدر میں حکمت ریضی کہ باروحی اورنز دل نبوت کے خل اور بر داشت کی اہلیت دصلاحیت پیدا ہوجائے ور نہ طبیعت بشری اس بارگرال کو بر داشت کرنے سے عاجز اور قاصر ہوجاتی '' ۔ تیسر یش صدر نے تو ان مجتهد حضرات کے دعوٰ کی کا بھی صفایا کر دیا اور اس کو بھی پارہ پارہ کر دیا کیونکہ آپ آغاز ولا دت سے ہی بالفعل نبی تھاتو پھر عمر عزیز کے چالیسویں سال باروحی اور تعل نبوت کے بر داشت کر سکنے کی تد بیر کرنے کا کیا مطلب ؟ نیز پہلی دفعہ کے ش صدر نے بھی جز دی طور پر ان کے دعوٰ کی کو باطل تھ ہرا دیا کیونکہ وہ چو تھے سال میں ہوا تو اس محبقہ دخصرات ک بالفعل تحقق اور ثبوت نے دعوٰ کی کو باطل تھ ہرا دیا کیونکہ وہ چو تھے سال میں ہوا تو اس سے قبل نبوت کا الفعل تحقق اور ثبوت نہ پایا گیا تو آغاز ولا دت سے ہی نبوت کا دعوٰ کی خطر اور کی تعلیم مطلب ؟ نیز پہلی دفعہ کے شق

موجود تھ لا نه صلى الله عليه وسلم اصل و حامع و اولى بالكمالات \_لېذااضافه بى متعين ہوا۔ بہر حال اس سے بيكى طرح ثابت نبيس ہوتا كه معاذ اللہ آپ نبى نه تھاس ليے صلاحيت پيدا كى گئى كيونكه به ترقياں تو اعلان نبوت كے بعد بھى رہيں (لما مرّ انفاً) اوركى بھى محقق نے اسے عدم نبوت كى دليل نہيں بتايا به موصوف كا اپناذ اتى اور مقردانه قياس ہے \_ پس انہوں نے قائلين عظمت نبوت تھ كے ليے يہاں ايك بار پھر جود جمہ تر حضرات ' كى اپنى محصوص اصطلاح بول كران پر چوٹ كى يعنی ' جہلا' كہا ہے اب وہ خودانصاف كر ك بتائيں كہ وہ خودان پرلوٹ رہى ہے يا نہيں ؟ قال صلى الله عليه و سلم ' فقد باء به احدهما' ولنعم ما

اس کاضحیح ترجمہ بیہ ہے کہ''چونکہ ابنیاعلیہم السلام کی صلاحیت انتہائی فائق اوران کا باطن نہایت روثن ہوتا ہے اس *طرح سے کہ*ا سے مزید روثن کرنے کی بنیا دی طور پر پچھ *ضر*ورت نہیں ہوتی''۔ جب کہ موصوف نے اسے حسب پسند بناتے ہوئے''چونکہ'' کو''جب'' اور'' فائق وروثن ہوتی ہے'

کوہوجاتی ہے بنادیا ہے۔تاہم مجموعی طور پرانہوں نے سید عالم ﷺ کی ذات بابر کات کی کمال درجہ صلاحیتوں کا

اقرار کرلیا ہے اور بیکھی کہ صلاحیت پیدا کرنے سے مراداس میں مزیداضا فہ کرنا ہے۔ علادہ ازیں ان کی کتاب کوثر الخیرات (صفحہ ۲۰۱۰ تا ۱۳۱۳) میں کی گئی ان کی تصریحات سے بھی اس ک تائید ہوتی ہے کہ ''اللہ تعالیٰ نے الوہیت دمعبودیت کے علادہ ہر وصف کمال اور خلق حسن جو بھی کسی مخلوق کے شایانِ شان ہوسکتا ہے علی الوجہ الاتم والا کمل اپنے محبوب ﷺ کو عطا فرمادیا ہے اور تمام مخلوقات میں فردا فردا جو کمالات موجود تصورہ ذات مصطفیٰ ﷺ میں بیک جافر ماد سے بلکہ ایسے مراتب و درجات پر فائز فرمایا جو اور کسی فرد کے لیے ممکن ہی نہیں ہیں (الیٰ)رسول العالم ﷺ تمام کمالات خلام ہو واجھی سے کھی کتی اور کسی فرد کے لیے مکن ہی نہیں ہیں (الیٰ)رسول العالم ﷺ تمام کمالات خلام ہو واجھی سے معدن ہیں 'ا

ان سے پوچھ لیجئے کہ' بالقوۃ'' کےالفاظ میں'' قوۃ''اہلیت'صلاحیت اوراستعداد کے معنی میں ہے یا نہیں؟اگر پوچھنےوالےلوگ تکڑے ہوئےتوان شاءاللہ وہ مزید چکمہ نہیں دے سکیں گے۔

خلاصہ بیر کہ موصوف نے شق صدر سوم کی جو حکمت بیان کی ہے بہ بیت کذائیدہ ان کی ذاتی اختراع ہے اور فی الحقیقت کئی طرح سے ہے بھی ان کے خلاف مجموعی طور پر بر تقد مریشلیم ہمارے خلاف نہیں کیونکہ اس سے مراد صلاحیت میں مزید اضافہ پیدا کرنا ہے اور اس سے بھی قطع نظر وہ نبی ہونے کے قطعاً منافی نہیں ہے کہ ایس تر قیال تو اعلان نبوت کے بعد بھی جاری رہیں اور سب سے اہم یہ کہ آپ بھی پہلے سے نبی ہیں۔و الحمد مللہ۔ 0 ہمارے اس بیان سے موصوف کے اس اعتراض کا جواب بھی آگیا کہ اگر: '' آپ آغاز ولا دت

ے ہی بالفعل نبی تصوتہ پھر عمر عزیز کے چالیہ ویں سال ..... برداشت کر سکنے کی تد بیر کا کیا مطلب؟ ا**اڈل**: اس کا مطلب اضافہ دتر قی ہی ہے جو نبی ہونے کے منافی نہیں بلکہ عین اس کے مطابق ہے۔ دیگر تفاصیل وہی ہیں جوگز ریں۔

0 اسی طرح شق صدراوّل کے حوالہ سے ان کا بیاعتراض بھی خوداڑ گیا کہ اس کا وقوع چارسال کی عمر شریف میں ہوا جب تحقق نبوت اس سے مانا گیا تو کم از کم چارسال سے پہلے تو نبی نہ مانا۔ محمد میں کہ سال

یعنی آپ کے ہاتھ پر بیعت کر کے مسلک کی ساری باگ دوڑ آپ کے ہاتھ میں دے دی جائے تا کہ آپ اس جیسے گل اور بھی کھلا کیں اور رہی سہی کسر بھی پوری کر دیں۔ لا حول و لا قوۃ الا باللہ۔ جناب اس طرز ہے بات اس کے متعلق کی جاتی ہے جس ہے کوئی شکایت ہو۔ بحدہ تعالیٰ۔ ہم ہے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب تتم

الیی کوئی شکایت نہیں ہے۔ ہم تو پہلے بھی سرکار ﷺ کے گن گارہے تھے اور اب بھی آپ کی ناموں پاک کی پاسبانی کررہے ہیں اور ان شاءاللہ تعالی (خدانخواستہ ) ہرا ٹھنے والی ایس گرد کو اچھالنے والوں پر دفع کرتے رہیں گے۔لہذا <sub>ہے</sub>

اتن نہ بڑھاپا کی داماں کی حکایت دامن کو ذرا دیکھ ذرا بند قبا دیکھ مگر آپ ہیں کہ خود کو مجھانے اور غلطی کا اعتراف کر کے قبر وآخرت سنوارنے کی بجائے الٹا آتکھیں بھی حضور انور بھی کی عظمت کے پاسبانوں کودکھاتے ہیں۔خیریت تو ہے؟ **اعتراض**:

مصنف تحقیقات نے '' دراصل بحث'' کاعنوان دے کر پچھتم ہیدی الفاظ کے بعد تفسیر کبیر اور دوح المعانی کی ایک عبارت پیش کر کے مسئلہ شق صدر کے حوالہ سے مزید پچھاعتر اضات کئے ہیں مختصر خلاصوں میں ان کا بیان پھر جوابات حاضر ہیں ۔

موصوف نے پہلی بات بیری ہے کہ : معتز لہ نے شق صدراوّل ودوم سے انکار کیا وجہ یہ بتائی کہ بیڈ جحزہ ہے جب کہ مجمز ہ نبی کا ہوتا ہے اور''نبوت آپ کو چالیس سال بعد ملی لہٰذا پہلے دوشق صدرتسلیم کرنے کا کوئی جواز نہیں ہے جوروایات اس پر دلالت کرتی ہیں وہ نا قابل اعتبار ہیں''۔

کہتے ہیں کہ اہل سنت والجماعت نے اس کا جواب مید دیا کہ انبیاء علیہم السلام سے جوخلاف معمول کا م سرز دہوتے ہیں وہ صرف میجزہ میں شخص نہیں ہوتے بلکہ ان خوارق عادات کو جوقبل از نبوت صادر ہوں ار ہاص کہا جاتا ہے جس کا معنی ہے بنیا در کھنا۔ اور بعد از نبوت صا در ہونے والے خلاف معمول امور کو معجزہ کہتے ہیں۔ اگر ار ہاص کو کوئی معجزہ کے لفظ سے تعبیر کر دیتا ہے تو بیا زروئے اصطلاح ( مجازی استعمال ہے کہ معجزہ کے مشابہ مصابق وہ ار ہاص ہے نہ کہ محجزہ ولہ ان نبی محص بنے والی ہے تو این کو محجزہ کہتے ہیں۔ مطابق وہ ار ہاص ہے نہ کہ محجزہ ولہ ان میں نبی بھی بنے والی ہے تو اس کو معجزہ کہ دینا صحیح ہے کی بی ال کہ کہ مح مطابق وہ ار ہاص ہے نہ کہ محجزہ ولہ ان خوات میں ان کہ مرا نہ محمول اور حقیقات صفحہ محجزہ کے مشابہ

**محاب:** الالہ کے کرنے سے وہ پڑ گئی خودان پر۔ کیوڑی تقریر چھیڑی تواس ارادہ سے تھی کہ وہ قائلین نبوت کو ماردے دیں تگر اللہ کے کرنے سے وہ پڑ گئی خودان پر۔ کیونکہ وہ اس میں واضح طور پر ہیکھ رہے ہیں کہ معتز لہ اس کے قائل ہیں کہ''نبوت آپ کو چالیس سال بعد ملی'' جس کے بعداب اس میں پچھا بہام نہ رہا کہ موصوف اس مسئلہ میں

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

معتزلہ کی راہ پرچل رہے ہیں جب کہ معتزلہ پرانے دور میں وہی کچھ تھے جو دور حاضر میں مختلف شکلوں میں وہا ہیہ ہیں۔للہٰذاعلاءاہل سنت کا موصوف کواس میں وہا ہیہ کے موافق بتانا کچھ بے جایا کوئی غلط الزام نہیں بلکہ عین حقیقت کے مطابق ہے۔آگے چلئے :

O رہاان کا اس پر زور دینا کہ شق صدرسمیت جملہ خوارق جو نبی کریم ﷺ یے قبل اعلان نبوت صادر ہوئے وہ معجزہ نہیں بلکہ ارہاص ہیں پھر اس کا بیہ مطلب لینا کہ قبل از اعلان نبی ہوتے تو خوارق قبلیہ کوبھی معجزہ کہاجا تا؟ تو بیانہیں پچھ مفیدیا ہمیں پچھ معنز نہیں ہے کیونکہ:

الالا: ار ہاص اور مجمزہ کا فرق محض اصطلاحاً ہے جس سے مقصود آپ کی کے احوال مبار کہ کوقد م بہ قدم محفوظ کرنا ہے ورنہ حقیقت میں ان میں پھر فرق نہیں جیسے پورا قر آن مجید اللہ تعالیٰ کا کلام ہے ۔ گمر پچھ حصے کو کل اور پچھ کو مدنی کہا جاتا ہے تو کیا اس فرق کی بناء پر معاذ اللہ بچھ حصے کی قر آنیت کمز ورکہلائے گی۔

الدين السيوطى رحمة الله على خوارق قبليد پر بھى مجزات كا اطلاق موجود ہے۔ چنا نچه ام جلال الملة والدين السيوطى رحمة الله عليه نے خصائص كمرى ميں شب ميلا دمبارك ميں طاہر ہونے والے كمالات كو مجزات كاعنوان ديا ہے ان كے لفظ بيں: ''باب ماظاهر فى ليلة مولده ﷺ من المعجزات و الحصائص ''لين آپ ﷺ كے ان مجزات وخصائص كا بيان جو شب ميلا دشريف ميں ظاہر ہوتے۔ (جلد ا صفحه مر على مر

نیز حضرت شیخ محقق شاہ عبدالحق محدّث دہلوی رحمہ اللہ تعالیٰ (جن کے نام کوموصوف نے لوگوں کو دھو کہ دینے کے لیئے بہت زیادہ استعال کیا ہے انہوں) نے مدارج اللہ وۃ فارس (جلد ۲'صفحہ ۸'طبع سکھر) میں معجزات کی تین قسمیں لکھی ہیں: نمبرا، جوفل از نبوت ظاہر ہوئے پھرانہیں ار ہاصات کے نام سے بھی یا دفر مایا۔ نمبر ۳: جوز مانۂ نبوت میں ظاہر ہوئے اور نمبر ۳: جوز مانۂ نبوت کے بعد ظاہر ہوئے جنہیں کرامات اولیاء کے نام سے بیان فر مایا ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ خوارق قبلیہ اسی طرح بعد یہ بھی معجزات ہی ہیں جنہیں زمانۂ ظہور وغیرہ کے فرق کی بنیاد پرالگ الگ نام دیئے گئے کیکن موصوف کے طور پر جوخوارق حضورا قدس ﷺ کی وفات کے بعد اولیاء امت کے ہاتھوں پر خلاہر ہوئے ان میں معاذ اللہ شان نبوت پر کچھ دلالت نہیں حالانکہ محققین کی تصریحات موجود ہیں کہ دلی کی کرامت درحقیقت اس کے نبی کامبخزہ ہوتی ہے۔ فقیر نے علامہ سیوطی کا بیہ حوالہ ۲۰۰۷ء میں لکھ کر موصوف کو بھیجا تھا مگر تا حال جواب ندار داس کے

با وجوداس قد رُنحكم؟ اسے كيا كہتے؟ رہا ہہ كہ علم كلام كى اصطلاح ميں خوارق قبليہ كوصرف ارہاص كہا جاتا ہے؟ تو **الآل**: امام سیوطی اور شیخ محقق رحمهما اللہ تعالیٰ ان جامع شخصیات میں سے میں جنہیں علم کلام پر بھی کامل دسترس اورمہارت ومزادلت وممارست تا مہ حاصل تھی۔ پھر بھی انہوں نے خوارق قبلیہ کو ''مجزات'' کا نام وعنوان دیا ہے۔لہذاعلم کلام کی اصطلاح والا عذرر فع ہو گیا اور دفع بھی۔ 💕: نیز سی طبقہ کی اصطلاح سے سیر کب لا زم آیا کہ دوسرا کوئی اپنی اصطلاح مقرر ہی نہ کر سکے۔اگر ايباب تو"و لامشاحة في الاصطلاح" كامطلب ومصرف كياب؟ عن البعض علما كلام نے توبعد از اعلان نبوت خاہر ہونے والے خوارق کوبھی دوقسموں پر منقسم کیاہے : **قمبوا**: جن کاظہور مطالبہ کے بغیر ہوا در**قمبوتا**: جن کاظہور مطالبہ کے بعد ہو۔ فشم اوّل کووہ'' آیتے'' اورشم ثانی کو''معجزہ'' کا نام دیتے ہیں۔ ملاحظہ ہوائتحر برللا مام ابن الہمام رحمہ المنعام-نو کیااب دہ بیرکہنا شروع کردیں کہ معاذ اللہ بعداز اعلان نبوت بھی نبوت میں ابھی کچھ کمی باقی رہ گئی تھی جس پرانہوں نے تحقیقات کے بعد مزید تنقیحات پیش کرنی ہیں؟ سچھ تو خدا کا خوف کریں۔ ر ہا بیرکہ''ار ہاص'' کامعنی ہے نیبا درکھنا جس سے عدم نبوت کا ثبوت ملتا ہے کیونکہ اس کا مطلب ہوتا ہے کہ اس ہستی کی نبوت کی بنیا درکھی جارہی ہے جس پر اس کاظہور ہوا؟ تو یہ بھی غلط ہے کیونکہ اس کامعنی تاسیس اور بنیا درکھنا ضرور ہے مگر حضور نبی کریم ﷺ کے متعلق کسی بھی ژرف نظر شنی محقق نے بیہ عنی نہیں لیا۔ یہی وجہ ہے کہ موصوف اس کا ایسا کو کی حوالہ پیش نہیں کر سکے۔ ہمارے نز دیک''ار ہاص'' کامعنی حضور ﷺکونبوت دینا شروع کرنانہیں کیونکہ آ پﷺ تو قبل تخلیق آ دم الطِّيرة بالفعل نبی بنادیئے گئے جس کا موصوف نے بھی اپنی دیگر کتب کے علاوہ بالخصوص تحقیقات میں تقریباً دودرجن مرتبہ اقرار کیا ہے (بحوالہ تفصیل کٹی بارگز ری ہے )۔ لہٰذااس کا تعلق لوگوں سے ہے یعنی لوگوں کے لیے اس کے ظہور کی بنیا درکھنا۔ بالفاظ دیگر یک دم ظاہر کرنے کی بجائے مختلف طریقوں سے قابل قبول بنانے کے لیے اسے ظاہر کرنا اور اس کے لیے راہ ہموار کرنا۔جس کی ایک دلیل ہے ہے کہ موصوف نے اس مقام پرجس علامتہ الوی اورجس علامتہ رازی (کی کتب ) کے حوالے دیئے اوران کی عبارت کے فقل کرنے سے پہلے انہیں · علاء كرام اور مقتدايان انام · ككهاب ( تحقيقات صفحه ٢٢٢) -وہ دونوں اعلان نبوت ہے قبل بھی آپ ﷺ کے بالفعل نبی ہونے کے قائل ہیں جن کے حوالے

۷۰۰- میں موصوف کودیئے جاچکے ہیں جن کاضح جواب آج تک ان سے نہیں بن پڑا پس ان کی عبارتیں پیش کرنے کاانہیں کیا فائدہ ہوا؟

ع جن پہتلی تھاوہ ی پتے ہوادینے لگے پھراپنے دل خواہ حوالے ہوں تو دہ''علاء'' کے ساتھ'' کرام'' بھی میں اور'' مقدّ ایان انام'' بھی۔ برعکس ہوں تو ان کا پچھاعتبار ہی نہیں ہے؟ میٹھا ہپ کڑ واتھو؟ خدارا دوہری پالیسی تو مت اپنا کیں۔ **قوٹ**: علامہ رازی اور علامہ الوتی علیہما الرحمۃ کے اقوال شروع باب ہشتم میں'' وہ دلاکل <sup>ج</sup>ن کا جواب مصنف تحقیقات نے نہیں دیا'' کے تحت نمبر ۲ تا نمبر ک پرگز رچکے ہیں۔

لکھتے ہیں: ''پیغیبران کرام علیہم السلام سے سرز دہونے والے خلاف معمول امور کو معجز ہمیں شخصر ماننا معتز لہ کامذہب ہے نہ کہ اہل سنت کا ۔ تو گویا ہمارے زمانے کے بڑعم خولیش مجتہدا ورمحقق دعوں تو کرتے ہیں سن ہونے کا اوراستدلال میں معتز کی نظریات کو اختیار کئے ہوئے ہوتے ہیں جو تجاہل ہے یا بھر پور جہالت ہے یا فریب کاری اور دھو کابازی''۔ (صفحہ ۲۲۱)۔

### بحاب:

''معجزہ میں منحصر ماننا معتز لہ کا مذہب ہے''اس کی بنیاد کیا ہے؟ موصوف اس بحث کے شروع میں اس کی وضاحت کرآئے ہیں کہ معتز لہ کے نز دیک ''معجز ہ کاظہور حصول نبوت کے بعد ہوسکتا ہے نہ کہ اس سے قبل'اور نبوت آپ (ﷺ) کو جالیس سال بعد ملی لہٰذا اس سے پہلے ظہور معجز ہ کا کوئی جواز نہیں ہے تو جور دایات اس پر دلالت کرتی ہیں وہ نا قابل اعتبار ہیں''ملخصاً ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات'صفحہ ۲۲۷)۔

اس سے معلوم ہوا کہ معتزلہ چونکہ چالیس سال تک آپ ﷺ کو معاذ اللہ نبی نہیں مانتے اس لئے وہ چالیس سال سے قبل آپ سے خوارق عادات کے ظہور کے قائل ہی نہیں کیونکہ نبی ہوں گے تو معجزہ ہوگا کہ مجمزہ غیر نبی کا ہوتا ہی نہیں ہے۔ جب کہ قائلین نبوت (جنہیں موصوف نے دانت پیستے ہوئے طنز بیا نداز میں مجتملہ اور محقق کہا ہے جس کا مطلب ہے ٹا مک ٹو ئیاں مارنے والے پر لے در جے کے جاہل لوگ۔ پھر کھول کر شجاہل محر پور جہالت فریب کاری اور دھوکا بازی سے متسم بھی کیا ہے ان ) کا نظر بیہ ہے کہ سید عالم ﷺ زمانہ قبل اعلان نبوت سمیت ہر آن اور ہر کھلہ نبی میں صرف ظہور دید مظہور کی بات ہے ہو کے طنز بیا نداز میں محتملہ نبوت بھی آپ سے خوارق عادات کا ظہور نہ صرف ظہور وعد مظہور کی بات ہے ۔ اس لئے آپ سے قبل از اعلان

جاسکتا ہے اور قبل اعلان و بعد اعلان نبوت کی نوعیت کے فرق نیز آپ کے احوال مبار کہ کو قدم بہ قدم محفوظ کرنے کی غرض ہے ''ار ہاصات'' بھی کہہ سکتے ہیں یا مغنز لہ کی زبان بند کرنے کی غرض سے بھی اس اصطلاح کو استعمال کیا گیا جیسا که روح المعانی ادر کبیر کی پیش کر دہ عبارت میں اسی فلسفہ کا کارفر ماہونا متر شخ ہے۔ لہٰذا موصوف کا اہل سنت کو اس مستلہ میں معتز لہ سے ملا دینا اوراپنے ماننے والوں کوخوش کرنے کے لیۓ علاءاہل سنت کے متعلق نازیباالفاظ کا استعال کرنا ان کی شدید تکیبس اور سخت ہیرا پھیری ہے بناءً علیہ اپنے ان الفاظ کے حقیقةً مصداق بھی وہ خود ہی ہیں جس کی وضاحت اس ہے بھی ہوتی ہے کہ موصوف کے فرقہ کا مسّلہ ہٰذامیں موقف بیہ ہے کہ آپﷺ معاذ اللہ جالیس سال تک نبی نہیں نتھاس کے ساتھ ساتھا نکاعقیدہ ہے کہ آپ 🏙 سے چالیس سال قبل خوارق کاظہور بھی ہوسکتا ہے جس سے خاہر ہے کہ انہوں نے چالیس سال تک نبی نہ ہونے کاعقیدہ معتزلہ سے لےلیااور چالیس سال سے قبل ظہورخوارق کانظر بیا ہل سنت سے ہتھیالیا ہے جو کٹی طرح کی چستیوں پر پنی ہے۔ایک بیر کہ معتزلہ کے قدم بہ قدم خود ہیں اس کا الزام دوسروں پر رکھتے ہیں۔دوسرے بید کہ خوارق قمبل اعلان نبوت کا قول اس لیے کیا تا کہ بھولے بھالے سنّی عوام کودھو کہ دے کرمیلا د شریف کی محفلیں سنجال سکیں کیونکہ میلا دشریف اس کے بغیر ممکن نہیں۔ تیسرے بیہ کہ خوارق قبلیہ کوعوام کے سامنےاس انداز سے بیان کرتے ہیں کہ گویا وہ پر دانے ہیں اور دیوانے بھی مگر حقیقت میں اس کے منگر ہیں کہ انہیں معجزات نبی ﷺ کا نام دینے کے لیے سوسو تا ویلیں کرتے ہیں۔علاوہ ازیں لوگوں کے سامنے وہ حضور شیخ محقق رحمۃ اللہ علیہ کا بڑانا م لیتے ہیں اور انہیں بڑے بڑے القاب سے یا دکرتے ہیں گویا ان کے بڑے قائل ہیں( تفصیل کچھ پہلے گز رچکی ہے)لیکن حقیقت اس کے برنگس ہے کیونکہ یہاں وہ انہیں نجاہل ٰ بھر پور جہالت ' فریب کاری اور دهوکه بازی وغیرہ کی گالیاں دے رہے ہیں کیونکہ حضرت شیخ بھی ان خوارق کومعجزات کے نام سے یاد کرتے ہیں جیسا کہ ابھی پچھ پہلے مدارج ۲صفحہ ۸ سے ہم لکھ آئے ہیں اوریہ باورنہیں کیا جاسکتا کہ موصوف کواس کاعلم نہ ہو۔ نیز موصوف کی بیگالیاں کم و بیش پچچتر مربتیہ بیداری میں سیّد عالم 🚓 کی زیارت کا شرف حاصل کرنے والے امام علامتہ جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ کو بھی ہو کیں کیونکہ انہوں نے بھی ان خوارق کو ''معجزات'' کاعنوان دیا ہے جیسا کہ ابھی گز راہے۔ مگر''حق بہصاحب حق رسید'' کے پیش نظر بیسب گالیاں موصوف ہی کولوٹ تئیں جس کا اندازہ یہاں ہے بھی لگایا جاسکتا ہے کہ انہوں نے'' بھر پور جہالت'' کی گالی بھی علماءاہل سنّت کو دی ہے جب کہ وہ یہاں پیلفظ لکھ رہے ہیں:'' پیخمبران کرام علیہم السلام سے سرز د ہونے دالے خلاف معمول امور''۔ جب کہ عرف میں سرز دہونے'' کے لفظ ان امور کے لیے استعال ہوئے

*https://ataunnabi.blogspot.com/* باب بنتم بین جونلطشم کے ہول (والے عیاذ با اللہ تعالی)۔ چنانچ نظطی یا برائی سرز دہوئی تو کہتے ہیں لیکن نیکی سرز دہوئی نہیں کہا جاتا۔ خلاصہ بیہ کہ مصنف تحقیقات معتز لہ کی راہ پر خود ہیں ای طرح اپنے لفظوں میں تجابل ' بھر پور جہالت فریب کاری اور دھوکا بازی کے مرتکب بھی خود ہیں مگر انتہائی چا بک دستی سے ذمہ لگار ہے ہیں دوسرے بگا ہوں کے فوا اسفا ویا للعجب و لضیعة العلم والادب۔

کہتے ہیں کہ : ''معتز لی نے اپنے زعم کی بناء پر نبوت سے پہلے کے شق صدر کا انکار کر دیالیکن نبوت چالیس سال کے بعد ہی تسلیم کی لیکن ان حضرات نے ان سے سبقت لے جاتے ہوئے بچپن ہی سے نبوت کا تحقق تسلیم کرلیا۔ گویا نہ ادھر کے رہے نہ ادھر کے رہے ۔ نہ اہل سنت والانظر یہ اپنایا اور نہ ہی معتز لہ دالا مسلک برقر اردکھا''۔ (تحقیقات' صفحہ ۲۳)۔ **جماب** نمبرا:

اہل سنت وجماعت کانظریدی یمی ہے کہ آپ ﷺ ولا دت با سعادت سے چالیس سال کی عمر شریف تک بھی اللہ کے نبی تھے۔لہذاوہ' <sup>و</sup> حضرات' بفضلہ تعالیٰ اسی پر قائم ہیں پس نبوت کے چالیس سال بعد ملنے کو اہل سنت کا عقیدہ بتانا خلاف واقعہ ہے۔تفصیل کے لیۓ ملاحظہ ہوتنبیہات' جلداوّل' باب سوم' نیز ہفتم ۔تو اہل سنت والانظر بیدنہ اپنانے کا الزام سرا سرغلط قرار پایا البتہ معتز لہ کو جوتے کی نوک پر رکھنے کی بات درست ہے۔ **چاپ** نمبر۲:

قائلین نبوت کو معتز لہ سے سبقت لے جانے والا کہنا بھی نہایت درجہ غلط اور بالکل بے جاہے کیونکہ سبقت تو نب متصور ہے کہ جس چیز کا انہوں نے انکار کیا ہے۔خدانخواستہ وہ اس میں ان سے بڑھ گئے ہوتے بچیپن مبارک میں نبی ماننا معتز لہ کی مخالفت اوران کا پُر زوررڈ ہے کہ وہ جس چیز کے منگر ہیں' ہم اس کے قائل ہیں لہذا مخالفت اوررڈ کو سبقت سے تعبیر کرنا'' خرد کا نام جنوں اور جنوں کا نام خرد'' رکھنے کے مترادف ہے پس رجھ جوچا ہے آ پ کا حسن کرشہ ساز کرے

**چاپ** نمبر ۲: ابھی ہم کچھ پہلے باحوالہ کھو آئے ہیں کہ موصوف عقیدہ بد لنے کے بعد شروع میں پہلے ہی*ے کہتے تھے کہ* آپ ﷺ چالیس سال تک معاذ اللہ نبی نہ نتھے۔ بیان کی معتز لہ ہے موافقت ہوئی۔اب انہوں نے بیلکھ دیا ہے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کہ سور وَعلق کی ابتدائی آیات کے نزول کے بعد بھی معاذ اللہ نبی نہ تھے۔ یہ معتز لہ سے ایک قدم آگ بڑھنا ہے۔ اس کے بعد انہوں نے بیلکھا کہ''شق صدر اسی کا ہوگا جس نے نبی ہونا ہوگا''۔اور بیہ بھی وضاحت کردی کہ آپ ﷺ کاشق صدر چاربار ہواجن میں سے چوتھا شب معراج میں ہوا (تحقیقات 'صفحہ اے صفحہ ۲۱) جس سے لازم آیا کہ آپ ﷺ معاذ اللہ ثم معاذ اللہ فل کفر کفر نبا شد شب معراج تک نبی نہ تھے۔ جو معتز لہ سے ایک مزید قدم اور ہڑھنا ہے۔

اس سے میہ امرروز روشن کی طرح واضح ہو گیا کہ انکار نبوت میں وہ معتز لہ سے دوقد م مزید سبقت لے گئے ہیں مگر الزام وہ دوسروں پر رکھ رہے ہیں پس اس سے میہ بھی معلوم ہوا کہ اپنا جرم دوسروں پر ڈالنے کے فن میں بھی انہیں بڑی مہارت ہے۔ **چاپ** نبر ۲:

علاہ ازیں ''جوندادھر کے رہے ندادھر کے 'وہ بھی حضرت خود بی ہیں جسے بڑے تجربہ سے انہوں نے ڈال دیا ہے ان پر جنہیں اس سے دور کا واسطہ بھی نہیں انہی کے اٹھائے گئے لئے کے حوالہ سے اس کی دلیل یہ ہے کہ معتز لدنے خوارق قبلیہ سے دوطرح سے انکار کیا۔ ایک انہیں معجزہ کا نام دینے سے۔ دوسرا خودان کے وقوع سے۔ جب کداہل سنت ان کے معجزہ ہونے کے بھی قائل ہیں اور معتز لدکا مند بند کرنے وغیرہ کی غرض سے ان کے لیے 'ار ہاصات' کی اصطلاح کے استعال کرنے کے بھی قائل ہیں مصنف تحقیقات نے تیسرا دروازہ نکالا کہ ان کے وقوع کے قائل بن گئے مگر انہیں معجزہ ہمچھنے سے انکاری ہو گئے۔ لہذا ان کے میداخودان کے رکٹر کہ ''گویا ند ادھر کے درم نہ در محضے سے انکاری ہو گئے۔ لہذا ان کے میداخود انہی پر پاپ سرا دروازہ سے کہ ''گویا ند ادھر کے درم نہ درم کے درم نہ ایل سنت والا نظر یہ اپنایا اور نہ ہی معتز لہ والا مسلک ہر قرار رکھا''۔ سپتی ہے

وهالزام ہمیں دیتے تصفصورا پنانکل آیا 8

**ی پ**نبر۵: وبطریق آخر:

موصوف آپ بی کونچین پاک میں نبی ماننے کو'نداد هر کے رہے نداد هر کے رہے' ۔ تعبیر کرتے ہیں جس کا مزید جواب ہے ہے کہ موصوف خود بھی چند سال پہلے تک اپنی زندگی کے بیشتر حصہ میں اپنے الفاظ کے مطابق''نداد هر کے رہے نداد هر کے رہے' ہیں یعنی اسی کے قائل رہے ہیں کہ آپ بی بچین مبارک سمیت پورے زمانہ قبل از اعلان نبوت میں بھی بالفعل نبی تھے۔ ملاحظہ ہوان کی کتاب تنویر الابصار ۲۲'۲۲ ۔ نیز کوثر الخیرات اور سرت سیدالانہیاء بی (وغیر ہا)۔

لیکن اب وہ بچھادھر ہو گئے ہیں اور بچھادھر ہو گئے ہیں یعنی چالیس سال تک نبی نہ ہونے کے عقیدہ میں معتزلہ کے ساتھ ہیں اوقبل از اعلان نبوت امور خارقہ للعادة کے نظریہ میں آ دھے اہل سنت کے ساتھ ہیں کہ ان کے وقوع کا خود کو قائل ظاہر کرتے ہیں البتہ انہیں معجزہ نہ سچھنے میں (لیعنی مزید آ دھے ) معتز لیوں کے ساتھ ہیں۔ خلاصہ یہ کہ اب وہ ادھر کے بھی ہیں ادھر کے بھی مگر ایسوں کو کو تی بھی قبول کرنے کے لیے تیار نہیں ہوتا کیونکہ انہیں ادھر سے رنجش ہوجائے تو ان سے ادھر کے بھی مگر ایسوں کو کو تی بھی قبول کرنے کے لیے تیار نہیں ہوتا ادھر شامل ہونے کا خطرہ ہوتا ہے - نتیجہ وہ یں تک کہ انہ دھر کے ایم میں اند سے معتز لیوں کے ساتھ ہیں ہوتا جناب نا راض بالکل نہیں ہوتا ہو لیے میں تو شعنڈ بے دل سے نہ ہوتا ہے۔ اور ادھر نے تھی ہوجائے تو

ع نتگ کیتاای تے تنگ ہونزال پے گا **طلاعہ** یہ کہ شق صدر مبارک حضور سید عالم ﷺ کے قبل از اعلان نبوت ٔ بالفعل نبی ہونے کی واقعی عمدہ دلیل ہے جس کے تو ڑنے سے موصوف سخت عاجز ونا کا م ہیں اور رہیں گے ان شاءاللہ تعالیٰ ۔اوراس سلسلہ میں انہوں نے بزعم خولیش جلنے لانیچل اعتراضات اٹھائے ہیں وہ تا رعکبوت سے بھی کمزور ہیں ۔جوخودانہی پر پلیٹ گئے ہیں۔ **جماب آ ٹر**:

اس سب سے قطع نظراس کا سب سے عمدہ جواب میہ ہے کہ خود حضور سرور عالم ﷺ نے شق صدر کوا پنے نبی ہونے کی دلیل تھہرایا ہے جو دل سے کلمہ پڑھنے والے کے لیے حرف آخر کی حیثیت رکھتا ہے جس سے انکار کرنے والے کو مزید جواب درکار ہوئو خضور فاروق اعظم ﷺ سے رابطہ کرے۔ آپ اس کی انتظار میں ہیں مکمل تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو (کتاب ہٰذاکی جلدا ڈل دلیل نمبر ۱۳۶۷ نیز دلیل نمبر ۱۵۰۷ ا) سچھ تفصیل 'مواز نہ بالامت پر اعتر اضات کے جوابات' میں بھی آ رہی ہے۔ واللہ الموفق۔ O یقول المصحف: 'و اللہ الہادی الی الصواط المستقیم '' (صفح ۲۲۹)۔

الله: ونحن ندعو الله ان يهديك اليـه لـكنه مقيد بمن يشاء فمن يضلل فلن تحدله ولياً مرشداً (والعياذ بالله العظيم)

· موازنہ بالامّت' پراعتر اضات کے جوابات

متعدد احادیث میں باسانید مختلفہ والفاظ متنوعہ حضرت ابوذ رُحضرت ابن عباسُ حضرت شداد اور حضرت عقبہ رضی الله عنہم سے مردی ہے کہ آپ ﷺ کے شق صدر اول و دوم کے موقع پر ایک فر شتے نے اپن سائصی فرشتہ سے کہا کہ انہیں ان کی امت کے دس افراد کے ساتھ تو لو حضور فرماتے ہیں کہ میر اوزن ان سے زیادہ لکلا۔ پھر سو کے ساتھ اس کے بعد پھر ہزار کے ساتھ میر اوزن کیا گیا تو بھی میں ان سے وزن میں زیادہ ہوا ہے کہنے لگے بس کر واگر انہیں ان کی پوری امت سے بھی تو لو گی تو بھی ان کا وزن سب سے زیادہ لکے گا۔ کم ل تفسیل کے لیے ملاحظہ ہو (تبیہات جلداق ل ضفی ۲۰۰۱ نیز ۱۰۰)۔

الول : بیاحادیث آپ اللے کے قبل ازاعلان نبوت نبی ہونے کی دلیل ہیں کیونکہ ان میں آپ کے افراد امت کے ساتھ موازنہ کا ذکر ہے جب کہ امت نبی کی ہوتی ہے۔ اس پر مصنف تحقیقات نے جو اعتراضات کے ہیں مع جوابات حسب ذیل ہیں: اعتراضات کے ہیں مع جوابات حسب ذیل ہیں: احتراضات: موصوف کہتے ہیں کہ:

ا '''ایسے متدلین حضرات نے دوران استدلال اپنے عقول داذبان کوچھٹی دےرکھی ہوتی ہے اور ذرہ بھر نحور دفکر سے کا منہیں لیتے۔ان مجتہد حضرات سے کون پوچھے کہ اعلان نبوت کے بغیر امت کا نصور کیسے ہو سکتا ہے جب کہ چالیس سال سے پہلے اعلان نبوت کا کوئی بھی قائل نہیں ہے۔اس دلیل سے آپ کے لئے بالفعل امت بھی ثابت کر دی اور دو بھی ہزاروں کے حساب سے''۔

۲ امت دوقتم ہوتی ہے امت اجابت اور امت دعوت ۔ توجب تک لوگوں کودعوت تو حید ورسالت ہی نہ پہنچی تو ان کا امت ہونا کیونکر منصور ہو سکتا ہے اور مواز نہ کا ااور بھاری ہونے کا تصور کیسے ہو سکتا ہے؟ ۳ جن کے ساتھ مواز نہ کیا گیا وہ امت اجابت ہے۔ ذرا سوچ کر بتلا یا جائے کہ دس سال کی عمر شریف میں بالفعل امت اجابت کہاں تھی اور وہ بھی اس کثرت کے ساتھ ۔ الغرض نہ اس وقت امت اجابت بلکہ نہ ہی امت دعوت اور نہ ہی اس سے بالفعل نبوت ثابت ہو سکتی ہے۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
۲
<p

# چاپ فمبرا:

موصوف نے جواب کا با قاعدہ آغاز گالی سے کیا ہے جوعلماء کی شان نہیں اور بید کیفیت عموماً اس کی بنتی ہے جو دلائل سے قلاش ہوجائے کہ اس طریقہ سے اہل علم نہ سہی اصحاب جہالت تو اتنے غصے کو دیکھ کریقین کرلیں گے کہ آخران کا کوئی حق مارا گیا ہے تو اس قد رگرم ہیں۔

موصوف کے الفاظ''اپنے عقول واذہان کو چھٹی دے رکھی ہے ذرہ بھر بھی غور وفکر سے کا منہیں لیتے'' کامعنی مدے کہ بیلوگ عقل سے فارغ' یا گل اوراحق ہیں نیز جمہتد حضرات کے لفظ انہوں نے جہلاء کے معنی میں بولے ہیں انہیں اتن بھی سوچ نہ آئی کہ ان کی میگالی ان کے موجود خصوم سے تجاوز کر کے صحابہ و تابعین واتباع تک جا کپنچی ہےجنہوں نے موازنہ بالامت کی حدیث کو روایت کیاادر اسے امت تک پہنچایا کیونکہ موصوف کے خصوم نے بیہ بات اس حدیث کو بنیاد بنا کر ہی تو کہی ہے۔حالانکہ قائلین نبوت کی بیہ بات قطعاً معیار عقل کے خلاف نہیں۔ ہرذی عقل بمجھتا ہے کہ جیسے رعایا اورعوام حکمران کی ہوتی ہے شاگر ڈاستاذ کے ہوتے ہیں' مریڈ پیر کے ہوتے ہیں اسی طرح بلاشک وشبہ امت نبی ہی کی ہوتی ہے۔اگر آپ اس وقت نبی نہی تھے تو فرشتوں (حضرت جبریل للطیﷺ وغیرہ) نے اس موقع پر''امۃے، ''کےلفظ بول کران افرادکو'' آپ کی امت'' کیوں کہا؟ اور جب ملک وحی پیلفظ استعال کررہے ہیں اور حضور اقدس ﷺ س کراہے برقر ارر کھ رہے ہیں جب کہ فرشتے آتے ہیں تو رب کے حکم ہے' کچھ کہتے اور کرتے ہیں تو اس کے حکم سے یہ تو قطعی طور پر''امتہ' کے پیلفظ اللہ تعالیٰ نے کہلوائے۔تواس کے باوجود پھر بھی جوآپ کی نبوت پر شک کرے یاان افراد کے امت ہونے کوشلیم کرنے میں لیت ولعل سے کا م لے اورخود ساختہ تا ویلیں کرے تواسے داقعی اپناعلاج کرانا جا ہے۔ بناءً عليه بيكهنا كه "مستدلين ف أس دليل سے بالفعل امت ثابت كردى" خوداس كے قائل كے ق 0 میں مطحکہ خیز ہے کیونکہ جب حدیث میں آ گیا ہے تو اس کو مان لیٹا ہی لائق ستائش ہے نہ کہ اس پر دانت پیسنا۔ پھر بالفعل امت مانی ہےتو عالم مثال کے مطابق مانی ہے بیر کب کہاہے کہ وہ افراداس وفت عالم اجسام میں بالفعل امت يتص-

اس بیان سے موصوف کا بیا عتر اض بھی اڑگیا کہ امت کی دوشمیس میں اجابت ودعوت جب کہ امت
 دعوت کی کچھ حیثیت نہیں پس بیمواز نہ امت اجابت کے ساتھ واقع ہوا تو دس سال کی عمر شریف میں بالفعل
 امت اجابت کہاں تھی؟ کیونکہ وہ تو اعلان نبوت کے بعد متصور ہے وغیرہ ۔ کیونکہ انہوں نے بیر 'عالم مثال کا
 معاملہ ہے' کہہ کرخود ہی اس کا جواب دے دیا ہے کہ وہ امت عالم مثال سے آئی تھی۔
 معاملہ ہے' کہہ کرخود ہی اس کا جواب دے دیا ہے کہ وہ اس کی مرشریف میں بالفعل
 معاملہ ہے' کہہ کرخود ہی اس کا جواب دے دیا ہے کہ وہ امت عالم مثال سے آئی تھی۔
 معاملہ ہے' کہ کرخود ہی اس کا جواب دے دیا ہے کہ وہ امت عالم مثال سے آئی تھی۔

ہے کیونکہ آپ کا وجود مبارک تو اس وقت عالم مثال والانہیں تھا بلکہ وجود حقیقی تھا۔ ہے کیونکہ آپ کا وجود مبارک تو اس وقت عالم مثال والانہیں تھا بلکہ وجود حقیقی تھا۔ ) پھر ان افراد کا اپنے حقیقی وجود سے مستقبل میں آپ بھی کی امت بنتا صحیح ہے کہ اس پر قرینہ قائم ہے مگر آپ بھی کے نبی ہونے کو بھی مستقبل سے منسلک کرنا درست نہیں کیونکہ دلائل و شواہد اور قرائن اس کے خلاف قائم ہیں۔اعنی آپ بھی کا پہلے سے بالفعل نبی ہونا تھوں دلائل (حدیث کے نہ ست نہیں ال و او مرائن میں ال و خلاف و الہ حسد و غیرہ) نیز مسلمات محصم سے ثابت ہے۔لہٰ دائیہ کہنا غلط ہوا کہ آپ اس جہان میں بالفعل نبی تھوتو ان افراد کا بھی ای میں بالفعل امت ہونا لازم آیا۔

اگرنی دامت کا حسب مذکورایک ہی جہاں میں ہوتا نبی ہونے کے لئے یا امتی ہونے کے لئے لازم ہوتو اس کا مطلب مد بنے گا کہ آپ ﷺ کی دفات مقد سہ کے بعد جو امتی ہوئے ہور ہے ہیں اور تا قیامت ہوتے رہیں گے تو معاذ اللہ حضور کمز در نبوت سے ان کے نبی ہوں ﷺ ۔ یا بعد دالے دہ لوگ محض ٹم پر ائر کی اور کا غذی قسم کے امتی ہوں یا امت سے خارج ہوں ۔ ایسا تھم لگانا ہوتو خدارا اسے اپنے تک محد ددر کھنے گا۔ پیشگی درخواست ہے ۔ کسی اور کا بیڑ اغرق مت کیجئے گا۔

جس کا واضح مطلب ریہ ہے کہ ایک وقت تھا کہ حضور ﷺ نودتو عالم ارواح واصلاب وارحام طیبہ میں روحی اورنوری صورت میں تھے جب کہ آپ کے امتی (انہیاء ومرسلین علیہم السلام) عالم اجسام میں صورة جسمیہ دنیو بیمیں تھے پھرالیا وقت آیا کہ آپ ﷺ نودتو عالم اجسام میں بصورت بشرید مبارکہ تھے جب کہ آپ کے ''امتی عالم برزخ میں تھے اعنی انبیاء ومرسلین علیہم السلام الا ما شاءاللہ۔ بناء بریں جب ریہ ہوسکتا ہے تو اس طرح کیوں نہیں ہوسکتا کہ آپ جب اس عالم میں خصوصاً پیش نظر صورت کے مطابق دس برس کی عرش نے میں تھے تو

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

آپ کی امت عالم مثال میں ہو۔ O موصوف شایداس سے بالفاظ دیگر سے کہنا چاہتے ہیں کہ جب امت اس جہان کے حسب تقاضانہیں تھی تو آپ بیٹی نبی کس کے تھے؟

تواس کاایک جواب گزرا کہ عالم مثال سے میسلسلہ وابستہ کیا گیا تھا۔

علادہ ازیں جب آپ کا پہلے سے بالفعل نبی ہونا ایک نا قابل تر دید حقیقت ہے اور آپ اصل کل ہونے کی حیثیت سے کا ئنات کے ذرّہ ذرّہ کے نبی ہیں تو اگر اس جہان کے انسانوں کا اس جہان کے اصولوں پر بظاہر سلسلہ نہیں تھا تو کیا ہوا' کا ئنات کے دیگر افراد ملئکہ وغیر ہم تو تھے۔ زیادہ سے زیادہ یہ ہوگا کہ کسی روایت میں اس کا صرحی بہ ہیئت کذائیہ ذکر نہیں ملتا۔ مگر اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کیونکہ عدم ذکر ذکر عدم کی دلیل نہیں۔ بالفاظ دیگر عدم وجود کو شکر مہیں یعنی کسی امر کے روایت میں نہ آ نے سے اس کے وجود کی نفی لاز منہیں آتی۔

اللہ تعالیٰ اوراس کے رسول ﷺ کو پہلے سے علم تھا کہ ایک شخص تحقیقات (نام کی) رسوائے زمانہ کتاب وضع کر کے بدعقیدگی کی بنیا در بھے گا۔لیکن کسی آیت یا حدیث میں صراحت کے ساتھ اس کا کوئی ذکر نہیں ملتا۔ اس پر کیا کہیئے گا؟ مگرالیی نصوص بھی موجود ہیں جن سے اس امر کا استد لال کہا جا سکتا ہے جیسے و ما ار سلنگ الا رحمة للعلمین وغیرہ۔اگر موصوف کے اس قول کو صحیح مان لیا جائے تو اس سے ایک خرابی میہ بھی لازم آئے گی کہ اللہ تعالیٰ کو بھی اس دفت تک خالق و رازق نہ سمجھا جائے جب تک مخلوق و مرز وق کا وجود نہ ہو حالا کہ تک تصریح انم یہ شان کتب کلام میں صراحت کے ساتھ موجود ہے کہ جب تک محلوق و مرز وق کا وجود نہ ہو حالا کہ کہ سبب تصریح انم یہ سراحت کے ساتھ موجود ہے کہ جب تک محلوق و مرز وق کا وجود نہ ہو حالا کہ حسب

چنانچہ فقہ اکبر میں حضورامام اعظم ﷺ کاارشاد ہے کہ :و کان اللہ حسالت قبل ان یتحلق و رازقاً قبل ان پرزق ''یعنی اللہ تعالیٰ مخلوق کو بنانے اور مرز وق کوموجو دفر مانے سے پہلے بھی اسی طرح خالق دراز ق تھا جس طرح اس کے بعد۔

علام يلى القارى اس كى شرح ميں فرماتے ہيں: ''ولـعـل الامام الاعظم رحمه الله تعالىٰ كرر هذا المرام للاعلام بان هذا هو المعتقد الصحيح الذى يحب ان يعتمده الحواص والعوام '' لينى امام اعظم رحمه اللہ تعالى كااس پرزورد بيخ مے مقصود بير بتانا ہے كہ صحيح عقيدہ جس كا اپنانا ہرا يك پر فرض ہے

## https://ataunnabi.blogspot.com/ بابا<sup>مش</sup>م تنبيهات بجواب تحقيقات

یمی ہے یعنی پیسمجھناغلط ہے کہ پخلوق ومرز وق کا وجود نہیں تھا تو اللہ تعالی خالق ورازق کیوں کر ہو سکتا ہے۔ نیز امام علامہ زرکشی کے حوالہ سے ارقام فرماتے ہیں: ''اطلاق نہ صو البخالق و السرازق فسی و صف مسبخ نه قبل و جود الحلق و الرزق حقيقة (الّی) لو کان محاز الصح نفيه و الحال ان القول بانه ليس خالفاً و قادرا فی الازل امر مستھ حن لا يقال مثله ''لينی پخلوق ومرز وق کے وجود سے پہلے بھی اللہ تعالی پر خالق ورازق کی صفات کا اطلاق بمعنی حقیق ہے۔ اگر مجازی طور پر ہوتو اس کا مطلب بیہ ہوگا کہ اسے اس وقت خالق ورازق نہ بھا بھی درست ہو جب کہ اللہ تعالی کے متعلق ان کے فطوں کو منہ پر لا نا محلول ہوت ایس فیسی حکم ہوا در از ق کی صفات کا اطلاق بھی خلوق کی موالے کی معنی حقیق ہے۔ اگر محال کی خلوق اس کا مطلب بیہ

الحلق: خدا کرے کہ موصوف اب اللہ تعالیٰ کے بارے میں بھی بید کہنا شروع کردیں کہ اللہ تعالیٰ پہلے بالقوۃ خالق ورازق اور قادر تھا جس پر معلوم نہیں کتنا مدت صرف ہوئی اس کے بعد اس نے مخلوق پیدا کرنا' مرز وق کا موجود فرمانا اور مقدور کو عدم سے وجود میں لانا شروع فرمایا تو پھر وہ بالفعل خالق بالفعل رازق اور بالفعل قادر قرار پایا۔و العیاذ باللہ العظیم۔

اس سے قطع نظراس کا سب سے بہتر حل میہ ہے کہ ہم اس بارے میں بید کیھ لیں کہ خود سرکار کا فیصلہ مبار کہ کیا ہے؟ توضیح حدیث سے ثابت ہے کہ آپ کی نے مواز نہ بالامت کے قضیہ کواپنے نبی ہونے کی دلیل قرار دیا ہے۔ صلی اللہ تعالٰی علیہ و علٰی آلہ و بارك و سلم۔

چنانچ حضرت ابوذ رغفاری کی سے روایت ہے کہ وہ فرماتے ہیں میں نے عرض کی یارسول اللہ ﷺ ! ''کیف علمت انك نبی و بما علمت حتی استقنت انك نبی ''لینی آپ کواپنے نبی ہونے کاعلم اور یقین کن ذرائع سے ہوا؟

تو آپ نے اس کا ایک ذریعہ بیان کرتے ہوئے فرمایا: ''اتانی ایتان ''و فی رو ایة اتانی ملکان و انسا ببعض بطحاء مکة الخ یعنی میں مکة المکرّ مدے ایک پھر یلی علاقہ میں موجود تھا کہ میرے پاس دوفر شتے آ گئے (اس کے بعد شق صدر نیز موازنہ بالامت اور خاتم نبوت کو بین اکتفین الشریفین مزید اجا گر کرنے کی تفصیل مذکور ہے ) ملتحصاً ملاحظہ ہو (الخصائص الکمرٰ کی جلد ا'صفہ ۲۴ ، بحوالہ داری براز ابودیم این عساکز نیز المواہب اللد نیہُ جلدا'صفحہ ۳۰۳۔ نیز البد ابیہ والنہا یہ جلد ۲ صفحہ ۲۳ نیز مند احمد ۲۰ مفید میں موجود تھا کہ میر الروائد جلد المو میں ۲۰۰۹۔ نیز البد ابیہ والنہا یہ جلد ۲ صفحہ ۲۳ نیز مند احمد جلد ۲ صفحہ ۲۵ میں الکو ہ صفحہ ۲۵ د

خلاصه بيكه موازنه بالامت كے حواله سے مولانا نے جتنے اعتراضات كے ہیں وہ سب انتہائى سطى اور بوس قسم كے ہیں جن كى علم وتحقيق اور حقائق ودلائل كے مطابق كي وقعت نہيں ديگر دلائل كونه بھى ديكھا جائے تو ان كے غلط ہونے كے لئے اتنا بھى كافى ہے كه خود سيد عالم على كے فيصله كے مطابق موازنه بالامت كا بيدا قعه آ پ كے بالفعل نبى ہونے كى دليل ہے۔ O موصوف نے يہاں '' چا ليس سال كے بعد اعلان نبوت' كے الفاظ بھى استعال كے ہيں جب كه بيد ان كے بال نا قابل معافى جرم ہے ۔ اور آخر ميں كہا ہے 'فت د بر حق التد ہو '' جواباً عرض ہے : '' ديگر ال را فيحت خود رافضيحت' ايش هذا؟ و الحمد مللہ رب العلمين و الصلوۃ و السلام على من كان نبيا و آدم بين الماء و الطين و على آلہ و صحبه اجمعين ۔

<sup>••عصمت</sup>' کے دلیل نوّت ہونے پراعتر اضات کے جوابات

''<sup>وعصم</sup>ت' (گناہوں سے معصوم ہونا) نبی ورسول کا خاصّہ ہےاوراس پر بھی فریقین کا انفاق ہے کہ نبی جیسے بعداز نبوت معصوم ہوتا ہے'ایسے ہی قبل از نبوت بھی معصوم ہوتا ہے۔ ہاں'' قبل از نبوت و بعداز نبوت'' کے معنٰی میں اختلاف ہے۔ فریق ثانی کہتا ہے کہ اس کا معنٰی ہے نبی بننے سے پہلےاور بعد۔ جب کہ ہم اہل سنت کے زدیک اس کا معنٰی ہے: قبل از اعلان وا ظہار وظہور نبوت و بعدہ''۔

مصنف تحقیقات نے بھی جگہ جگہ اس کی تصرح کی نیز اسے تمام اہل اسلام کا مجمع ومتفق علیہ قرار دیا اوراس کے منگر کومخالف قر آن' سراسر گمراہ اور جہنمی تظہرایا ہے۔ان کی عبارات ابھی پچھ پہلے شق صدر کی بحث کے آغاز میں گذرچکی ہیں۔

پس عصمت جب خاصّه ُنبوت ہے تو اس کالازمی نتیجہ میہ ہوا کہ آپ ﷺ تبل از اعلان نبوت بھی نبی سقے لیکن موصوف کو اس پر بھی تسلیٰ نہیں ہے اس لیۓ انہوں نے اس پر بھی اعتر اضات کیۓ ہیں جومع جوابات حسب ذیل ہیں۔ چنانچہ اس حوالہ سے وہ لکھتے ہیں کہ :

الحراش: ''ہرنبی کے لیے معصوم ہونا ضروری ہے نہ کہ صرف ہمارے نبی اللظ کے لیے ۔تو اس دلیل کی رُو سے تمام انبیاء علیہم السلام کو بچپن سے ہی نبی ماننا ضروری تھہرا۔ بیدلازم بدیمی البطلان ہے تو لامحالہ ملزوم بھی باطل ہوا۔ مسلم قاعدہ ہے بسطہ لان السلازم یستہ لیزم بطلان الملزو م' دوسرے انبیاء علیہم السلام میں صرف دو حضرات حضرت عیسی اور حضرت کیجی علیہما السلام کے بارے میں بالفعل نبی ہونے کے اقوال لیص اکا برکی طرف سے دستیاب میں' ۔ ملتحصاً بلفظہ ۔ ملاحظہ ہو (تحقیقات منو ہو) ۔

**بھاپ**:لازم کوہدیہی البطلان کجا باطل سمجھنا بھی بذات خود باطل ہے تو لامحالہ ملزوم بھی باطل نہیں۔قاعدہ اپنی جگہدرست گراس کا استعال غلططور پر ہوا۔ کیلیہ حت ارید بھا باطل' اس کا بھی مفہوم یہی ہے کہ لازم کاعدم بطلان ملزوم کے وجودیاعدم بطلان کو ستلزم ہے۔ سؤال ہیہ ہے کہ عصمت نبی کے لیۓ وجو بی امر ہیہ ہے یا جوازی؟

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ددم کا کوئی قائل نہیں موصوف بھی اس کے وجوب کا اقر ارکر چکے ہیں۔ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحۃ ۲۲ ۲۳۰ ۲۳۴)۔عبارتیں نقل کی جاچکی ہیں۔پس عصمت کے امر کے وجو بی ہونے کے حوالے سے صاحب عصمت کا نبی ہونا ضروری گھہرا۔س پر سلف کی بعض نقول ملاحظہ ہوں۔

حضرت غوث دباغ پھر علامہ احمد سلجماسی پھر علامہ نہمانی رحمہم اللد (جن سے موصوف نے بکترت استناد کیا ہے) فرماتے ہیں: ''نور النبوۃ اصلی ذاتی حقیقی مخلوق مع الذات فی اصل نشأتھا ولذا کان النب معصوماً فی کل احوالہ ''لیعنی (انوارولا یت محضہ کے برعکس) نور نبوت اصلی ذاتی اور حقیقی ہوتا ہے جو نبی کی ذات میں بنیادی عضر اور قوام ہونے کی حیثیت سے تخلیق کیا جاتا ہے اسی لیئے نبی اپنے تمام احوال میں معصوم ہوتا ہے (الیام کن نہیں ہے کہ کسی حالت میں نبی عصمت سے خالی ہو خصمت نبی کے لیئے وجو بی امر

نیز امام اہل سنت احناف علامہ ابوالشکور سالمی حنفی رحمۃ اللہ علیہ اپنی معرکۃ الآراء کتاب ''تمہید' میں فرماتے میں: متقشفہ کرامیہ کاعقیدہ میہ ہے کہ 'ان النبی قبل الوحی لایکون نبیا ولکن یکون معصوما لانے یکون ولیا ''لیعنی نبی وی جلی کے آنے سے پہلے نبی نہیں ہوتالیکن وہ معصوم ہوتا ہے اس لیے کہ وہ اس زمانہ میں ولی ہوتا ہے۔

نیز فرماتے ہیں: رہم معتز لہ؟ توان میں سے بعض نے کہا''ان السبی قبل الوحی یکون نبیا و یکو ن معصو ما''یعنی نبی وحی جلی کی **آ مد سے قبل نبی ہوتا ہےاور معصوم بھی ہوتا ہے۔** اور بعض نے کہا:''لایکو ن نبیا و لایکو ن معصو ما ''نبی وحی کے نزول سے قبل نبی بھی نہیں ہوتا

معصوم بھی۔ نیز فرماتے ہیں: ''وق ال ااہ ل السنة والسحہ ماعة ان الانبیاء صلوات اللہ علیہ مقبل الوحبی کانوا انبیاء معصومین واجب العصمة ''لینی اہل سنت وجماعت کا البارے میں عقیدہ سے ہے کہ انہاء کرام صلوات اللہ علیم وحی جلی کی آمد سے پہلے نہی تصواجب العصمة معصوم تھے۔

نیز''والمعنی فیہ وہو ان العصمة للانبیاء قبل الوحی من موجبات الضرورۃ وبعد الوحی اولی لانے لو لم یکن معصوما عن الکذب والمعاصی فانہ یورث الشبھۃ و تقع الشبھۃ فی دعواہ '' یعنی'اس کی توضیح سے ہے کہ انبیاء علیہم السلام کا وحی جلی کی آ مد سے قبل معصوم ہوتا امور ضرور سے میں سے ہے اور وحی کے نزول کے بعد مزید ضروری ہے کیونکہ نبی اگر جھوٹ اور گنا ہوں سے معصوم نہ ہوتو دین مشکوک ہوجائے گا

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اوراس کے دعویٰ نبوت کی صداقت بھی یقینی نہیں رہے گی۔

نيز فرماتے بيں: "فو حب ان يكون معصوما قبل الوحى من طريق الوجوب لامن طريق الحواز لان كل ما كان فى حيز الحواز يستوى فيه المرسل وغيره "يينى نبى كاوتى جلى كى آمد سے پہلے معصوم ہونا بطور وجوب لازم ہے بطور جواز نبيس كيونكہ جوازى صورت ميں نبى نجير نبى برابر بيں۔ نيز فرماتے ہيں: "لان النبو۔ة امر ثابت قبل الوحى من الانبياء "ليتن وتى جلى كى آمد سے پہلے انبيا عليم السلام كى نبوت ايك واقعى امر ہے۔

# الانكن الممالى الامامة فى حريد في مود فار خدم مع المعاليات

امام سالمی رحمة اللہ علیہ کے علمی مقام اوران کی تالیف مدیف'' تمہید'' کے متعلق گزشتہ صفحات میں شذرہ گز راہے ۔ مزید سنیئے امام ربانی حضرت شیخ مجد دالف ثانی رحمة اللہ علیہ فرماتے ہیں : '' شیخ ابوشکور سالمی کہ از اکابر علماء حنفیہ است'' یعنی حضرت ابوشکور سالمی اکابر علماء حنفیہ سے ہیں ۔ ملاحظہ ہو( کمتوبات ٔ جلدا'جزنبرہ' صفحہ ۵ طبع کوئیہ)۔

اورخود مصنف تحقیقات سے لیجئے۔لکھتے ہیں: '' حضرت علامہ ابوالشکور سالمی جوحضور داتا شیخ بخش علی 'جو سری ﷺ کے معاصر ہیں اور ان کی اس کتاب کو مرکز اہل سنت حزب الاحناف لا ہور سے حضرت علامہ شیخ الحدیث والنفسیر وفقیہ اعظم سید ابوالبر کات السید احمد القادری نے شائع کر وایا اور اس کو درس نظامی کے نصاب میں داخل کرنے کی وصیت فرمائی ہے''۔ (تحقیقات'صفہ ۲۳۷)۔

**اقل :** اس سے معلوم ہوا کہ کتاب'' تمہید'' بہت معتبر کتاب ہے اوراس کے مصنف ائم یشان اور علاء ثقات سے ہیں جس سے خود مصنف تحقیقات کو بھی مفرنہیں۔ ہبر حال اس متند کتاب کی عبارات بالا ہے دوبا تیں واضح ہو گئیں۔ ایک ہیر کہ''عصمت'' اندیا ﷺ

السلام کے لئے بہطریق وجوب ہوتی ہے۔ دوسرے یہ کہ اس عصمت کی وجہ سے صاحب عصمت حضرات قبل از اعلان ،ی نہیں بلکہ قبل از بلوغ بھی انبیاء تھے لیہم السلام ۔عبارت میں ''صبیباً کیان او بیالیغا'' کی تصریح موجود ہے تو موصوف جس امرکو بدیہی البطلان پھر اس کی بنیاد پر ملز وم کو بھی ''لامحالہ' کے ساتھ باطل کہہ رہے تھے خودان کی توثیق کردہ کتاب سے حق اور پیچ ثابت ہوا اور اس کی ''رو سے تمام انبیاء میںم السلام کو بچپن سے ہی نبی ماننا ضروری کھہرا۔

ر ہایہ کہ جب دیگرتمام اندیا علیم السلام بحین ہی سے نبی ہیں تو صراحت صرف دو ہی کے بارے میں کیوں ہے؟ تو اس لئے نہیں کہ دیگر اندیا علیم السلام معا ذ اللہ نبی نہ تھے بلکہ اس کی وجہ یہ ہے کہ ان کا ظہور نبوت بچپن میں ہواقال تعالی ''و تیناہ الحکم صبیا''۔و قال''کان فی المہد صبیا قال الی عبد اللہ اتانی الکتاب و حعلنی نبیا''۔

نوٹ: دیگرانبیاءلیہم السلام کی نبوتوں کے بارے میں مزید تفصیل' میثاق النہیین'' کی بحث میں آ رہی ہے۔ •• 者 ••

''انبیاء علیم السلام نبوت سے قبل بھی اور نبوت کے بعد بھی معصوم ہوتے ہیں تو جب سے معصوم ہوں تب سے ہی نبی ہونا لازم ہوتو ان کے نبی بننے سے پہلے نبی مانالازم آ جائے گا کیونکہ وہ سبھی واجب العصمة ہیں اور وجوب عصمت نبوت کوستلزم ہے تو لازم آیا کہ انبیاء علیم السلام نبوت ملنے سے پہلے نبی ہوں جب کہ ہر عقل مندانسان کے نزدیک تسقید مالشی علی نفسہ محال ہے اور یہاں اس کا اقرار واعتراف لازم آ رہا ہے''۔ (تحقیقات صفح ۲۳۳')۔

اس اعتراض کی بنیاداسی مفروضہ پر ہے کہ انہیا علیہم السلام بچپن میں نبی نہیں ہوتے جس کا غلط ہونا ہم نے ابھی جواب بالا میں با حوالہ عرض کردیا ہے لہذا جب بنیاد نہ رہی تو اس سے سہارے قائم کی گئی استدلال کی پوری عمارت خود بخو دزمین بوس ہوگئی۔ پس اسے تسقدم الشئی علی نفسہ اور نبی بننے سے پہلے نبی ماننا ہر گز لازم نہ آیا تو اس کو تقدم الشئی الخ کے قبیل سے مجھنا عندا ہل العقل صحیح نہ رہا۔

علادہ ازیں موصوف کا اصل مقصود معاذ اللہ حضور سے نبوت کی گفی کرنا ہے ﷺ جب کہ وہ آپ الظنیٰ کو مطلقاً دیگر انبیاء علیہم السلام پر قیاس کرر ہے ہیں اور انہیں مقیس علیہم کٹم را رہے ہیں جو غلط ہے غلط ہے کیونکہ سید عالم ﷺ طبق طور پر پہلے سے بالفعل نبی ہیں ۔لہٰذااس داویلا اورورق سیا بھی کا انہیں کچھ فائدہ نہ ہوا

جب كه ده آپ ميں اور ديگر انبياء عليهم السلام كا اس مسله ميں فرق مونا بھى تسليم كر چکے ہيں چنانچه ان كے لفظ ہيں: '' انبياء عليهم السلام كى نبوت خارج ميں موجود دخقق نہ تھى صرف علم الہى ميں نبى تھے جب كما آپ بالفعل اور خارج ميں نبى يتھادرانبياءورسل اور ملائكه كے مربى اور فيض رسال يتھ' (تحقيقات'صفحہ ا۲)۔ **اقل:** اسى طرح تحقيقات كے ديگر متعدد صفحات پر بھى كھا ہے۔

نیز عبارت بلزامیں'' انبیاءورسل'' کہہ کرایک طرح سے ان حضرات کرام کی نبوت ورسالت کا اقرار بھی کرلیا ہے۔ سبیلن اللہ۔

علادہ ازیں پھربھی ندمانیں تو کم از کم اسی برغور کرلیں کہ موصوف کے بقول اگریہ نبی بننے سے پہلے نبی ماننا ہے اور تقدم المشی علی نفسہ ہے جو درست نہیں تو نبی ہونے سے پہلے خاصّہ نبوت (عصمت) کا بھی تو تصور نہیں کیا جاسکتا ورنہ کیاصفت 'موصوف کے بغیر پائی جاسکتی ہے؟ پچھتو بولیں۔

علادہ ازیں عصمت نبوت کو مستلز منہیں کا بیہ مطلب نطلے گا کہ نبوت کے لئے عصمت کچھ لاز منہیں جب کہا سے لازم بھی خود کہہ چکے ہیں۔الغرض قبل از اعلان نبوت محصمت کالاز ماً پایا جانا ُصاحب محصمت کے نبی ہونے کی علامت اور قرینہ ہے۔ و الحمد اللہ علی ذلك۔

**الحراق:** ''اس متدل کواتنا خیال نہ آیا کہ بیں اس دلیل سے خود کو زمر ہُ عقلاء سے بھی خارج کررہا ہوں اوراپ نظریے کوبھی باطل کھہرار ہا ہوں ۔ کیونکہ بالعموم انبیاء علہم السلام کا چالیس سال کے بعد منصب نبوت پر فائز کیا جانامسلمہ حقیقت ہے۔ (صفحہ ۲۲۲)۔

**کلپ**: گرشتہ سطور سے جو حقیقت روز روشن کی طرح عیاں ہو پیکی ہے اس سے ہر منصف مزاج سمجھ لے گا کہ خود کو زمر 6 عقلاء سے کس نے خارج کر دیا اور اپنے نظر بے کو کس نے باطل تھ ہرایا ہے۔ نیز بی بھی واضح ہو گیا ہے کہ انہیا علیہم السلام جب بچپن سے نبی ہیں تو لامحالہ بالعموم چالیس سال کے بعد حسب حکمت خداوندی ان کی شان نبوت کا ظہور ہوا ہے نہ ہی کہ اس معنی میں انہیں نبی بنایا گیا ہے کہ وہ اس سے قبل کسی طرح سے نبی نہیں تھے۔ اللہ تعالی صحیح قوت فکر بی عطافر مائے اور فکر سقیم سے محفوظ رکھے۔ آمیں بر حسر مة من کے ان نبیا و آدم بین الماء و الطین صلی اللہ علیہ و علی آلہ و صحبہ و علینا معھم اجمعین۔

**قومت**: یهان تک مؤرّ خد۱۲ محرم الحرام ۴۳۳ ا<sub>ه</sub> مطابق ۱۸ دمبر ۲۰۱۰ ءشب ہفتہ کو بوقت تقریباً سواایک ببح بمقام مدینہ طبیہ حفظہااللہ تعالی زیرِسا بیرم نبی صلی اللہ علی صاحبہ وسلم نز دباب سبیل زمزم مبحد نبوی شریف زادشرفہ ککھا گیا۔

# محمليني باكتتان: وبغريق آخر:

امام اہل سدّت حضرت مولا ناالشاہ فضل رسول بدایو نی رحمۃ اللّٰدعلیہ نے المعتقد میں عصمت کو خصائص نبوۃ سے شارفر مایا ( خاصّہ نبوت قرار دیا ) ہے۔ جب کہ امام اہل السنۃ اعلیٰ حضرت مجد دالملۃ رحمہ اللّٰد نے اس کے حاشیہ المعتمد میں اسے برقر اررکھا ہے۔ملاحظہ ہو (صفحہ کہ ال<sup>ا</sup>طبع لا ہور )۔

علامہ بدایونی کے لفظ بیں: ''و ها انا اذکر ما یجب لھم علیھم السلام فمنه العصمة و هی من حصائص النبو ة علی مذهب اهل الحق حلافاً للملاحدة الباطنيه ''ليني توجه سے سنواب میں ان امور کو بیان کرنے لگا ہوں جن کا انبیا علیم السلام کے لئے ہونا ضروری ہے۔ پس ان میں سے ایک عصمت ہواد وہ اہل حق کے حسب نظریہ خصائص نبوت سے ہے جب کہ بے دین فرقہ باطنیہ نے اس میں اس کے برخلاف نظریہ اپنایا ہے (یعنی ایک سازش کے تحت انہوں نے بلا دلیل اپنے ائمہ مزعومین کو بھی معصومین گرانا ہے)۔

علادہ ازیں خود موصوف نے بھی اسے نبی کے لئے ''لازم' اور' ضروری' ککھا ہے حیث قال : '' نبی کی ذات اقد س کا آغاز ولادت سے (الی)معصوم ہونالازم اور ضروری ہے''۔ ( تحقیقات صفحہ ۲۳۳)۔

تا ترسیلیت "کوفر دیت (طاق ہونا) اسی طور میں عرض ہے کہ مثلاً 'ار ایس عة ''کوز وجیت (جفت ہونا) ''سیلیت ''کوفر دیت (طاق ہونا) اسی طرح حبثی کوسواد (سیاہ ہونا) لازم ہے یعنی زوجیت فر دیت اور سواد (کلیات عرضیہ سے جیں جو مثلاً) اربعہ خلیت 'اور حبثی کے بغیر موجود نہیں ہو سکتے ۔ بلفظ دیگر ایبانہیں ہو سکتا کہ زوجیت تو ہو گر مثلاً اربعہ کا وجود نہ ہو فر دیت تو ہولیکن مثلاً خلیت نہ ہو۔ سواد تو ہو پر مثلاً حبثی نہ ہو۔ بالفاظ دیگر زوجیت فر دیت اور سواد لازم جب کہ اربعہ خلیت اور حبثی مزدم جود نہیں ہو سکتے ۔ بلفظ دیگر ایبانہیں ہو سکتا ہو سکتا۔ لازم کا ہونا اربعہ کا وجود نہ ہو فر دیت تو ہولیکن مثلاً خلیت نہ ہو۔ سواد تو ہو پر مثلاً حبثی نہ ہو۔ بالفاظ میگر زوجیت فردیت اور سواد لازم جب کہ اربعہ خلیت اور حبثی ملز دم جیں۔ لازم ملزوم کے بغیر موجود نہیں ہو سکتا۔ لازم کا ہونا اس امرکو ضر وری کرتا ہے کہ ملز دم جی ہوت خروم جیں۔ لازم خروم کے بغیر موجود نہیں موسکتا۔ لازم کا ہونا اس امرکو ضر دری کرتا ہے کہ ملز دم جی ہوت خروم جیں۔ لازم اور نہی کے لئے لازم موسکتا۔ لازم کا ہونا اس امرکو ضر دری کرتا ہے کہ ملز دہ جس محمت نہی کا خاصتہ اور نہی کے لئے لازم موسکتا۔ لازم کا ہونا اس امرکو ضر دری کرتا ہے کہ ملز دہ جس محمت نہی کا خاصتہ اور نہی کے لئے لازم موسکتا۔ لازم کا ہونا اس امرکو ضر دری کرتا ہے کہ ملز دہ جس محمت نہ ہی کا خاصتہ اور نہی کے لئے لازم موسکتا۔ کر صاحب عصمت کو نہی نہ ماننا ملز دم ہی ہی نہ ہو۔ الغرض عصمت نہی کا خاصتہ کا در اور در کی در میں مردوں ک

ماقال \_

چند مے خوانی حکمت یونانیاں حکمت ایمانیاں ہم بخواں نوٹ: امام قاضی عیاض رحمۃ اللہ علیہ نے جوآیت میثاق کا دلیل عصمت انبیاء علیہم السلام ہونانقل فرمایا ہے وہ بھی مقام لِذاکے مناسب ہے۔عبارت' میثاق النمین'' کی بحث میں آرہی ہے فلیلا حظ ذلك ہناك۔

نمقدالفقير : عبدالمجيد سعيدي بقلمه (۲۲/محرم الحرام مطابق ۲۹/ دسمبر ۲۰۱۰ء رحيم يارخان - ياكستان

مصنف تحقيقات کے استاذ گرامی حضرت محدث اعظم رحمہ اللّٰد کا فیصلہ

اگرمصنف بخقیقات پھر بھی نہ مانیں تو حرف آخرادرا تمام برا تمام جمت کے طور پراس سلسلہ میں اپنے استاذ گرامی محدث اعظم حضرت شیخ الحدیث مولانا علامہ سرداراحمہ صاحب چشتی صابری قادری رحمۃ اللّہ علیہ کا نظر بیادر فیصلہ ہی دیکھ لیں ۔

چنانچ مشكوة المصابح عربى كاب زير مطالعة نخ ك حاشيه پرقمل از اعلان نبوت عصمت كودليل نبوت بناتے ہوئ آپ نے اپنے قلم مبارك سے كھا ہے: ''انه صلى الله تعالى عليه و سلم كان نبيا بعد الولادة و قبل الولادة من عالم الارواح ولكن ظهر نبوته ورسالته عند الناس بعد البعث بعد الاربعين والتحقيق عند المحققين انه صلى الله تعالى عليه و سلم كان معصوما فى الاحوال كله ظاهره و باطنه قبل البعثة و بعد البعثة كيف هو صلى الله تعالى عليه و سلم نور الله تعالى على الاصل فى الاحلاق

ملا حظه ہو۔(مشکو ہ عربیٰ صفحہ ۱۲۸ عاشیہ برحاشیہ صفحہ نمبر ہمطبوعہ نور محمد دبلی دکراچی)۔

قوم : مذکوره نسخه مقلوة 'کتب خاند حضور محدث اعظم جامعه محد ت اعظم اسلامک یو نیورش رضا نگر چنوٹ میں موجود ہے جس کاعکس مع ترجمه دنشر تح بنام رضوی نشر یحات ' نگران کتب خاند حضرت مولانا علامه ابوالحسنین محد فضل رسول رضوی مدظلہ نے افادہ عام کے لئے شائع فرمایا ہے۔اورا سے نہیٹ پر بھی دے دیا گیا ہے۔فقیر کو اس کی کا پی سرمایۂ ملت حضرت ہرادرم ڈاکٹر الطاف حسین سعیدی ( آف جہانیاں ) نے مہیا فرمائی۔ اللہ تعالی انہیں اس کی جزاء خیر عطا فرمائے ۔ حضرت مولانا رضوی صاحب کو بھی جنہوں نے اس کو شائع کیا 'حضرت محد شائم کا پی سرمایۂ حضرت کم خطر کر حضوں کا اسلام کر جمہ محفوظ فرمائے ۔

آمدم برسر مطلب! علامہ فضل رسول رضوی موصوف نے اس کا اردوتر جمہ اس طرح کیا ہے: ''نبی کریم ﷺ ولادت کے بعد اور دلادت سے پہلے عالم ارواح میں (بھی) نبی تصالبتہ لوگوں کے نز دیک بعد از بعثت چالیس سال کے بعد آپ کی نبوت ورسالت کا ظہور ہوا اور محققین کے نز دیک تحقیق ہیے ہے کہ آپ ﷺ ظاہر وباطن بعثت سے پہلے اور بعد تمام احوال میں معصوم ہیں۔ بیر کیسے نہ ہوحالانکہ آپ ﷺ تو علی الاطلاق اللہ

تعالیٰ کا نور میں''۔ملاحظہ ہو(رضوی تشریحات' صفحہ ۱۳' نبی کریم ﷺ کے پیدائش نبی ہونے پر محدث اعظم پاکستان قدس سرۂ کی محققان تحریر'')۔

پھراس کی تشریح میں لکھا ہے : اس عبارت میں حضرت محدث اعظم قدس سرّ والعزیز نے اعلان نبوت سے پہلے آپ کی نبوت پر دلیل پیش کی ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ معصوم ہونا اندیا ء کرام علیہم السلام کی خصوصیت ہواور نبی کریم ﷺ جس طرح اعلان نبوت کے بعد معصوم ہیں اسی طرح آپ اعلان نبوت سے پہلے بھی معصوم ہیں۔اگر اعلان نبوت سے پہلے نبی نہ ہوتے تو معصوم بھی نہ ہوتے۔لہذا اعلان نبوت سے پہلے آپ کا معصوم ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ آپ اعلان نبوت سے پہلے بھی نبی ہیں (صفہ ۱۸)

صفحہ نمبر 19 صفحہ نمبر ۲۰ پر لکھاہے : ''عصمت اندیاء کو حضرت محدث اعظم پا کستان قدس سرہ العزیز نے بعثت سے پہلے نبوت مصطفیٰ ﷺ کی دلیل بنایا ہے''۔

خلاصہ میر کہ مصنف تحقیقات کے استاذ گرامی حضرت مولانا سرداراحمد صاحب علیہ الرحمة جن سے موصوف نے حدیث شریف کا درس لیا اور دورہ حدیث پڑھا' کا عقیدہ بھی یہی ہے کہ عصمت بالفعل نبوت کی دلیل ہے کیونکہ انہوں نے زمانہ قبل وبعد ولا دت والی نبوت کو عالم ارواح والی نبوت کی مدیمیں رکھا ہے۔ کسی کو سچھ منوانے کے لئے پیراستاذ آخری واسطہ ہوتے ہیں مگر موصوف اس مقام پر مانے کی بجائے عصمت کو دلیل نبوت بنانے والوں کو غیر عقل مندانسان اہل نظریہ باطلہ اور' زمرہ عقلا سے بھی خارج' قرار دیتے ہیں لیعنی وہ اپنے استاذ گرامی کی بات بھی تسلیم نہیں کررہے جس کے بعد دعا ہی کی جاسمت پر مانے کی بجائے عصمت کو دلیل فرمائے۔

باسمه تعالی شانهٔ شب ۲۷/ رمضان المبارک ۱۴٬۳۳۱ ه مطابق ۲۸/ اگست ۱۱۰۱ ء شب یکشنبهٔ بوفت ۳۰-۳ بح

مہر نبوت کے دلیل نبو ت ہونے پر اعتر اضات کے جوابات سید عالم ﷺ کے پیدائش نبی ہونے کی ایک دلیل فقیر نے بشمول بخاری وسلم متعدد کتب حدیث دسیَر کے حوالے سے ریکھی تھی کہ :''رسول اللہ ﷺ کے دونوں مبارک شانوں کے درمیان آپ کے نبی ہونے ک خاص نشانی قدرتی طور پر ثبت تھی جے''مہر نبوت'' کہاجا تا ہے جو مجموعی طور پر بالتواتر ثابت اور حدیث دسیَر کی سینکٹر دں کتب میں مذکور ادر خاتم الدیو ۃ وغیرہ کے زیر عنوان مرقوم ومزیور ہے' کتب سابقہ میں بھی اس کا ذکر

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ياياجا تاب\_ امام جلال الملة والدين السيوطي قدس سرّ ہ نے فرمايا كہ علماء كا اس ميں اختلاف ہے كہ بير مہر نبوت پيدائشى تقى يابعداز ولادت باسعادت ثبت كى گئى۔ جس کا صرح مفادیہ ہے کہ مہر نبوت کے ثبوت میں کسی کو کوئی اختلاف نہیں بیر بھی ہمارے موقف کی دلیل اوراس امر کا بتین ثبوت ہے کہ آپ ﷺ اعلان نبوت سے پہلے بھی نبی تھے اور آپ کی بیدعلامت مبارک سب پر عیال تھی۔ ورنہ غیر نبی کے جسم پر مہر نبوت کے کیا معنی ؟ ملاحظه ہو( دعوت رجوع'صفحہ ۱۹٬۱۸٬۴۰٬۲۳٬ مطبوعہ فدایان ختم نبوت یا کستان لا ہور جولائی ۱۰ ۲۰ ء)۔ اس پر جانب مخالف سے پچھ طی نوعیت کے اعتراضات کیۓ گئے ہیں جن کی تفصیل مع تر کی بہتر کی جوابات حسب ذيل ب: **احتراش اذل**: ''خصائص كبرئ (جلدا وّل صفحه ۹۷ پر ) امام سيوطي في تحرير فرمايا كه جريل الطّيقة جب وی لے کرآ نے تواس وقت سر کار الظیلا کے دونوں کا ندھوں کے درمیان مہر ثبت کی'' (تحقیقات صفحہ ۲۵۸)۔ **جاب**: فقیر نے حسب مقام کٹی دلائل دیئے بتھے مثلاً شب ولا دت با سعادت میں ایک یہودی تا جرکا **بیاعلان که ٌ و**لد هذه اللیلة نبی هذه الامة الاحیرة بین کتفیه علامة ''ل**ین آجرات اس آخری امت ک**ے نبی کی ولادت ہوچکی ہے جن کے دونوں کندھوں کے درمیان ان کے نبی ہونے کی علامت ثبت ہے۔ پھر آپ الله کی زیارت کر کے اس کاغش کھا کر گرجانا اور افاقہ ہونے پر بیکہنا کہ 'و اللہ ذہبت النبوۃ من بنی اسرائیل'' قشم بخدانبوت خاندان بنی اسرائیل ہے ختم ہو چکی ہے جس کے لیےاسی خصائص کبریٰ جلداصفحہ ۴۹ ہی کا حوالہ

پیش کیا تھا۔ (دعوت رجوئ سخیہ ۲)۔ نیز اسی خصائص (جلدا سفیہ ۵۵ تا ۵۸) کے حوالہ سے سید عالم بلیک کا بیار شاد پیش کیا تھا کہ حضرت حلیمہ رضی اللہ عنہا کے ہاں آپ کا جب ( پہلی بار ) شق صدر ہوا اور آپ کے قلب مبارک کو انو اروتجلیات سے مزید لبریز کیا گیا تو آپ نے اس نور کے بارے میں فرمایا' و ذلك نور النبو ۃ و الحكمة '' بینوت و حکمت کا نور تھا۔ پھر آپ کو اس کے بعد جب ایک کا ہن کے پاس لے جایا گیا تو اس نے آپ کی زبانی شق صدر کی تفصیل سن کر مہر نہوت کو دیکھا اور چیخ اور چلا کر کہنے لگا اس بچہ کو انھی قلل کر دو ور نہ بیہ جو دین لانے والا ہے اس نے زبر دست انقلاب بر پاکر دینا ہے۔ (دعوت رجوع صفیہ ۱۰۲) ۔ نیز جامع تر مذکی ( جلد ۲ صفیت ۲) نیز ( الخصائص الکبر کیٰ جلد اُ صفیت ۸ شقیت ۸) کے حوالہ ہے حضرت بی جو ا

https://ataunnabi.blogspot.com/ ۲۹۲ باب مشتم را ب کاری قول بھی پیش کیا تھا کہ انسی اعسر فہ بنجاتہ النہو ۃالخ میں انہیں مہر نبوت سے بھی پہچا نتا ہوں جوان کے شانے پر ہے۔(دعوت رجوع 'صفحہ ۲۵'۲۵)۔ نيز خصائص (جلدا صفحة ٢) سے امام علامة سيوطى رحمة الله عليه كاميةول كلها تفاكة 'احتسلف السعسلماء ه ل ولد وهو به او وضع بعد و لادته <sup>، ب</sup>یعنی علماء کا *اس میں* اختلاف ہے کہ *یو مزبوت پیدائتی تھی* یا بعد از ولادت بإسعادت ثبت كي تُحْظى \_ جس کا داختی مفہوم ہیہ ہے کہ اس بارے میں امام سیوطی کے نز دیک صرف دوقول ہیں : نمبرا: ولادت باسعادت کے ساتھ یا نمبر۲: پھر فوری بعد ان کے نز دیک اس کے علاوہ عندالبعثت وغیرہ کا کوئی قول نہیں ہےان کے علم میں ایسا کوئی قول ہوتا تو وہ اسے یہاں ضرور لاتے۔ ہ یہ بھی ظاہر ہے کہ اس پوری تفصیل کو ان لوگوں نے پڑھا ورنہ جواب س بات کا دینے کی کوشش ک۔ بناءً علیہ دیانت داری کا نقاضا بیتھا کہ ان دلائل کی توجیہ پیش کی جاتی کیکن وہ ان ہے آتکھیں بند کر کے آ گے گزر گئے جو دلیل بحز ہے۔ نیز وہابیہ کےطرز برمحض خانہ بری کرتے ہوئے ایک روایت نقل کردی باقی عمداً چھیالیں جوان کی <sup>ا</sup> گمراہی کی کافی دلیل ہے پھر بھی پیشکوہ کرتے ہیں کہ انہیں وہابیہ کے ساتھ کیوں ملایا جارہا ہے جب کہ حقیقت ہیہے کہان کے ساتھ بیخودل گئے ہیں ازخود کسی نے ان کوان کے ساتھ ملایانہیں ہے۔ ایک شخص نے دوسرے شخص سے کہاتم ہمارے کیڑے نکالتے ہو۔ اس نے جواباً کہا ہوتے ہیں تو نکالےجاتے ہیں۔پس \_ آپ بی اداؤں پہ ذرا غور کریں ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہوگی امام سیوطی کی نقل کردہ روایت کوان کی تحریر کہنا کمز وربات ہے کیونکہ تحریر کا متبادر معنی اپنا عند سیہ پیش کرنا ہوتا ہے(عنداہل العلم) بناء بریں امام جلیل کی تحریر وہ ہے جوہم نے پیش کی ہے کہ نفس مسئلہ میں علاء کے صرف دوقول ہیں۔ رہی روایت ؟ تو اس کے ماً خذ کی نشاند ہی کرکے امام موصوف بری الذمہ ہو گئے کہ اس کی جرح وتحديل اب ذي علم قارئين کې ذ مه دارې بن گئي۔ ف قسول و ب الله التوفيق بيش كرده روايت صحيح نبين كيونكه امام موصوف ف اس كے ليے طيالس

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

حارث بن ابی اسامه اورا بونیم کا حوالہ دے کرلکھا ہے 'مسن طسریت یسزید بن بساہنوس عن عائشہ ''(خصائص جلدا'صفہ ۹۲)۔

جب كه طیلی عمر اس كی عمل سنداس طرح ب: "ابودائود قال حدثنا حماد بن سلمه قال احبرنى ابو عمران الحونى عن رجل عن عائشه" - (مندابى دادود طیلی صفحه ۲۱۵ مدین نبر ۳۹ طبع گوجرانواله) -علامه سیوطی كی صراحت سے طاہر ہے كه اس كی سند عین " رجل " سے مراد" بے زید دبن بابنو س

ہے۔اب سنیئے بزید مذکوراسم باسٹی ہے۔امام ابوحاتم نے فرمایا''م حصول'' لیعنی تیچھ پنہ نہیں کون اور کیسا تھا۔امام ابوداو دُدنے فرمایا'' کان شیعیا ''شیعہ (رافضی ) تھا۔امام بخاری دولالی پھرابن القطان نے فرمایا ''ہو من الشیعة الذین قاتلوا علیا '' بیان شیعوں میں سے ایک ہے جنہوں نے امام حق امیر المؤمنین شیر خدا سے باغی ہوکران پرتلوارا ٹھائی تھی۔(یعنی رافضی تھا جو بعد میں خارجی ہو گیا تھا) ملاحظہ ہو (میزان الاعتدال

علاوہ ازیں حمادین سلمہ کے بارے میں علامہ ذہبی لکھتے ہیں کہ 'کے ان ثقة لہ او ھام) ثقة تو تھے کیکن انہیں روایت میں بہت وہم لگ جاتا تھا۔

"ت حايده البحارى "امام بخارى نے سي بخارى من مندائاس كى روايت كال نے سے سخت احتى مندائى مارى مارى مارى مارى مارى احتياط برتى ہے (ميزان الاعتدال جلدا منحد ٥٩٠ ٥٩٠) طبع مذكور) -

امام بیمق نے کہاائم مسلمین میں سے تھ کیکن 'ان اسما کبر ساء حفظہ فلذا تر کہ البخاری'' جب بن رسیدگی کو پنچ توان کی قوۃ حافظ بگر گئی تھی اسی بناء پرامام بخاری نے استر ک فرمادیا تھا۔ نیزامام ابن سعد نے فرمایا کہ ثقہ اور کثیر الحدیث ہونے کے باوجود'' رہما حدث سالحدث المنکر ''منگر حدیثیں بھی بیان کی ہیں۔( تہذیب التہذیب جلد ۳ صفیۃ ۲۱ ماطع ملتان)۔ خلاصہ یہ کہ پیش کردہ روایت کی سند پر کلام ہے جس کا مرکز کی رادی کثار افضی اور خارجی ہے جب کہ دیگر رادی منگر حدیثیں بیان کرنے کے عیب سے متسم ہے۔ اس سے قطع نظر اس میں نہ تو مہر نبوت کی صراحت ہے اور نہ ہی دو کند ہوں کے درمیان اس کے

لگانے کی وضاحت ہے۔روایت کے لفظ ہیں: ''شم ختم فی ظہری حتی و جدت مس المحاتم فسی قلبی ''لین بعدازاں جریل الظیلان نے میری'' ظہر' پر خاتم رکھی جس کے اثرات میں نے اپنے دل میں محسوس کیئے۔(خصائص جلدا' صفحہ ۹)۔

لسان العرب (جلد م صفحة ٢٠ ٢ صلح ايران) اور القاموس (صفحة ٣٩) ميس ب: "السطه ريح الاف البطن "لينى لغت عرب مي ظهر بيد كى مخالف سمت كانام ب-لہٰذا بید وایت اس امر میں بالکل غیر واضح ہے کہ بیوہ پر پشت مبارک کے کس حصہ پر لگائی گئی جب کہ بیہ مېر نبوة کې قيد سے مقيد بھی نہيں پس' جانب مخالف' ' کامدّ عااس سے ثابت ند ہوا۔ نیز آ نجناب کا بیکہنا کہ' دونوں کندھوں کے درمیان مہر نبوت شبت کی' خود ساختہ اورا یجا د آ ل بندہ ہے۔روایت میں ایسا کوئی لفظنہیں ہے جس کا ترجمہ'' دونوں کندھوں کے درمیان'' ہویا مہر سے نبوت کی مہر ہو۔ یہی وجہ ہے کہ خودم دِمر دِمر دِد نے بھی یہاں نبوۃ کالفظ لکھنے سے پر ہیز کی ہے۔ سجان اللّٰد۔ برتقدريشليم بمين كچيمعراورانہيں كچيمفيرنہيں كيونكہ 'كنت نبيا و آدم بين الروح والحسد '' کی روسے آپ 🎎 پہلے سے نبی تھے۔ جب کہاس کے بعدانقطاع نبوت کی کوئی شرعی دلیل نہیں ہے۔ نیز ہمارے پیش کردہ دلائل کی رُوے مہر نبوت بھی پہلے ہے گگی ہوئی تھی۔للہٰ دااگر دفت بعثت مہر پر مہر لگادی گئی ہوتوا ہے 'نیو ڈیلی نور '' کہاجائے گا۔جب کہ بیام بھی عقائدا ہل سنت کا حصہ ہے کہ آ پ ﷺ تنزل سے دائماً محفوظ اور ہمیشہ ہمیشہ ترقی پر ہیں۔ آپ کے ہر کمال میں ہر آن اضافہ ہوتا رہتا ہے۔ بار بار کاش صدرمبارك بحى الى كى رجنمائى كرتاب وقال الله تعالى وللاحرة حيرلك من الاولى-نیز قر آن مجید کی بعض سورتوں اور بعض آیتوں کا کئی بار نازل ہونا بھی اسی حقیقت کی غمازی کرتا ہے۔ الغرض مہر نبوت کا شروع سے شانۂ اقدس پر شبت ہونا ایک نا قابل تر دید حقیقت ثابتہ ہے جس کی پیش کردہ روايت سے سی طرح تفی ثابت تہيں ہوتی للہذا جانب مخالف کواس واويلا سے پچھوفائدہ نہ ہواو للہ المحمد۔ مترش كامت ماركافى: مہر نبوت کا مبارک شانوں کے درمیان نشان ہونا ہمارے نبی ﷺ کی عظمت نبوت کا نشان اعظم ہے

مہر بوت کا مبارک سانوں نے درمیان کتان ہونا ہمارے بی ﷺ کی سمت بوت کا کتان اسلم ہے لیکن معترض نے اس پر'' ایک شبہ کا ازالہ'' کا عنوان لگا کرا ہے شان کی بجائے شبہ سے تعبیر کیا ہے ( خدا کی پناہ ) ۔ تو کیا اس سے بیداضح نہیں ہوتا کہ معترض کی مت ہی ماری گئی ہے۔ **اعتراض دہ**:

''ہم تقریباً دس صحابہ کرام کے اقوال پیش کر چکے ہیں کہ انہوں نے ارشادفر مایا کہ سرکار الظین کونبوت چالیس برس کے بعد عطا ہوئی۔تو کیا ان کومہر نبوت کاعلم نہیں تھا''۔(صفحہ ۲۵۸)۔

**الچماپ**: ان میں سے سی نے نہیں کہا کہ آپ ﷺ چالیس برس سے پہلے نبی نہیں تھاس لئے بیہ ٹو ال خود بخو د غلط ہو گیا کہ کیاان کوم رنبوت کاعلم نہیں تھا''۔

باقی ان میں سے بعض روایات پایی شبوت کونہیں پہنچین اور جو ثابت ہیں ان میں کوئی ایسی صراحت نہیں ہے کہ نبوت آپ ﷺ کو چالیس برس کے بعد عطا ہوئی بلکہ عموماً اس کے لیے''ب ع'' کا مادّہ استعال ہوا ہے جسے نبی بننے اور اس سے قبل نبی نہ ہونے کے معنیٰ میں لینا شدید غلطی یا نافہمی یا مغالطہ آ فرینی ہے۔ معترض نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے اقوال مبار کہ کو غلط رنگ دے کرعوام کو دھو کہ دینے کی کوشش کی ہے جو اخلاص فی الدین کے سراسر منافی ہے مکمل تفصیل باب نہم میں آ رہی ہے۔

'' نیز جن حفرات نے مہر نبوت دالی روایت کوفل کیا ہے کہ سرکار الظیرہ پر بوقت ولادت ہی مہر نبوت موجود تھی توانہوں نے خوداس امر کی بار بارتصریح کی ہے کہ سرکار الظیر کو نبوت چالیس سال کے بعد عطا ہو تی اور کتب سیران تصریحات سے بھری پڑی ہے تو کیا ان ناقلین کو مہر نبوت والی روایت کا مطلب سمجھ نہ آیا؟'' (تحقیقات صفحہ ۲۵۹٬۵۵۸)

المحلب: آب نے یہاں ایسی کوئی عبارت پیش نہیں کی ہے صرف اتنا لکھ دینے سے بات پوری نہیں ہوئی کہ ''کتب بھری پڑی ہے' اس لیۓ اس کے پیش کیۓ بغیرہم سے اس کے جواب کا مطالبہ کرنا کوئی عقل والی بات نہیں ہے البتہ قدرت نے آپ سے ریکھوا اور منوالیا ہے کہ بوقت ولا دت با سعادت مہر نبوت کے موجود ہونے کی حدیث بھی موجود ہے اور اس کے قائلین کی جماعت کا وجود بھی مسلم ہے۔ فل للہ الحجة المسامیة ۔ سجان اللہ مناظر ہوں تو ایسے ہوں۔ ریم مدعی لاکھ پہ بھاری ہے گواہی تیری **افتر ال جارت ہوں** کر شتہ اور اق میں ہم ایسی عبارات پیش کر چکے ہیں جن میں مذکور ہے کہ سرکا رائلیں کو چا لیس برس کے بعد نبوت ملنے پر اجماع ہے تو کیا پوری امت کے علاء اس دلیل سے نے خبر شے' ۔ (سختی ا

المحلب: كون سى عبارت بر سمقام پر بى اس كى نشاندى نېيى كى گى تا كەغور كيا جاتا اور جواب كا فريغىد سرانجام دياجاتا- بهم نے بھى عبارات تو كبا كيك عبارت بھى اليى كېيى نېيى دىكىمى جس ميں معترض كے حسب دعوى سيد عالم بى كوچا كيس برس كے بعد نبوت كے ملنے پرا جماع كا بونا ندكور بورا جماع بوتو كب بوا سمن م كا بوا عجيب اجماع بر كەركى كواس كى خبر بى نېيى پحرا گريد دعوى صحيح بوتو اجماع كا منكر تو كافر يا گراہ بوتا ب كا بوا عجيب اجماع بي كوچا كيس برس كے بعد نبوت كے ملنے پرا جماع كا بونا ندكور بورا جماع بوتو كب بوا سمن كا بوا عجيب اجماع بركى كواس كى خبر بى نهيں پحرا گريد دعوى صحيح بوتو اجماع كا منكر تو كافر يا گراہ بوتا ب كى اس كا مطلب بيد بوا كە محاب كرام سے ليكر بعد كے دہ تمام ائمة شان اور علماء اسلام (صوفياء دفتهاء نيز محد ثين اور منگلمين ) جوچا كيس سال سے پہلے بھى آپ يہ كو نبى ما نتے بيں جس كى تفصيل بم نے دعوت رجوع نيز تنبيهات بحواب تحقيقات جلداد ل ميں كردى برا دور كى خود ن ما نتے بيں جس كى تفصيل بم نے دعوت رجوع تيز تنبيهات بحواب تحقيقات جلداد ل ميں كردى برا دور كم از كم يركمراہ محمد في تحقيقات كو بھى اقرا ر ہر كے دور الكى نيز مى قاملىن بين دور سب معاذ اللددائرة اسلام سے خبر اور مور اور كم از كم يركمراہ محل ہے دوت ديو م تيز تنبيهات بين دور سب معاذ اللددائرة اسلام سے خبر مور ميں ما خود مصنف تحقيقات كو بھى اقرا ر ہے كە ال كى الكى كى مور مى ما خبر ہوں كى مور مور م تيز تبيم مين بين دور سب معاذ اللددائرة اسلام سے خارج اور كم از كم يوكر گراہ تھے۔ ولا حول ولا قور الا باللام ـ قدريدت البغضاء من افوا ھھم و ما تحفى صدو رھم اكبر ۔

اس تفصیل کے پیش نظر معترض کا میہ و ال خود بخو د باطل اور کا فور ہو گیا کہ ' پوری امت کے علاءاس دلیل سے بے خبر شخ' کیونکہ اس کی بنیا ددعویٰ اجماع مذکور پر ہے جو بے بنیا د ہے جس سے نتیجہ خود بخو دغلط قرار پایا۔ البتہ بعض وہ عبارات کہ جن میں اعلان نبوت کے وقت آپ کھی کی عمر شریف کی بحث ہے کہ چالیس برس تصی یا اس سے کم ومیش؟ وہ قطعاً ان کے مفید مدعانہیں جنہیں ان کا اپنی دلیل سمجھنا نا تمجھی یا پھر دانستہ دھو کہ د،ی کی مذموم سعی ہے اس کی کمل تفصیل ' باب نہم' میں دیکھی جاسکتی ہے۔

**لت کیا گیگ بخ**ین سنج تحقیقات کی فہر ست عنوانات نیز اس کے صفحہ ۲۳۲ پر دی گئی وضاحت کے مطابق یہ امراظہر من الشمس ہے کہ صفحہ ۲۴۲ سے پہلے کا حصہ مولا نا کا اور فذکورہ صفحہ سے آخر تک کا حصہ ان کے بیٹے کا تحریر کردہ ہے لیکن پیش نظر عبارت میں (جو صفحہ ۲۵۹ کی ہے اور قطعی طور پر صفحہ ۲۴۲ کے بعد کی ہے ) واضح طور پر لکھا ہے کہ ''گزشتہ اور اق میں ہم ایسی عبارات پیش کر چکے ہیں'' یعنیٰ کیا کہا جائے کہ بیڈ 'ہم' نفلسفہ رضا پر بنی ہے یا گزشتہ اور اق میں ہم ایسی عبارات پیش کر چکے ہیں' نے یعنیٰ کیا کہا جائے کہ بیڈ 'ہم' نفلسفہ کر ضا پر بنی ہے یا گزشتہ اور اق میں ہم ایسی عبارات پیش کر چکے ہیں' نے یعنیٰ کیا کہا جائے کہ بیڈ 'ہم' نفلسفہ کر ضا پر بنی

**احتراض بجم محقم**: ''اللہ رب العزت کو مہر نبوت کاعلم ہے اس کے با وجود اللہ تعالیٰ نے نبی کریم ﷺ ے اعلان کروایا۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

فقد لبنت فیکم عمراً من قبله' ما کنت ترجوا ان یلقی الیك الکتاب الا رحمة من ربك ۔ نیز نبی کریم اللہ نے ارشاد فرمایا فو اللہ ماہمت و لا عدت بعد هما لشئ من ذلك حتی اکرمنی اللہ بنبو ته (خصائص كبرئ صفحه ۸ شفاء شریف جلداة ل صفحه ۸)۔ حسب فقل امام سیوطئ حافظ این حجر نے فرمایا اس کی سند صحیح ہے۔ امام حاکم نے فرمایا امام

مسلم کی شرط پر صحیح ہے۔علامہ ذہبی امام حاکم کی موافقت کی (ملتحصاً) (تحقیقات صفحہ ۲۵۹)۔ **الجاب**:

پیش کردہ دونوں آیتوں کے الفاظ سے معترض نے وجہ استدلال واضح نہیں کی نہ ہی ان کا ترجمہ کیا ہے۔ نیز ان میں سے کسی کا کوئی ایسا لفظنہیں جس میں بیصراحت ہو کہ آپ ﷺ چالیس سال سے پہلے نبی نہیں تھے(معاذ اللہ )۔ یا مہر نبوت دلیل نبوت نہیں۔

اس طرح تحریر کردہ روایت کا بھی اس طرح کوئی لفظنہیں ہے۔

''اکرمنی اللہ بندو تہ''کالفاظ بھی معترض کی دلیل نہیں کیونکہ برتقد بریشلیم ان الفاظ میں ''نبوۃ'' وی جلی کے معنی میں ہے جب کہ دی جلی کا آغاز قطعی طور پر اس دفت ہوا جب آپ کھی کم شریف چالیس برس ہوئی اور بفضلہ تعالیٰ ہم اس کے قائل نہیں ۔ پس معترض کو اس کی اس تقریر کا بھی کچھ فائدہ نہ ہوا۔ان کے کلمل تفصیلی جوابات کے لیے ملاحظہ ہویا بنم کتاب ہٰذا ا**حتراض منت**:

'''امام سیوطی نے خصائص کبر کی اور شاہ عبدالحق محد ث دہلوی نے مدارج الدیو ۃ میں تصریح فرمائی ہے کہ سارے اندیا علیہم السلام پر دفت ولا دت ہے ہی مہر نبوت موجود تھی لیکن ان اندیا علیہم السلام کے ہاتھوں پر ہوتی تھی اور آپ بی کے دونوں کندھوں کے درمیان تھی تو اگر فریق ثانی کی مید کیل صحیح ہے تو پھر سارے اندیا ء علیہم السلام کو بچپن سے نبی ماننا پڑے گا حالانکہ پوری امت میں کوئی اس کا قائل نہیں ہے''۔(تحقیقات صفحہ 201)۔

معترض نے اپنے اعتراض اول میں امام سیوطی کے حوالہ سے جس امر کا انکار کیا تھا بفضلہ تعالیٰ ان کے ساتھ حضرت شیخ محقق کو شامل کر کے اسی امر کو ایک بار پھر تسلیم کر لیا ہے اور خدا کے کرنے سے جس امر کو سرکا ر ﷺ کے لیۓ مانناان کے لیۓ بارگراں ہور ہاتھا اب وہ اے تمام انبیا علیہم انسلام کے لیے مان گئے ہیں۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

رہا ہی کہ اس سے تمام انبیاعلیہم السلام کونٹروغ سے نبی ماننا پڑے؟ توجوا بأعرض ہے کہ ہمارے مطالعہ کے مطابق صحیح یہی ہے کہ تمام انبیاء علیہم السلام پیدائش نبی ہیں محققین امت اصولی طور پر اس کے قائل ہیں جب کہ عدم ذکر ذکر عدم کوادر عدم درددعدم وجود کوستلز منہیں اور ہماری تحقیق کے مطابق پوری امت میں صرف بیا نوکھا گروپ ہی اس کامنگر ہے۔ مکمل تفصیل اس باب میں ' میثاق النبین '' کی بحث میں عنظر یب آ رہی ہے۔ معترض''ماننا پڑے گا'' کےالفاظ ایسے دل تنگی ہےلکھ رہاہے جیسے کسی کوموت کے لیے تکھییٹ کر لے جایا جار ہا ہوحالا نکہ اللہ کے محبوبوں کی عظمت وشان کو مان لیناغلامی ہے اورغلامی میں حیات ہے قہ ۔۔۔ال اللہ تعالى ''وهو مؤمن فلنحيينه حيوة طيبة ''ليني حلَّ قطيبات ملحكي جوابل ايمان ہو اورايمان کی بنیاد کیا ہے؟ حبِّ مصطفیٰ ﷺ ۔ کے ماقبال عبلیہ السبلام لایؤ من احد کم حتی اكون احب اليه من والده وولده والناس اجمعين (رواه الشيخان وغيره). اہل محبت کامشہورنعرہ ہے: غلامی رسول میں' موت بھی قبول ہے۔طیبہ بطیّب خاطر ماننے کامقنصٰی ے۔ پس نہ معلوم موصوف کواس قدر دل بھی کیوں؟ احزافهم 'امام زرقانی نے ارشاد فرمایا کہ بعض علاء کا قول ہے کی عیسٰی علیہ السلام اور یچیٰ علیہ السلام بچین سے نبی تتے لیکن صحیح اور مختار قول یہی ہے کہ ان کوبھی باقی اندیاء علیہم السلام کی طرح چالیس برس کے بعد نبوت حاصل ہوئی''۔(تحققات صفحہ ۲۵۹)۔ الجالب:

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

پھرانتہائی پُرلطف بات سہ ہے کہ وہ یہاں اس کو بعض علاء کا قول کہ درہے ہیں اور مختار وضح اس کے برخلاف کو قرار دے رہے ہیں جب کہ وہ اپنی اسی کتاب میں اس کے برعکس سیدناعیسی ویجیٰ علیہاالسلام کے بچپن سے نبی ہونے کو قرآن وحدیث کا فیصلہ لکھ آئے ہیں جس سے وہ بقلم خود قرآن کے منگر قرار پا گئے اور ''اس گھر کو آگ گی گئی گھرکے چراغ سے' ۔

چنانچہ لکھتے ہیں:'' حضرت عیسٰی اور حضرت کیجیٰ علیہماالسلام کا معاملہ قرآن واحادیث سے صراحةً ثابت ہے''۔ملاحظہ ہو۔(تحقیقات'صفحہ۳۳)۔

نیز دوسری جگہ پرسیدعالم بھی کی نبوۃ کے انکار کے جوش میں آ کر کہتے ہیں: '' حضرت عیسی اللی میں ..... ..... حقیقت نوریہ پرطاری ہونے والا حجاب بالکل خفیف تھا۔ لہذا ابتداء ہی سے نبوت ورسالت کی اہلیت واستعداد موجودت اس لیے ان کو اس وقت اس نعمت سے سرفراز فرمادیا گیا اور نبی مکرم بھی کا (حجاب) نسبتاً کی تعلیم اللہ تعلیم اللہ کی المیت کے سرفراز فرمادیا گیا اور نبی مکرم بھی کا (حجاب) نسبتاً کی تعلیم اللہ تعلیم اللہ کی اللہ تعلیم اللہ کی اللہ تعلیم اللہ کی اللہ تعلیم میں آ کر کہتے ہیں: '' حضرت علیمی اللہ تعلیم واستعداد موجودت کی اس لیے کان کو اس وقت اس نعمت سے سرفراز فرمادیا گیا اور نبی مکرم بھی کا (حجاب) نسبتاً کی نی خوت اس کی کثافت کو اس دفت اس نعمت میں میں اللہ تعلیم میں اللہ تعلیم کی کثافت کو اس جب لطیف کر دیا گیا.... تب آ پ کو یہ منصب سونیا گیا''۔ (آ گے انہوں نے حضرت علیمی اللی کی کثافت کو ..... جب لطیف کر دیا گیا.... تب آ پ کو یہ منصب سونیا گیا''۔ (آ گے انہوں نے حضرت علیمی اللی کی کثافت کو ..... جب لطیف کر دیا گیا.... تب آ پ کو یہ منصب سونیا گیا''۔ (آ گ انہوں نے حضرت علیمی اللی کی کثافت کو .... جب لطیف کر دیا گیا..... تب آ پ کو یہ منصب سونیا گیا''۔ (آ گ حضور سید عالم بھی کے لیے نتی کردہ تجاب کو دو پر کے ہو جات کو چاند کی آ گے سفیدا در بار کی بد کی سے تعبیر کیا اور

الغرض موصوف جس چیز سے جان چھڑانا چاہتے تھے قدرت نے ان سے اس کا اقرار کرالیا نیز اس بات کوانہوں نے قرآن وحدیث کا صرح فیصلہ بھی کہا پھراس کے برخلاف کو مختار وضح بھی قرار دیا جس سے ان کی کیفیت اب ہیہ ہے کہ'' نہا گلتے بنے نہ نگلتے بنے''۔

نوث: عبارت زرقانی وغیرہ کے مضمون کے حوالہ سے کمل تحقیق عنقریب 'و جعلنی نبیا ''اور' و اتب ال الحکم صبیا'' کے تحت آرہی ہے۔

محريم مربوط مصامت للل : حصرت شیر خداعلی کرم اللدوج به الکريم نے فرمايا: '' حسابت نبوة '' کی تحرير کلمه طيب بتھی دولائنین تصیں او پر کی لائن میں ''لا الله الله ''اور پنچ والی میں ''مسرمد رسول الله '' لکھا تھا۔ (خصائص کبر کی جلدا صفحہ ۵ بحوالہ ابن عسا کر بروایت حضرت ابن عمر ضی اللہ ننہ ما)۔

علادہ ازیں ''محمد رسول اللہ'' کے الفاظ کانفش ہونا حضرت سلمان اور حضرت ابن عمر رضی الله عنہم کے قول سے بھی مردی ہے۔ملاحظہ ہو( خصائص کبرئ جلدا' بحالہ ابن عسا کر تاریخ نیسا بور للحا کم ابولیم)۔ **اقرل:** بیردوایات بھی مانحن فیہ کی مؤید ہیں کیونکہ''محمد رسول اللہ'' جملہ اسمید خبر سیے جوددام پر

دلالت کرتا ہے۔ آپ ﷺ اس وقت نبی نہ تھے تو محمد رسول اللہ کی تحریر مہر کا کیا مطلب؟ بیالفاظ جب اور جہاں ہوں ان کا یہی معنٰی ہوتا ہے۔ حضرت محمد اللہ کے رسول ہیں۔ ﷺ۔ و مللہ المحمد۔

رسول اللدي ي ح خوابوں پر اعتر اض كاجواب

فقير نے ''وعوت رجوع'' ميں لکھاتھا: ''متنق عليه حديث ميں ام المؤمنين عائش صديقة رضى اللد عنها سے مروى ہے انہوں نے فرمايا: اول مابدى به رسول اللہ الله من الوحى الرؤيا الصادقة فى النوم فكان لايرى رؤيا الاحاءت مثل فلق الصبح (الى) حتى حاء الحق و هو فى غار حراء الخينى (وى جلى كے نزول سے قبل) رسول اللہ اللہ وي دوئى نيند ميں سچ خواب سے شروع ہوئى ۔ پس آپ جو بھى خواب د كيھتے' وہ منح صادق كى طرح سچا ثابت ہوتا (الى ) يہاں تك كما تو مقدان مازول ہوا (وى جلى الروا ميں الروا مان مائي من ال

**اقرلؓ:** بیرحدیث اینے اس مفہوم میں داضح ہے کہ اعلان نبوت سے پہلے بھی آپ ﷺ پر دحی خفی کا سلسلہ جاری تھاجوتل از اعلانِ نبوت آپ کے نبی ہونے کی بتین دلیل ہے''۔(دموت رجوع'صفیتا'۱۳)۔

**م اقرارالان:** نبی کے خواب پر وی کا اطلاق مذکورہ حدیث میں موجود ہے۔ ﷺ۔ نیز قر آن مجید میں حضرت خلیل اللّٰدعلیہ الصلاۃ والسلام کے حوالہ سے ہے کہ انہوں نے اپنے فرزندار جمند سے فر مایاتھا:''یا بنّی انی ارای فسی المنام انی اذبحك الخ''میرے بیٹے میں خواب میں دیکھا ہوں کہ تہمیں ذیح کرر ہاہوں تو اس بارے میں تم کیا کہو میں تم کیا کہو گے؟ انہوں نے عرض کی:یا ابت افعل ماتؤ مرالخ ابا جان جس کا آپ کو تکم دیا جار ہا ہے آپ وہ کر گزریں میں ان شاء اللہ صبر کر کے دکھا دُں گا۔ (الصافات)۔

یہ بھی ہمارے موقف کی دلیل ہے ورنہ خواب کو ماتؤ مرکہنے کا کیا مطلب نیز خواب کی بنیا د پر بیٹے کو ذخ کرد نے کا کیا جواز؟

نیز صحیح حدیث میں ہے'' رؤیسا الانہیساء و حسی ''انبیاعلیہم السلام کا خواب بھی وتی ہوتا ہے۔ (صحیح بخاری)اس پرمعترض فریق کی طرف سے حسب ذیل اعتراضات کیے گئے ہیں پڑھنے مع جوابات۔ **اعتراض قبران قبرا**:اس امر پر تمام محدّثین اور سیرت نگارشار حین حدیث اورمفسرین کرام متفق ہیں کہ سرکار

الطلیلا کو یچ خواب چالیس سال کے بعد دکھائی دینے شروع ہوئے تو بیتو ہماری دلیل ہے کہ سرکار الطلیلا چالیس

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

برس کے بعد نبی بنے''۔ (تحقیقات صفح ۲۷۱)۔ الحکاب: تمہماری دلیل نہیں ہے کیونکہ''اس پرتمام متفق ہیں کہ سیچ خواب چالیس سال کے بعد شروع ہوئے''بالکل جھوٹا دعویٰ ہے جس کے غلط ہونے کے لیے اتنا بھی کافی ہے کہ موصوف اس کے ثبوت میں اس سلسلہ کی کوئی ایک عبارت بھی نہیں لا سکے بلکہ الطلے اعتراض میں موصوف کے کچھالفا ظالیسے ہیں جواس کا ابطال کررہے ہیں ۔عبارت آ رہی ہے۔

یہ ہو بھی نہیں سکتا کہ مذکورہ اہل علم حضرات اس پر متفق ہوجا ئیں کیونکہ مسّلہ ہٰڈا کی بنیاد صحیحین وغیر ہما کی ہماری پیش کردہ منقولہ بالاحدیث ہے جب کہ اس میں سیچ خوابوں کے ذریعہ دحی اور دحی جلی کی آ مد کے درمیان فاصلہ کا ہونا صریحاً مذکور ہے۔

پھر چونکہ معترض فریق کا ساراز وراسی پر ہے کہ آپﷺ نبی چالیس سال کے بعد بنے جس کا آغاز سورہ علق کی ابتدائی آیات کے نزول سے ہوااس لیے قطعی طور پر بیہ بات فیصل ہوگئی کہ بچے خوابوں کا سلسلہ عمر شریف کے چالیس سال ہونے سے پہلے کا ہے۔لہٰذا چالیس سال بعد شروع ہونے کا دعویٰ بھی یقینی طور پر مجموٹ ہوا۔ پھر بیدفاصلہ پچھ بھی ہو۔ ہم صورت اس سے چالیس سال کے بعد نبی بننے کا ان کا دعویٰ خاک میں مل جاتا ہے۔

مزید تصریحات لیجیے: عرش یف کے چالیس سال ہونے سے کافی پہلے کا واقعہ ہے سید عالم تل نے ارشاد فرمایا: مر علی جبر ئیل و میکائیل علیه ماالسلام و انا بین النائم و الیقطان بین الرکن و زمز م فقال احدهما للا حرهو هو ؟قال نعم و نعم هو لولا انه یمسح الاو ثان الخ یعنی میں مطاف کعبہ میں رکن اسود اور چاہ زمزم کے درمیان لیٹایا بیٹھا ہوا تھا۔ تھوڑی تی نیند کی کیفیت تھی کہ جرئیل و میکا ئیل علیہ السلام کا محص تر زرہوا ان میں سے ایک نے میر منعلق دوسرے سے کہا: کیا یوہ ہی جان ہوں نے جواباً کہا ہاں وہی تو بیں ان کے نام پیغام ہے کہ بتوں کو طواف کے درمیان چھونا نہیں۔ ملاحظہ ہو۔ (خصائص کر کی جلدا موہ ہو کہ جرئیل الدام کا بحوالد ابونیم عن العدیقہ )۔

الحلق: حدیث بلذ ااعلان نبوت سے عرصہ سے پہلے خواب میں وی الہی ہونے کا بیّن ثبوت ہے۔ الحلق: حدیث بلذ ااعلان نبوت محرصہ سے پہلے خوابہ سے آپ کھی کی قبل از اعلان نبوت عبادت کے تناظر میں ارقام فرمایا: '' بالو حدی و الکشو ف الصادقة '' یعنی آپ کھاس دور میں جب کہ شریعت مطہرہ نہ آئی تھی وحی ادر سیچ کشفوں کے ذریعے ملنے والی مدایات الہیہ کے مطابق عبادت فرماتے ہے۔ (شرح فقد اکبر

صفحة ۲ 'طبع كراحي)\_ علامه پرماروي عليه الرحمة فرماتے بيں: ''والسنبي يحوز ان يأتيه الوحي بوجه آخر من الهام Ô او منام ''یعنی نبی کے لیےا تنا کافی ہے کہ اس کے پاس الہام والقاء یا خواب کے ذریعہ ہدایات آئیں۔ ملاحظه بو(النمر اس صفحه ۵۵ نیز مجموع الحواشی ملااحد جلدا دّل بحواله بیضادی) . علام رحمتى رحمة اللدعليه كلصة بين: "أن السنب من او حي اليه ولو في النوم "لين في وه موتاب Ο جس کے پاس مطلقاوتی آتی ہوا گرچہ صرف نیند میں ہو۔ ملاحظه بو (العقد النامي في شرح الجامي جلدا تحت عبارت خطبه و جامى والصلوة على نبيه) -الل ان عبارات کے الفاظ 'الکشوف'' 'او منام''اور 'ولوفی النوم ''ہمارے موقف کی دلیل ین که صرف نوم میں مدایات محض اس وفت منصور ہوئیتی ہیں جب و<sup>ج</sup> جلی کی آمد کا سلسلہ ابھی جاری نہ ہوا ہو۔ اس سب يقطع نظر سيدعالم ، محمد يت تحيي "كنت نبيا و آدم بين الروح و الحسد "كى رُوي یہلے سے نبی ہیں اورز مانۂ اعلان نبوت تک کسی دور میں اس کا انقطاع ( نبوت کامنقطع ہوجانا ) ثابت نہیں اور خواب زندگی کا حصہ ہیں تواس عرصہ میں آپ نے جتنے خواب دیکھے دہ سب نبی کے خواب قرار پائے۔ﷺ۔ چنانچه علام جمابن جعفركتانى امام علامه نابلسى كے والہ سے لکھتے ہیں ف کے ان نبیہا ورسو لا بالفعل عمالهما بنبوة ورسالته في عمالمي الحقائق والارواح كما مرثم في عالم الاجسام والذر واتبصلت نبوته بجميع الخلائق من غير انقطاع الي زمن وجود جسده المكرم فبعث بجسده في عالم الاجسام (الي) وبه يفهم معنى قوله عليه الصلاة والسلام كنت نبيا وآدم بين الروح والسحسد '' فلاصديدكه آب علم حقائق المحتمار مرعالم اجساد مي جلوه كرمون تك مرجهان اور مردور می*ں برابر سے بغیر کسی انقطاع کے ہمیشہ ہمیشہ بالفعل نبی ورسول رہے۔حدیث'' ک*ےنت نبیا و آدم ہین الرو ح والحسد "كايمى مفهوم اورحديث مذكوراس كى دليل ب-

ملاحظہ ہو۔ (جلاء القلوب جلدا مفرد ۲۸۹ طبع بیروت نیز الحدیقة الندیۂ جلدا مفرد ۲۰۰۴ سے بھی یہی متفاد ہوتا ہے)۔ علامہ ابوالفیض کتانی فرماتے ہیں حدیث کنت نبیب الخ اپنے حقیقی معنی پر ہے جو بعد ولا دت باسعادت تا اعلان نبوت سمیت تمام ادوار کو محیط ہے۔ ولا دت با سعادت تا اعلان نبوت آپ کو نبی نہ مانے کا مطلب میہ ہوگا کہ 'ان النبو ۃ التی البسدھا اللہ ایاہ سلبھا ''وہ نبوت اللہ تعالیٰ نے آپ سے سلب کرلی اور چھین لی تقی یعنی جب کہ سلب نبوت محال ہے۔ (الکشف والہ یان شرہ ۱۵ مارے)۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ اب بنیم اب بیم اب بنیم اب با اب ال اب ال

**احراش قبر**7: ''اگرمان بھی لیاجائے کہ ساڑھےا نتالیس سالکے بعد پچے خواب شروع ہوئے تو اگر ساڑھےا نتالیس سال کے بعد نبوت تسلیم کرنا گستاخی نہیں ہے تو اگر مزید چھ مہینے کا وقفہ تسلیم کرلیا جائے تو پھر بیہ گستاخی کیسے ہوجائے گی''۔ (تحقیقات صفحہ ۲۱)۔

الجلب: جب آب الحکی نبوت مردور میں بلاا نقطاع ثابت ہے تو پڑھ بجھ لینے کے باوجودا سے تسلیم نہ کرنا یقیناً بارگاہ رسالت مآب کھ میں سوءاد بی اور آپ کے فرمان ذیشان کو وقعت اور کچھاہمیت نہ دینے کے مترادف ہے۔ ساڑھے انتالیس سال تک کوئی نہ مانے یا صرف مزید چھ ماہ کا قول کرے دونوں مجرم ہیں۔ لہٰ دا اس اگر اگر اگر کی رب کا کچھ فائدہ نہ ہوا۔

الحمد للد معترض فرایق نے اس سے میا شارہ دے دیا ہے کہ سیچ خواہوں کا سلسلہ چھماہ قبل ازاعلان نبوت شروع ہونے کے بھی دلاکل ہیں تب ہی تو ساڑھا نتالیس کا حساب پیش کرر ہے ہیں البتہ اس سے ان کا عوام کو میہ تاثر دینا کہ قائلین نبوت ساڑھا نتالیس سال تک معاذ اللہ ثم معاذ اللہ آپ بھی کو نبی نہیں مانتے بلکہ پچ خواہوں کا سلسلہ شروع ہونے کے بعد ہی آپ کو نبی مانتے ہیں موصوف کی تج فہمی یا پھر عمداً دھو کہ دہی اور دیدہ دانستہ مغالطہ آفرینی ہے جو بہت بردی زیادتی اور ہم پر ان کا سراسر جھوٹا الزام ہے جس سے ہم ہزار بار بری ہیں۔ ہم نے یہ بات کب اور کہاں کہی ہے ذرہ تھر بھی صدافت اور جرائت ہوتا لا الزام ہے جس سے ہم ہزار بار بری ہیں۔ مانگا انعام پا کیں۔ ہم نے تو صرف مید کہا کہ قبل از اعلان نہوت آپ بھی کے دافتی نبی کریں اور ہم سے منہ خواہوں کی شکل میں آپ پر وی کی آ مد بھی ہے اور ان پر وی کا اطلاق صحیبین کی منفق علیہ حدیث سے پیش خواہوں کی شکل میں آپ پر وی کی آ مد بھی ہے اور ان پر وی کا اطلاق صحیبین کی منفق علیہ حدیث سے پیش

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

شاردلائل دیئے ہیں۔ پس ان کے اس جھوٹے تا نڑ کے پھیلانے پر ہم سرا پا احتجاج ہیں جس سے انہیں معذرت سرنی ہوگی در نہ روزِ حساب تو کہیں نہیں گیا۔

رہاید کہ''تو پھر بیگتاخی کیسے ہوجائے گ''؟ توجوا باعرض ہے کہ بیگتاخی ایسے ہوجائے گی کہ'' کے نت نبیاو آدم ہین الروح و الحسد ''اٹل فیصلہ نبوی ہے جواب خینیقی معنیٰ میں ہے اور صحیح بھی یہی ہے۔اس کے بعداس کے بےاثر ہوجانے کی کوئی صحیح معیاری شرعی دلیل نہیں ہے جس کے بعد آپ کو نبی نہ ماننا نبوت کے سلب ہوجانے کے نظریہ پر منتج ہوتا ہے جیسا کہ ابھی اعتراض نمبر اکے جواب میں علامہ ابوالفیض کتانی قدس سرہ النورانی وغیرہ سے نصاً گز راہے۔ دوبارہ غور سے دیکھیں شاید کچھا حساس ہوجائے ۔و اللہ الہا دی۔ معنی میں ملہ میں میں الہ انہیں ہے جس کے جو جس کے خطر میں علامہ ابوالفیض کتانی قدس سرہ

مزید یہ کہ معترض کے بزرگوار نے تسلیم کیا ہے کہ محدثین کا نظرید یہ ہے کہ آنخصرت ﷺ چھ ماہ تک مرتبہ نبوت تک محدوداور مخصوص رہے' (تحقیقات صفحہ ۱۳۵) سبد اللہ۔

المتراش فیر حارث '' امام نودی نے شرح مسلم (جلداوّل صفحہ ۸۸ پر) اعلیٰ حضرت کے دالد گرامی مولانا نقی علی خال نے اپنی کتاب انوار جمال مصطفیٰ (صفحہ ۱۱۱) پرتحر میز مایا ہے کہ اگر سرکار الطّفیٰ کو پہلے سچ خواب نہ دکھائے جاتے ادراجا نک صرح نبوت آجاتی تو آپ ﷺ بر داشت نہ کر سکتے'۔ (تحقیقات صفحہ ۲۱)۔

الجاب: ان عبارتوں کا کوئی ایک بھی ایسالفظنہیں جس کا بیتر جمہ یا مطلب ہو کہ آپ کو پنچ خواب اس لیے دکھائے گئے کہ آپ اس وقت نبی نہیں تھے پس بیسب معترض کی پیوند کا رمی اور ذاتی اختر اع ہے۔ O ان عبارتوں کا مطلب صرف بیہ ہے کہ اس دنیا سے حسب اصول آپ بیکی بشریت مقد سہ کو متوجہ

کرنے کے لیے کثرت سے آپ کو تیج خواب دکھائے گئے در نہ اس طرح کے خوا بوں کا سلسلہ تو پہلے بھی موجود تھا جس کی کٹی مثالیں ہم ابھی اعتر اض نمبر اکے جواب میں بھی پیش کر آئے ہیں جب کہ عدم تو جہلی نبوت کے منافی نہیں جیسا کہ نفی علم غیب کے بعض دلاکل کے جواب میں ہمارے اسلاف نے منکرین کے جواب میں یہی موقف اختیار فرمایا ہے کہ عدم توجہ عدم علم کی ہرگز دلیل نہیں۔

تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو۔ (حضرت غزالی ُزماں علیہ الرحمۃ والرضوان کارسالہ مباد کہ'' تقریر منیز''مشمولہ مقالات کاظمیٰ جلد ۲'صفحہ ۱۳۵٬۰۳۱ ملتبہ فرید بیہ ما ہیوال)۔

O علاوہ ازیں علامہ نووی رحمۃ اللہ علیہ کی اس عبارت کے لفظ ہیں فلا یہ حتملها القوی البشریۃ''نیز حضرت رئیں کمت کلمین کی عبارت میں اس طرح ہے: '' بنائے بشریت منہدم ہوجاتی ہے''۔ جس سے سیامر اظہر من الشمس ہے کہ بشریت مقد سہ ہی کو اس جانب متوجہ کرنا مرا د ہے۔ بالفاظ دیگر آپ کی بشریت مطہرہ والا

پہلو مراد ہے نہ کہ پوری ذات مقدسہ ۔للہٰذا ہیہ کہنا کہ'' آپ ﷺ برداشت نہ کر سکتے''۔معترض کی خانہ ساز عبارت اور اس کا اپنا ملاوٹی قول ہے'علامہ نو وی اور علامہ نقی علی خاں علیہماالرحمۃ نے بیدلفظ قطعاً استعال نہیں فرمائے۔

O اسے یوں بھی بیان کیا جاسکتا ہے کہ سید عالم ﷺ ہمیشہ ترقی میں ہیں۔ بار بار کاشق صدر مبارک بھی اس کی عمدہ مثال ہے ورنہ شق صدر مبارک سے پہلے معاذ اللہ کیا کمی تھی؟ لہٰذا سے خوابوں کا سلسلہ بھی ترقی کا حصہ ہے جو قطعاً منافی نبوت نہیں۔

اسی طرح دیگرانبیاء کرا ملیم السلام کے اس طرح کے بیسیوں واقعات بھی ہیں جیسے بلاءایوب القلیم زکریا التلای کے جسم مبارک کا آری سے چیرا جانا' یحیٰ التلای سمیت بے شارانبیاء کرا ملیم السلام کا کفارنا نہجار کے ہاتھوں سخت بے دردی سے شہید کیا جانا نیز ساحرین سے مقابلہ کے وقت حضرت موسیٰ کلیم اللّہ التلائی کا نیز آنے والے مہمانوں کے کھانے کو ہاتھ نہ لگانے پر حضرت خلیل التلاث کا حساس خوف وغیرہ۔

تو کیام معترض یہاں بھی سیدعالم ﷺ سمیت ان تمام انبیاء کرام علیہم السلام کی نبوتوں کی معاذ اللہ فنی کردے گا کہ نبی ہوتے توان کی بشریت ان امور سے کیوں متأثر ہوتی ؟ولا حول ولا قوۃ الا باللہ العلمی العظیم۔ O قرآن مجید کی زیارت سے پتہ چلتا ہے کہ انبیاء کرام علیہم السلام کی پاک بشریتوں کے عوارض کے حوالہ سے ان کی نبوتوں کا انکار کرنا پرانے زمانے کے کفار ومشرکیوں کا طرز عمل تھا۔

سورة مومنون میں ہے کفارنے اللہ کے نبی کے متعلق کہا: یہ اُک ل مماتاً کلون منہ ویشرب مما تشریو ن یعنی بیوہی چیزیں کھا تا پیتا ہے جوتم کھاتے پیتے ہو۔

نیز سورهٔ فرقان میں ہے و قسال وا مسال هذا الرسول یا کل الطعام و یمشی فی الاسو ق الآیۃ۔ لیمن کفارنے کہا بیرسول ہوتا تو نہ کھا تا اور نہ با زاروں میں آتا جاتا۔

ہے تو صریح الدیو ق'' کامعنی ہے دحی جلی۔ جوعین ہمارے مطابق ہے کیونکہ ہم اس کے قائل میں کہ دحی جلی کا آغاز اس دنیا میں چالیس برس کی عمر شریف کے بعد ہوا۔

نیز ان الفاظ سے بید بھی ثابت ہوا کہ وتی جلی جب بعد میں آئی تو وتی تفی پہلے سے جاری تھی اور بید تھی ہم اہمی ثابت کرآ نے ہیں کہ نبی کے لیے کسی بھی طرح کی وتی تفی کا ہونا کا فی ہوتا ہے۔ اورا گر معترض پھر بھی نہ مانے اور کہے کہ یہاں نبوۃ سے مراد وتی نہیں بلکہ نبی ہونا ہے تو ریبھی اسے تحت مفر ہے کیونکہ اس میں صرف ''اللہ ق'' کے لفظ نہیں اس کے ساتھ ''صرح''' کا لفظ بھی ہے جس کا واضح مطلب یہ بند گا کہ ''نبوۃ'' آپ کی ندا مقد سہ میں پوشیدہ تھی جو چالیس برس کی عرش نف ہونا ہے تو ریبھی اسے تحت مفر ہے کیونکہ اس میں صرف ذر ان مقد سہ میں پوشیدہ تھی جو چالیس برس کی عرش نف ہی ہر طن ہر ہوئی جو عین ہما را موقف ہے۔ الغرض علامہ ندوی ومولانا نقی علی قدس رہما القوی کی یہ عبارتیں نفی کی ہر گر نہیں بلکہ نبوت کا بین ثبوت ہیں۔ میں چالیس سال قبل آپ بھی کے معاذ اللہ نبی نہ ہونے کی صراحت کی گئی ہو بلکہ ان سے سات کی ترض ثابت ہیں ہے۔ علامہ نو وی کے حوالہ سے مسلہ بندا میں ان عبارتوں سے ہٹ کر بھی کوئی الی صرت عبارت نہیں ہے۔ علامہ نو وی کے حوالہ سے مسلہ بند ہی نہ ہونے کی صراحت کی گئی ہو بلکہ ان سے اس کے برعکس ثابت میں چالیس سال قبل آپ کہ تی کے معاذ اللہ نبی نہ ہونے کی صراحت کی گئی ہو بلکہ ان سے اس کے برعکس ثابت میں چالیں سال قبل آپ کی کے معاذ اللہ نبی نہ ہونے کی صراحت کی گئی ہو بلکہ ان سے اس کے برعکس ثابت میں چالیس سال قبل آپ کو تو ترجمول کر ما تطعی طور پر تو جیدہ القول ہما لا یہ ضی بیہ قائلہ ہے۔ علامہ نو وی کے حوالہ سے مسلہ بندا میں ان کے نظر می کا تانہ ہی ایتھی ان کی عبارت کی تو جیہ میں ہم مردست بھیل عنوان کی غرض سے ان کی بعض عبارات پر اکتفاء کیا جات ان کی عبارت کی تو جی میں ہم کی مردان کی عبارت کی توں ہیں اور اس کی میں آر رہی کی ہو ہیں ہیں اور این کی عبارت کی تو ہی تو ہیں ہم

من پید مان پیچ می در در زمان پیچ در می پر عامی سے مسلم مسیق سب مصل در ما میں بین' ۔ (صفحہ۵۸ طبع شبیر برادرز لا ہور)۔

نیز جناب باری نے جب ہمارے حضرت کانور مبارک پیدا کیا (پھر عرش و کرس اور ملئکہ وغیر ہم مخلوقات کواس کے توسط سے پیدافر مایا توان)سب کوا پنی وحدانیت اور حضرت کی رسالت سے آگاہ فر مایا کہ ملأ اعلیٰ میں شور لا الله الااللہ محمد رسول اللہ کا بلند ہوا''(ملحّصاً)(صفحہ۸۵)۔

نیز کسی نے اس جناب سے پوچھا کہ آپ کو منصب نبوت کب سے حاصل ہوا؟ تو فر مایا جب خدانے عرش کو بنایا در آسان اورزیین کو پھیلایا اور عرش کو اٹھانے والوں کے کندھوں پر رکھا اس دفت ساق عرش پر قلم قدرت سے ککھالا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ حاتم الانبیاء''۔ (صفحہ ۸۲۸۵)۔ نیز''ایک بارصحابہ نے گزارش کیا آپ کب سے پیغمبر ہوئے؟ فر مایا جب کہ آ دم درمیان روح وجسد

کے تھے'(صفحہ ۸۷)۔

نیز حضرت آمند کے حوالہ سے لکھا ہے کہ وقت ولا دت با سعادت آسان سے ایک آنے والے نے آ کر مجھے دودھ سے سفید منتک سے زیادہ خوشبوداراور شہد سے زیادہ میٹھا پانی پیش کیا جسے میں نے سیر ہو کر پیا تو وہ اپنا ہا تھ میر سے پیٹ سے ملنے لگا اور کہا: اظھر یا سید المر سلین اظھر یا سید العلمین اظھر یا حاتم النہین اظھر یا نہی اللہ اظھر یار سول اللہ الخ ۔ (صفح ۱۰۱)

نیز''جب آپ پیدا ہوئے خدا کو تحدہ کیا اور فرمایا لا الله ال ۱۱ الله محمد رسول الله ۔سواءخدا کے کوئی معبود نہیں میں بے شک خدا کارسول ہوں''۔(صفحہ ۱۰)

نیز''اس دفت آپ نے جناب الہی میں سجدہ کیا اور کہا رب ہےب لیے امتی خدایا میر کی امت کو میرے داسط بخش دے'۔ (صفحہ۱۰۱)۔

نیز لکھا ہے" بحیرا را جب آپ کو علامات نبوت سے بیچان کر تعظیم کے لیے اٹھا اور ابوطالب ہے کہا هذا سید العالمین هذار سول رب العلمین الخ بیتمام عالم کے سرداراوررسول پروردگار بین '۔ (صفحہااا) علاوہ ازیں ای کتاب کی تلخیص میں حدیث کنت نبیا وادم بین الروح و الحسد کے حوالہ سے لکھاہے: " یہاں سے معلوم ہوا ہے کہ روح مبارک قبل از وجود باوجو دبھی متصف برسالت تھی' الخ۔ ملاحظہ ہو (سرورالقلوب بذکر الحجوب بی صفحہ ۲۳ طبع شیر برادرزلا ہور)۔

اقل: ان تصریحات سے معلوم ہوا کہ اعلیٰ حضرت کے والد ماجد سید عالم بی کی نبوت کے متقدم اور دائمی واستمراری ہونے کے قائل ہیں بناءً علیہ ان کی زیر بحث غیر صرح عبارت کو قبل از اعلان نبوت نبی نہ ہونے کے عنیٰ میں بتاناقطعی طور پر معترض کی سخت کشیدہ کاری اور والد اعلیٰ حضرت پر افتراء پر دازی ہے۔ ایک تاز دو قال کا جاب:

اگر معترض کے کہ پیش کردہ مثالوں میں بعداز اعلان نبوت بشریت مقدسہ کے خاص دی سے متاثر ہونے کی کوئی مثال نہیں ہے؟ توجوا بأعرض ہے کہ اگر چہ مدعا ان مثالوں سے ثابت ہے تا ہم اس کی خاص مثالیں بھی موجود ہیں۔ چنانچہ سیحین دغیر ہما کی حدیث میں ہے اہم المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللّٰد عنہا فرماتی ہیں: ''ولے قد رأیته ینزل علیہ الوحی فی الیوم الشدید البرد فیفصم عنه و ان جبینه لیتفصد عرقا'' یعنی میں نے سخت سردی کے موسم میں چیشم سر سے دیکھا کہ آپ پی پروتی نازل ہوئی تو آپ کی جسمانی کیفیت سے ہوگئی کہ آپ کی پیشانی مبارک سے کمترت سے پسینہ ٹیکنے لگا۔ ملاحظہ ہو (صحیح ہواری جلدان سخت کر اچی)۔

نیز اعلیٰ حضرت کے والد گرامی اپنی اسی کتاب میں جے معترض نے پیش کیا ہے' ارقام فرماتے ہیں: ''صحیح روایتوں سے ثابت ہے کہ جس وقت آپ پر وحی نازل ہوتی 'ایک آ واز مثل آ واز جوش دیگ کے آپ کے سینہ سے کلتی اوررنگ چہرہ مبارک کا متغیر ہوجا تا' جاڑے کے دنوں میں پیشانی سے پسینہ ٹیکنے لگتا الخ۔ (انوار جمال مصطفیٰ ﷺ'صفیہ ۲، طبح ہٰ کور)۔

خلاصہ بیر کہ وحی سے نبی کی بشریت کے پہلو کی کیفیات کو معترض کا عدم نبوت کی دلیل سجھنا اس کی کم علمی اور بچ فنہمی ہے کیونکہ بیا مرتو بعدا زاعلان نبوت بھی آپ سے ثابت ہے (ﷺ) جس پر اصرار کا نتیجہ بہت خراب ہے۔ (و نعو ذیاللہ من سوء العاقبة) ہذا و الحمد للہ۔

· <sup>• قب</sup>ل اعلان تبليغ نه فرمائي كرضم نه آيا تھا' ، پراعتر اض كا جواب

معترض ومنکر فریق کی جانب سے جب بیہ ٓ وازا ٹھائی گئی کہ آپ ﷺ قبل از علان نبوت ' نبی تھے تو آپ نے تبلیغ کیوں نہ فر مائی ؟ جس کا بعض غلاموں ( قائلین نبوت ) کی طرف سے جواب دیا گیا کہ آپ ﷺ پراس کا تھم نہ آیا تھا۔ جب تھم آ گیا تو تبلیغ شروع فر مادی۔اس پرمغترض کا اعتراض پھراس کا جواب دیل میں ملاحظہ تیجئے:

المراض: "ان حضرات كى خدمت ميں شرح عقائداور المعتقد المنتقد كى يومبارت پيش كى جاتى ہے: الانبياء معصومون مامونون من خوف الخاتمة مكر مون بالوحى و مشاهدة الملك مأمورون بتبليغ الاحكام وارشاد الانام".

علماء کلام تو فرماتے ہیں کہاندیا تہلیغ پر ما مور ہوتے ہیں مگر ہمارے مہر پان کچھاور ہی فرمارہے ہیں اور ہم تو ہبر حال اپنے اسلاف کے تابع ہیں'۔ (تحقیقات صفحہ ۲۱۷)۔

**الحاب**: نوٹ: عبارت ہذا شرح العقا ئد(صفحہ،ااطع، تی ایم سعید کراچی) کی ہے۔ المعتقد المنتقد میں بہ صفح جمع نہیں بلکہ واحد کے صیغول سے ہے نیز اس میں''خوف'' کی بجائے

''سوءُ' کالفظ واقع ہے۔ملاحظہ ہو۔ (صفحة ۳ اطبع حامد بيلا ہور)۔جو بنيا دى طور پران بعض كراميہ وملا حدہ متصوفہ كردّ ميں ہے جن كے عقائد باطلہ سے ہے كہ ولىٰ نبى سے مرتبہ ميں بڑھ سكتا ہے معاذ اللّٰد۔ اب ليجئے اس كا پڑھنے جواب:

ميمغرض فريق كى چا بك دىتى بى كەجو چيزان كے ذمہ تمارا واجب الاداء قرض تقى اورجس كى ادائيكى ان كے ذمتہ فرص تقى اور تا حال فرض بى جس كوكم و بيش ساڑ ھے پانچ سال كا عرصہ ہو گيا ہے انتہا كى چستى سے اسے ہم پرا چھال رہا ہے فو ااسفا و الى الله المشتكى۔ O معترض نے چونكہ يہاں المعتقد المنتقد كانام ليا ہے اس ليے قطع نزاع كے لير مناسب مقام اس كى عبارت سے بركت لے ليتے ہيں چنانچہ بحوالہ سنوى اس ميں كلھا ہے: ''الندو۔ قرار احتى لير مناسب مقام اس كى من الله بو اسطة الملك او دو نه فان امر مع ذلك بتدليغه فر سول ''جس بستى پر فرشتہ كے تو سط سے ا كى اور طريقہ سے منجانب اللہ صرف وى آئى وہ نى ہے اگر س كے ساتھ و مما مور بالتراپيغ بى موتو وہ رسول بى اور طريقہ سے منجانب اللہ صرف وى آئى وہ نى ہے اگر س كے ساتھ و و ما مور بالتراپيغ بى ہوتو وہ رسول ہے۔ اس كے بعد المسايرہ كے حوالہ سے نى ورسول كر ما يہن فرق كے متعلق كلھا ہے كہ ہوال كى بارے ميں مجموع طور پر تين اتوال ہيں پہلاتول ہي كھا ہے: ''الفريق بيند ھما بالامر بالتبليغ و عدمه '' نه بى كو

فرماتے بین 'وهو الاول المشهور '' پہلااور شہور قول یہی ہے۔ یہ سب

معترض فريق كى پيش كردہ كتاب المعتقد المنتقد كى ان تصريحات سے معلوم ہوا كہ جمہور علاء شان كى ند جب كے مطابق ما مور بالتبليغ ہونے كى شرط رسول كے ليے ہے نبى كے ليے صرف وتى كا ہونا كافى ہے۔ پس پيش كى گئى عبارت كاتعلق بھى رسول سے ہے نبى سے نبيں للبندا وہ ہمارى دليل ہے معترض كى نبيں۔ O والر قتل قر: ما مورون بالتبليغ وارشادالانا م' كاتعلق بعد بعثت كے حصد زندگى سے ہے جب كہ بحث قبل بعثت والے حصد كتات طيبہ كے بارے ميں ہے لہندا عبارت كو معترض كى تيك ہے جہ كم مطابقت نبيں۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

جب عکم آ گیا تو میدان میں آ گئے۔ **اقرل:** ''حکم ندآیا تفاجب عکم آ گیا تو تبلیخ شروع فرمادی' صرف صحیح تو جیہ ہی نہیں بہت و قیع بھی ہے کیونکہ یہی روٹین خود درحی جلی کے نزول کے بعد بھی تاوفات رہی یعنی ایسا ند تھا کہ سورۃ اقر اکی آیات اتریں تو اس کے بعد آپ بھی نے ہر وقت چوہیں تھنے تبلیخ ہی فرمانی جاری فرمادی بلکہ ان آیات کے اتر نے کے بعد آپ نے انہیں اپنے متعلقین کے سامنے رکھا۔ اس کے کافی عرصہ کے بعد سور ہُ مذرق کی آیات کے اتر نے کے بعد اتریں جن میں آپ کو عکم دیا گیا قسم ف اندر آپ لوگوں کو میر ے عذاب سے ڈرانے کے لیے انٹھیں لیکن اس میں بھی کھل کر تبلیغ کا حکم ند آتا تا صرف تبلیغ کا حکم تھا اس لیے آپ نے خفیہ طور پر لوگوں کو دعوت اسلام دے کر تبلیغ فرمانی شروع فرمائی یہیں سال اس حالت میں گزرے۔

اس کے بعد کھل کرعلان یہ بنج کرنے کا تھم آیا' فاصد ع ہما تؤمر واعرض عن المشر کین'' نیز ''وانہ ذر عشیہ رتك الاقربین'' یعنی آپ کوجس امر کا تھم دیاجا تا ہے اسے کھول کھول کر بیان کریں اور بات مشرکیین کی طرف سے کھڑے کیے جانے والے حالات کی کچھ پروانہ کریں۔اور خصوصیت کے ساتھ ان کو سمجھا ئیں جو آپ کے انتہائی قریبی رشتہ والے ہیں (الح زالشعراء)۔

اس کے بعد سنہ ۲ تک (نماز کاظم آجانے پر) نماز بھی خفیہ طور پرادافر ماتے رہے اور سرعام حرم کعبہ میں پہلی نماز کھل کراس وفت پڑھی گئی جب سید عالم ﷺ کی دعا مبارک کے نتیجہ میں حضرت فاروق اعظم عمر بن خطاب نے اسلام قبول کر کے دنیاء کفر میں تہلکہ بر پاکر دیا اور کفار کولاکارا۔ معلوم ہوا تھم نہ آیا تھا والا جواب بہت وقیع ہے۔

اس کی مزید بھی بے شار مثالیس پیش کی جاسکتی ہیں۔ پہلے ، بخطانه نمازیں کیوں نہ پڑھتے تھے معراج کے بعد کیوں شروع کیں؟ اس لیئے کہ عکم نہ آیا تھا۔حضرت خدیجہ کی وفات ہوئی تو ان کی نماز جنازہ کیوں نہ پڑھی اور ہجرت کے بعد سب سے پہلی نماز جنازہ حضرت اسعد زراہ کی کیوں پڑھی؟ مکی زندگی میں نہ جمعہ پڑھا نہ تر اوت پڑھی نہ رمضان شریف کے روز بے (بطور فرض) رکھے نہ کسی کوان مین سے کسی چیز کا عکم دیا۔ کیوں؟ اس لیئے کہ تکم نہ آیا تھا (و غیر ذلك من الا مثله الکثیرہ)۔

ار بو سے ۱۵ مال میں ان سرے ان سرے رحمہ الد صبید سے ایک طدیمیں کا طراق کے قدم بیک بار سرت فاروق اعظم نے آپ لیک کی خدمت اقدس میں وضو کے لیے کانی پیش کیا تو آپ نے فرمایا کہ'' بیر کیا ہے؟ عرض کی حضور کے وضوکا پانی فرمایا مجھے علم نہ دیا گیا کہ ہر پیشاب کے بعد دضوفر ماؤں وَلَوُ فَعَلَتُ لَگَانَتُ

سُنَّةً اور مين ايسا كرتا توسنت بوجاتا ' د (ذيسل السمدعا لاحسن الوعا وصفى ١٣٨ الطبع اداره تعذيفات اما م احمد صا كراچى سلسله اشاعت مطبوعه ١٩٨٥ء)

نیز سیجین کی متفق علیہ حدیث میں حضرت ابن عباس ای سے روایت ہے '' کان النب ی الله سے موافقہ اللہ اللہ ی اللہ ی سے موافقہ اللہ الکتاب فیما لم یؤ مر فیہ الخ یعنی (بعد از اعلان نبوت بھی) نبی کریم اللہ کوجس امر میں واضح حکم نہیں ہوتا تھا' آ پ اس میں اہل کتاب سے موافقت کو پسند فرماتے تھے۔ملاحظہ ہو۔ (مقلوق المصابح' عربی' صفحہ ۳۸ باب الترجل)۔

''فیما لم یؤ مرفیہ '' کے الفاظ اس امر کی روثن دلیل ہیں کہ اعلان نبوت کے بعد بھی بعض امور غیر ما مور بہ ہوتے بتھے بناءً علیہ آپ لوگوں کوان کا پابندنہیں فر ماتے تھے۔

علاوہ ازیں وہ تمام آیات واحادیث بھی اس مدمیں آ کیں گی جن کامضمون ہی ہے کہ آپ ﷺ ولاً عملاً اتباع وی فرماتے تھے۔ان اتب الا ما یو حی الی لیعن میں صرف اس کی پیروی کرتا ہوں جس کی مجھے وی کی جاتی ہے۔

خلاصہ بیر کہ قبل از اعلان نبوت 'تبلیخ نہ فرمانا اس بناء پر سمجھنا کہ آپ معاذ اللہ اس وقت نبی نہیں تھے قطعاً غلط ہےاوراس کا بیرجواب و قیع ووجیہ ہے کہ اس وقت آپ کواس کا تھم نہ آیا تھا۔ مصنف تحقیقات سے بھی اس کی تصدیق لے لیجئے۔ فرماتے ہیں: آخضرت ﷺ چھ ماہ تک مرتبہُ

نبوت تک محد وداور صرف این نفس کی تہذیب کے مللّف شے بعد از ان آپ دعوت خلق اور تبلیغ پر ما مور ہوئے نبی کے لیے مبلغ ہونا ضر وری نہیں صرف وحی نبی ہونے کے لیے کافی ہے' (ملحّصاً) (تحقیقات صفحہ ۱۳۷۴)۔ **گل از اطلان نبوت مطلق تلیخ کا توست**:

اس کاایک جواب بطریق ''منع '' ہے یعنی آپ ﷺ سے قبل از اعلان نبوت مطلق تبلیغ ثابت ہے پس یہی کہا جائے گا کہ آپ کو چالیس برس سے قبل کی مدت میں جس طرح وحی سے حکم ہوا اور جتنا ہوا نیز جب تک ہوا' آپ ای طریقہ سے اورا تنا اس پر گا مزن' عامل وفاعل اور مبلغ رہے اور جس طرح سے چالیس برس کے بعد حکم ہوا تو آپ نے حسب الحکم اس کوا پنایا۔

بناء بریں صرف نوعیت کا فرق تھا نبی آپ پہلے بھی تھے بطریق خاص اس کا ظہور بعد میں ہوا۔سابقہ مدت میں حسب مذکور عدم ظہور تھا خلونہیں جب کہ عدم ظہور وعدم ا ظہار عدم وجود کو قطعاً ستلز منہیں۔ O چنا نچہ آپ ﷺ اعلان نبوت سے پہلے بھی جملہ امور خیر پر کار بند اور تمام امور قبیحہ سے سخت نفور متصاور

سمی نہ کسی طرح اپنے قول وعمل مبارک سے لوگوں کو بھی اعمال صالحہ کی ترغیب دیتے اور اعمال ستینہ کی تر دید اوران پر تنقید فرماتے تھے جس میں آپ ضرب المثل تے اور سب کے لیئے اسوۂ حسنہ اور کامل نمونہ۔ اسی بناء پر دنیا کو آپ کوصادق وامین کے بلند پابیالقاب سے یا دکرتی تھی ۔

چنانچہ بنوں کے نام کا ذبیحہ آپ نے مبھی تناول نہیں فرمایا۔ بعمر ۹ یا بروایت دیگر ۲ا برس شام کے شہر بصریٰ میں بحیر الرامب نے جب آپ کو آ زما نشأ لات وعڑی کے ناموں کا واسطہ دے کر سلسلۂ گفتگو چلانا چاہا تو آپ نے بت پر سنوں کی موجود گی میں انہیں جھٹک کر فرمایا تھا آپ مجھ سے لات وعڑی کا واسطہ دے کر کچھ مت پوچھیں' واللہ ما ابغضت بغضمہا شیئا قط ''فتنم بخدا مجھے جتنی نفرت ان سے ہے اور کسی چیز سے نہیں ہے۔ بحیرانے کہا اللہ کا واسطہ دے کر پوچھتا ہوں ۔ فرمایا: ''سلن سے مدالت ''جو جی میں آئے پوچھیں ۔ (الخصائص الکبر کیٰ جلدا صفح ۲۸ بحوالہ بیوتی )۔

مکة المکر مدين ظلم کی روک تھا م اور مظلوموں کی فريا دری کے ليے '' حلف الفضو ل' کے نام ہے ايک تنظيم تفکيل دی گئی تو اے کا مياب بنانے اور ترقی دينے ميں سب سے بنيا دی کر دار آپ ہی کا تھا' ای کے متعلق آپ نے اعلان نبوت کے بعد فر مايا تھا کہ اس وقت اس کی خلاف ورزی کے ليے مجصر خ (اعلیٰ نسل) متعلق آپ نے اعلان نبوت کے بعد فر مايا تھا کہ اس وقت اس کی خلاف ورزی کے ليے مجصر خ (اعلیٰ نسل) کے اونٹوں کی بھی پیش کش ہوتی تو بھی ميں قبول نہ کرتا (اس وقت آپ کی عرشريف ميں برس تھی) اس زمانہ کے اونٹوں کی بھی پیش کش ہوتی تو بھی ميں قبول نہ کرتا (اس وقت آپ کی عرشريف ميں برس تھی) اس زمانہ ميں ايک بدو جو ادا کرنے کی غرض سے ملة المکر مد آيا جس کے ساتھ اس کی خوب رو يشی بھی تھی۔ اسے ملة المکر مد کے ايک بتاجر نے اغوا کرليا۔ بدو نے رہمت ذرع کر ماتھ کا مراب آخر حضور کے نوٹس ميں برس تھی) اس زمانہ تو آپ نے نو جوانان قر ليش کو کعبہ شريف ميں جمع کر کے مظلوم کی مدد کے ليۓ آماد وان سے حلف ليا تر کی تر ہوں ہیں ہوتی کہ میں اس زمانہ ہوتی تو ہی ميں جمع کر کے مظلوم کی مدد کے ليۓ آماد وان سے حلف ليا اور ان سے حلف ليا اور نے نہ خوض سے ملة المکر مد آيا جس کے ساتھ اس کی خوب رو بيٹی بھی تھی۔ اس کہ تر قو آپ کی دیا کا مربا ہے آخر حضور کے نوٹس ميں جمع کر کے مظلوم کی مدد کے ليۓ آمادہ فر مايا اور ان سے حلف ليا اور نے نے نو جوانان قرليش کو کعبہ شريف ميں جمع کر کے مظلوم کی مدد کے ليۓ آمادہ فر مايا اور ان سے حلف ليا جس کے نيتے ميں اس دولت مندکو گھنے نيکنے پڑے اور مرعوب ہوکر اس نے بچی والی کی۔ (بھی)۔

O نیز صحیحین کی منفق علیه حدیث میں وارد ہے کہ ام المؤمنین حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہانے قبل از اعلان نبوت کے آپ کے احوال کریمہ کا حوالہ دے کر آپ سے عرض کی تھی: ''کلاو اللہ لایہ حزیك اللہ ابداً انك لتـصـل الـر حـم و تصدق المحدیث و تحمل الكل و تكسب المعدوم و تقری الضیف و تعین

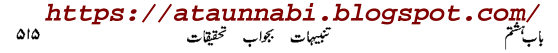
على نوائب الحق '' اللدى قسم اليابالكل نميس موسكما كەللدتعالى آپ كوبھى ضائع فرماد يدى كونكە آپ سراپا خصال خير ميں - آپ صله رحى فرماتے ميں ' بميشه تچى اور كھرى بات كرتے ميں عاجز ونا تواں كى سر پر ش اور تكم بانى فر ماتے ميں نادار كو كما كر كھلاتے ميں مہمان نوازى آپ كا وطيرہ ہے اور حق تچ كے معاملات لوگوں كى اعانت فرمانا آپ كاشيوہ و معمول ہے - (مطّو ة عربی صفح الا محال محال محاد محق ت كے معاملات لوگوں كى اعانت فرمانا آپ كاشيوہ و معمول ہے - (مطّو ة عربی صفح الا محال محمد الله عليه كر معاملات لوگوں كى محارب ني كار مان آپ كاشيوہ و معمول ہے - (مطّو ة عربی صفح الا محمد الله عليه كى مفصل عبارت كر روكى ہے به اور ني سيد عالم محمد اول باب جفتم ميں امام آجرى شافعى رحمة اللہ عليه كى مفصل عبارت گر روكى ہے محمد ہوں معان محمد اول باب جفتم ميں امام آجرى شافعى رحمة اللہ عليه كى مفصل عبارت گر روكى ہے ال و حي و امر بالوسالة '' سيمان تك كر آپ پر وحى جلى نازل ہو كى اور آپ كو تبليغ كاظم ديا گيا ۔ ( كتاب الشريع السو صفح الات) ۔

قدرت نےخودمصنف تحقیقات کے قلم سے بھی پیربات کھوادی ہے۔ 1 میں

### معتقد بخطيات سال كالجوت:

چنانچہ تین روایات نقل کر کے لکھا ہے: ''نبی مکرم ﷺ آغاز نبوت میں خفیہ طور پرلوگوں کو دعوت اسلام دیتے تھے جنی کہ پھر آپ کو کھل کر دحی اور نبوت اور اسلام کی طرف علان یہ دعوت دینے کا تکم دیا گیا اور خفیہ طور پر دعوت دینے کا عرصہ حصول نبوت کے بعد تین سال تک تھا''۔ (تحقیقات صفحہ ۱۳۳۲)۔

نیز قر آن مجید کی ایک آیت کریمہ کا حوالہ دے کر لکھا ہے کہ آپ ﷺ نے فر مایا: ''جب تک اللّٰد تعالٰی نے مجھے تبلیخ احکام کا پابند نہیں کیا تھا اور بیذ مہ داری نہیں سو نپی تھی' میں نے نبی اوررسول ہونے کا دعویٰ نہیں کیا اور تمہیں اتباع وطاعت کا تھم نہیں دیا''۔ (تحقیقات'صفحہ ۲۵)۔ ع مدی لاکھ یہ بھاری ہے گواہی تیری



الغرض قبل ازاعلان نبوت بھی آپ ﷺ سے مطلق تبلیغ ثابت اورایک نا قابل تر دید حقیقت ہے نیز بیر کہ اس عرصہ میں کھل کر تبلیغ نہ فرمانے کی دجہ ریتھی کہ تھم نہ آیا تھا جس کا ہم نے دیگر دلاکل کے علاوہ خود معترض فریق کی گواہی سے ثبوت مہیا کر کے اتمام حجت کر دیا ہے۔ لیھللٹ من ہللٹ عن ہینہ ویحی من حی من ہینہ۔

پیش گوئیوں میں موجودلفظ نبی پراعتر اض کا جواب

فقیر نے دعوت رجوع (صفحہ ۲ تا ۲ ۲) میں کتب حدیث وسیر سے احبار ور ہبان اور کا ہنین وغیر ہم کی رسول اللہ ﷺ کے متعلق جو پیش گو میاں نقل کی ہیں جن میں آپ کی بحیثیت نبی آ مد کی خبریں دی گئی ہیں ان کے بارے میں جانب مخالف سے بیہ کہا گیا ہے (نیز تنبیبہات جلد اوّل باب پنجم ، ششم وہفتم میں پیش کیے گئے اس طرح کے شواہد کے بارے میں بھی کہا جاسکتا ہے ) کہ ان سب کا تعلق ، مستقبل سے ہے کہ ایک نبی نے آ نا ہے اس وقت نبی ہونا مرادنہیں جب کہ آپ چالیس سال کی عمر شریف میں مبعوث ہوئے (ملحّصاً)۔ (تحقیقات صفحہ اس

الجامب: توجواباً گرارش ہے کہ دعوت رجوع (صفحہ19) میں مختصراً اور تنبیر بات جلدا وّل باب پنجم میں دلیل نمبرا کے بعد' ضروری وضاحت' کے زیرعنوان کچھ تفصیل سے اس کا جواب دیا جاچکا ہے۔لہذا اس سلسلہ کی سمی بھی روایت کے مطالعہ کے وقت اس وضاحت کو ضرور طحوظ رکھا جائے جس کا مختصر خلاصہ یہ ہے کہ اس استدادال کی بنیا دمحض اس سلسلہ کی خالی روایات پر نہیں بلکہ دوامور پر ہے۔ نمبرا: بیر کہ ان میں آپ بھٹا کے لیے قبل از اعلان نبوت' نبی کا اطلاق پایا جا تا ہے اور اصول ہے کہ

اذا ثبت المشی ثبت بہ جمیع لو از مہ۔اور نمبر ۲: بیر کم تخلیق آ دم الطل سے قبل آپ ﷺ کا بالفعل نبی ہونا احادیث صحیحہ کثیر دیا نو اعہا ہے ثابت ہے جس کے بعد کسی دور میں آپ کی اس نبوت کا سلب وا نقطاع یا غیر معتبر ہونا کسی بھی معتبر فی الباب دلیل سے ثابت نہیں ہے نیز بعض دیگر دلاکل ایسے بھی ہیں جنہیں مستقبل پر محمول نہیں کیا جا سکتا لہٰذا سے پیش گو ئیاں ایسی ذات بابر کات سے متعلق ہیں جو پہلے سے نبی ہے پس انہیں مستقبل سے جوڑنا حقائق ودلاک کے خلاف اور غلط نیز سینہ زوری بھی ہے۔

**مبارمت دور المعانى** ''كان له عليه الصلاة و السلام فى كل حال الوحى' **پراحتر اصامت كے جمابات :** فقیرنے'' دعوت رجوع'' میں لکھا تھا كہ : ''علامہ سید حمود آلوی بغدادی <sup>ح</sup>فی رحمۃ اللّٰدعلیہار قام فرماتے

یی: ''و کان له علیه الصلاة و السلام فی کل حال من احواله فیها نوع من الوحی ''یعنی اعلان نبوت سے قبل کی مدت میں بھی آپ پرکسی نہ کسی شکل میں وی کے آنے کا سلسلہ جاری رہا۔(روح المعانی کا جلد ۱۳ صفحہ ۴۳ الشور کی طبع ملتان)۔(دعوت رجوع صفحہ ۱۵)۔

> اس پر کیئے گئے اعتراضات کے جوابات حسب ذیل ہیں: احتراض قبیرا:

''بخاری شریف میں باب بدءالوحی موجود ہے صحیح بخاری کے اندروحی کا آغاز چالیس سال کے بعد تسلیم کیا گیا ہے تو پھر بخاری شریف کی روایت کوتر جیح ہوگی''۔(تحقیقات صفحہ ۲۶۱)۔ ا

الجماب: الذائر، آپ ﷺ پر چالیس سال کے بعد دمی سے آغاز ہونے کی کوئی صراحت نہیں ہے۔اگرایسی بات تھی تو الفاظ نقل نہ کرنے میں کیا حکمت تھی ؟اب بھی ذرہ بھر جراُت اور صدافت ہے توضیح ہخاری سے اس کی صراحت دکھا نمیں اور منہ ما نگاانعام پائیں ورنہ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ پر بولے گئے اس جھوٹ اور باند ھے گئے اس افتر اء سے تو بہ کریں۔

المعترض فی جواب معترض کی جہالت کا آئینہ دار ہے کیونکہ ہم نے جو پیش کیا ہے وہ علامہ الوی کا قول ہے جب کہ معترض فی صحیح بخاری کے حوالہ سے مید تأثر دیا ہے کہ اس میں اس کے حسب دعو کی حدیث شریف موجود ہے۔جیسا کہ'' بخاری شریف کی راویت'' کے اس کے الفاظ سے ظاہر ہے۔ اور ترجیح حسب اصول اس وقت دی جاتی ہے جب آپس میں متعارض امور کا درجہ برابر ہولیعنی معترض کا قول صاحب روح المعانی اور صحیح بخاری کی حدیث نبوی کا درجہ برابر مانا تو طریق ترجیح کو اختیار کیا۔لہٰذا میہ نہ صرف جہالت بلکہ یک نوع بارگا و نبوت میں سوءاد بی بھی ہے۔

وقت ہوتا جب دونوں میں وحی کی نوعیت ایک ہوتی جب کہ عبارت روح المعانی میں'' وحی خفی'' کا ذکر ہے اور صحیح بخاری میں'' وحی جلی'' کا بیان ہے جسیا کہ عنوان باب نیز اس کے تحت لائی گٹی احادیث کے مضمون سے واضح ہے۔ ذہول ہو گیا ہے تو باب وحدات ثمانیہ وغیرہ کو دوبارہ تازہ کریں۔

معترض کوان خرابیوں کاعلم نہیں تھا تو اس نے جہالات کا ارتکاب کیا ہے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

O اورعکم تھا تو ہیرا پھیری سے کام لیا ہے جس کے بعد بیظن پختہ ہوجاتا ہے کہ اس پر وہا بیت کا بھوت سوار ہوکر کافی حد تک کنٹرول کر چکاہے ورنہ عظمت نبوت پر بیہ حملے چہ معنیٰ؟ اوراس طرح کی اس قدر بے اعتدالیوں کی کیا دجہ؟ ا**ستراش قبر ہ**:

''علامہالوی نے خوداس آیت ماکنت تدری ماالکتاب و لاالایمان کی تشریح کرتے ہوئے تحریفر مایا کہ اس امریس کوئی شک نہیں کہ نبی یاک کے وجی سے پہلے نبی نہ تھے'۔ (تحقیقات صفحہ ۲۱۳)۔

باتیں تو چلتی رہیں گی مردست علامہ الوی رحمۃ اللہ علیہ کی ثبوت نبوت کی ایک اور باطل شکن عبارت ملاحظہ کیچے: ''انه صلی الله تعالی علیہ و سلم لم یزل موحی الیه و انه علیه الصلاة و السلام متعبد بما یو خی الیه ''الخ یعنی آپ اللہ توان اعلان نبوت کے حصہ میں بھی ہمیشہ وتی آتی رہی اور آپ اس سے قبل جوعبادت کرتے تھوہ بھی آپ کی طرف کی گئی وتی کی بنیاد پڑھی اھ مااردنا۔ ملاحظہ ہو۔ (جلد ا<sup>مس</sup>فہ ۲۰ تحت ماکنت تدری ماالکتاب طبح ملتان)۔

''اسی طرح کی عبارت تفسیر جمل کے اندر موجود ہے''۔ (تحقیقات صفحہ ۲۷۳)۔ الجماب: دیکھنے میں بیاعتراض تیسر نے نمبر پر ہے مگر عرفی معنی میں بید بھی'' دونمبر'' ہے اور سفید جھوٹ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

پس اس میں بھی وہی تفصیل ہے جوابھی اعتراض نمبر ۲ کے جواب میں گزری ہے۔ خدا کی پناہ'' اتنے بڑے بزرگ'' کہلا کرا تنابڑ اجھوٹ بڑے جھوٹ پر۔ احترا**ٹ قبر 7**:

" مزید علامة الوی فرمات بین که جب نبی پاک اوی حی سی کم اه میں ہوئے اور نبوت سے تبل مجمی سرکا رائلی کی محصوم تصور نبوت کی گھٹی ملنے کے بعد اور نبی بنائے جانے کے بعد آپ کی گمراہ مس طرح ہو سکتے ہیں (زیر آیت و ما ینطق عن المهو ی ان هوا لا و حی یو خی"۔ (تحقیقات صفح ۲۷۱) مس طرح ہو سکتے ہیں (زیر آیت و ما ینطق عن المهو ی ان هوا لا و حی یو خی"۔ (تحقیقات صفح ۲۷۱) الحکلی: معترض کا مضمون مذکور کوعلامہ الوی رحمۃ اللہ علیہ کا قول اور فرمان قر اردینا اس کی جہالت یا پھر بددیا نتی اور غلط بیانی ہے۔ پوری عبارت ملاحظہ کئے ۔ علامہ الوی لکھتے ہیں: "و فی الکشف ان فی قوله تعالی "وما ینطق "مضارعاً مع قوله سبحانه "ما ضل "" وما غوی "مایدل علی انه علیه الصلاۃ والسلام حیث لم یکن له سابقة غوایة و ضلال منذ تمیز وقبل تحنکه و استنبائه لم یکن له نطق عن الموی کیف وقد تحنك و نبی " (روح المحانی جلد ۲۰ استی میں تی تو ما یستوں دان ہو کا دو طول و حی یو حلی ۔ طبق کان کہ سابقہ از مع قولہ سبحانه نہ معن من اس کا تو ما خوی تک مایدل علی انه علیه الصلاۃ معن الموی کیف وقد تحنك و نبی " (روح المحانی جلد ۲۰ استی کہ تو ما یستوں میں ان موالا و حی

بفرض تسلیم چونکہ علامہ الوی قبل از اعلان نبوت بھی آپ کے نبی ہونے اوراس دوران آپ پر دحی خفی کے تسلسل کے ساتھ نازل ہوتے رہنے قائل ہیں جیسا کہ گزشتہ سطور میں ابھی گز راہے تو اس عبارت کے ضمن میں مذکور نبوۃ سے مراد وحی جلی ہی ہے لاغیر جس کی یقیناً اپنی شان ہے۔ نبوت بمعنی وحی جلی کی تفصیل باب نہم میں دیکھی جاسکتی ہے۔

O اور جب بیامر (قبل از اعلان نبوت نبی ہونا) دلائل شرعیہ کثیرہ (بشمول فیصلہ نبویہ کنت نبیا الخ) سے ثابت ہے اور مسلمان میں اصل اسلام وایمان ہے تو صاحب الکشف کے قول کی بھی یہی تا ویل لازم ہوئی جب کہ ان سے اس کی ففی بھی ثابت نہیں ہے۔ بناءً علیہ '' نبی بنائے جانے کے بعد'' کا ترجمہ معترض کا خود تر اشیدہ اور اس کی محضوص ذہنیت کا نتیجہ ہے۔ نُبِیَّ کے الفاظ پر کچھ بحث باب نہم میں بھی آ رہی ہے۔

لوت : بين تطريحبارت رون المعالى من مُدلور المحشف الواسحان احمد بن ابرا ، م صبى العالمى مدينا يور ٢٢٣ هركى مؤلفه تفسير ب جس كا پورانام 'الكشف و البيان عن تفسير القرآن '' ـ المتراش فجير،:

'' سچھ آ گے چل کر لکھتے ہیں کہ سرکار الظلفان کی نبوت کا آغاز غار حراء میں ہوا''۔ (تحقیقات صفحہ ۳۲۳) الجالب: اصل الفاظ بیہ ہیں: ''و ذلك عند حراء فی مبادی النبو ۃ ''یعنی سیدعالم ظلفا جبریل الظلف کو پہلی مرتبہ انکی چھ سو پروں والی صورۃ اصلیہ میں دیکھنا'' مبادی النبو ۃ ''میں جبل حراء کے پاس واقع ہوا (روح المعانی جلد ۲۰۱٬ صفحہ ۲۰٬ تحت آیت و النہ حم فاستوی الآیۃ )۔

اللل : مبادی النو ق بس نبوة سرادو دی جلی ہے جیسا کہ سابقہ اعتراض کے جواب کے ظمن میں گزرا ہے کیونکہ علامہ الوی موصوف قبل از اعلان نبوت آپ کھی کی نبوت نیز آپ وحی خفی کے زول کے قائل ہیں۔ کچھ عبارتیں ایسی کچھ پہلے گزری ہیں۔ ایک عبارت دعوت رجوع (صفح ۱۱) میں بیش کی جا چکی ہے جو ہیہے: ''فہو علیہ الصلاة و السلام اولی بان یو حی الیہ ذلك النوع من الا یحاء صبیا ایصا و من علم مقامه صلی الله علیہ و سلم و صدق بانه الحبیب الذی كان نبیا و آدم بین الماء و الطین لم یستبعد ذلك ''بینی یہات آپ علیہ الصلاة و السلام اولی بان یو حی الیہ ذلك النوع من الا یحاء صبیا ایصا و من علم مقامه صلی الله علیہ و سلم و صدق بانه الحبیب الذی كان نبیا و آدم بین الماء و الطین لم یستبعد ذلك ''بینی یہات آپ علیہ الصلاة والسلام کی شان سے زیادہ قریب ہے کہ آپ کی عبر شریف میں بھی آپ کی طرف اس طرح کی وہ کی جاتی ہواور جو تھی آپ کے مقام سے باخبر اور آل کی اس عظمت پر یعین رکھا ہوگا کہ آپ اللہ کے وہ کی جاتی ہواور جو تھی آپ کے معام سے باخبر اور آپ کی اس عظمت پر ایتین رکھا ہوگا کہ آپ اللہ کے وہ کی جاتی ہواور جو تھی آپ کے معام سے باخبر اور آپ کی اس عظمت پر است' صلی اللہ تعالی علیہ و سلم۔ است' صلی اللہ تعالی علیہ و سلم۔ و سلم اللہ تعالی علیہ و سلم۔ و میں میں بھی آپ کے نبی ہوت آپ کے نبی ہوت آپ کے نبی ہو کہ معرض وجود میں آ نے ہے تھی پہلی ہی تھو است' صلی اللہ تعالی علیہ و سلم۔ و معلی سلم کے جواب میں (کر 'ف اذا فرخت فانصب '' کمسر الصاد ہواور معنی ہو کہ میں اور اس

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب<sup>اشت</sup>م تنبيهات بجواب تحقيقات

النبوة فانصب عليا للامامة ليتن جب آپ نبوت سے فراغت پائيں توعلى كوامامت كے ليئے نامزد كرين چنانچہ آپ نے غدر خم كے موقع پر نامزد كيا ) فرماتے ہيں كە سنى كى طرف سے جواب قبل وصال آپ سلى كايہ ارشاد ہے كہ مرو ااب اب كر فسليصل بالناس ' الوبكر كومير ايت كم پنچا دوں كہ مير ے مصلى پر لوگوں كى امامت كركے انہيں نماز پڑھا ئيں فيد مرخم كے واقعہ كى اس آيت سے مناسبت نہيں بنتى كيونكه 'ف ان لا يظھر ان زمانه فراغ من النبوة ''واضح بات ہے كہ وہ زمان نوت سے فراغت كازمان نہيں جب كہ امامت مى ليے تامز كريں'

الحل : اس سے کم از کم بیدواضح ہو گیا کہ نبوۃ ہمیشہ ایک معنی (نبی ہونے کا منصب وعہدہ) کے معنی میں نہیں آتا اگر یہاں اسے منصب وعہدہ کے معنی میں لیاجائے تو معنی ہو گا جب آپ نبوت کے منصب اور پوسٹ سے فارغ ہوجائیں جو لطی ہی نہیں کفریہ بھی ہے۔اللہ تعالی فہم عطافر مائے۔ احتراض قبر لا:

''نیز آیت کریمہ الم نشرح لك صدرك كنشر تح کرتے ہوئے علامة اوى فرمايا كه سركاعليد السلام كاش صدر پاياجانا بيآ ب الكار باص ہے۔ ار باص نبوت سے پہلے ہو سكتا ہے۔ (ردح المعانی پارہ نمبر ۳۰) (تحقيقات صفحة ۲۱۳)۔

**الکلپ**: علامہ کی عبارت اس طرح ہے: ''فسان تسقیدم السخسارق عسلی السنبوۃ جائز عندنا و تسمی ارہاصاً (روح المعانی طِدہ اصفی ۱۹۳)۔

اس عبارت میں بھی ''نبوۃ'' سے مرادوی جلی ہے پس اس میں بھی وہی تفصیل ہے جوابھی گزری ہے یا پھر علی النو ۃ میں حذف مضاف ہے اعنی علی اعلان النبوۃ او الاظھار کیونکہ علامہ الوسی علیہ الرحمۃ اعلان نبوت سے پہلے آپ بیٹ کے نبی ہونے اور اس مدت میں وحی خفی کے نزول کے خق سے قائل ہیں جیسا کہ تھوڑ ا پہلے بار بارگز راہے ۔لہذا یہ بھی معترض کو پچھ مفید اور ہمیں کسی طرح معز ہیں۔ باقی ''ار ہاص'' بھی آپ بیٹ کی نبوت کے منافی نہیں بلکہ اس کی دلیل ہے کیونکہ سے مجزہ کی قسم ہے

جب کہ معجزہ نبی کا ہوتا ہے علاوہ ازیں متعدد علماء نے قبل از اعلان نبوت ظہور پذیر ہونے والے خوارق کو بھی معجزات کے نام سے یاد کیا ہے جس کی مکمل با حوالہ تفصیل دعوت رجوع اور تنبیبہات جلداوّل میں موجود ہے۔ اور بیا صطلاح محض قبل از اعلان نبوت اور بعداز اعلان نبوت ظاہر ہونے والے کمالات میں فرق کرنے کے لیے ہے اور اس میں جو تأسیس کا مفہوم ہے اس سے مراد راہ ہمورا کرنا ہے یعنی وحی جلی کی آمد سے پہلے اس

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کے لیے حالات سازگار کرنا' نبی کواس طرف متوجہ کرنااورلوگوں کا اس کے لیے کُذِبن بنانا۔ اس معنیٰ میں نبی بنانا ہر گز مرادنہیں کہ آپ ﷺ وصف نبوت سے معاذ اللّٰہ خالی تھے کہ بیہ بلادلیل بھی ہے اور خلاف دلیل بھی۔قالﷺ کنت نبیا و آدم بین الروح و الحسد''۔ ارہاص ریکمل بحث ابھی کچھ پہلے شق صدر''کی ابحاث میں گزری ہے۔

مزید سننے: علامہ الوی نے اس مقام پر آپ ﷺ کے شق صدر مبارک کی با حوالہ تفصیلات بیان فرمائی بیں جب کہ تبدیہات جلداول میں ہم نے مدلل طور پر اس کا کٹی وجوہ سے دلیل نبوت ہونا ثابت کیا ہے۔ لہذا علامہ کی اس سلسلہ کی عبارات آپ ﷺ کے قبل اعلان نبوۃ 'نبی ہونے کا ثبوت ہیں۔ بلکہ خود علامہ نے بھی اس سلسلہ کی حدیث ابی ہر یرہ رضی اللہ عنہ لا کر اس پر صاد کر دیا ہے جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ حضرت ابو ہر یرہ نے بار گا ور سالت مآ ب ﷺ میں عرض کی ' یار سول اللہ ما اول مار آیت من امر النبوۃ 'نی تین اے اللہ کے رسول ! اوائل میں آپ نے اپنی نبوت کی کون تی بات مشاہدہ فر مائی تھی ۔ تو آپ ﷺ اس کے جواب کے لیے تشریف فر ماہو ہے اور آپ نے اس کے لیے بیں سال کہ جماہ کی عرش دیف میں ہونے والے اپنے شق صدر کا واقعہ بیان فر مایا۔ (احسر جنہ ابن احمد فی زوائد المسند عن ابی بن کعبﷺ) (روح العانی جلدہ منہ میں ایک ایک کی ا

علاوه ازیں وضعنا عنك وزرك كی تغییر میں بحوالدا بوحيان لکھا ہے: ''وضع الوزر كناية عن عصمته صلى الله تعالى عليه وسلم عن الذنوب و تطهر ٥ من الادناس ''يعنى وضع الوزر سراد ازراه كناية ب الكاكنا موں اور قابل نفرت امور معصوم اور پاک موتا ہے۔ (روح المعانى جلده اصفحه ۱۹۵)۔ فيز ''و د فعنا لک ذکر ک '' کترت ارقام فرماتے میں: ''بالنبو قو غيرها''يعنى عنی میں یہ میں کہ ہم فيز ''و ر فعنا لک ذکر ک '' کترت ارقام فرماتے میں: ''بالنبو قو غيرها''يعنى عنی معنى يہ میں کہ ہم فيز ' و ر فعنا لک ذکر ک '' کترت ارقام فرماتے میں: ''بالنبو قو غيرها''يعنى معنى يہ ميں کہ ہم فيز ' و ر فعنا لک ذکر ک '' کترت ارقام فرماتے ميں: ''بالنبو قو غيرها''يون معنى يہ من کہ ہم فيز ' و ر فعنا لک ذکر ک نے علاوہ ديگر انتيا زات سرفعت ذکر عطافر مايا۔ (روح المعانی 'جلده اصفحه ۱۹ فير کي جود يگر دلائل کی رُو ساس کی اقد ميت ( سب سے مقدم ہوتا ) ہے جس سے ماندن فيه پر خوب روشی پر تی ہے۔ الغرض علامہ الوی رحمۃ اللہ عليہ کا ار ہاص کی اصطلاح کے استعال کرنے سے مقصود قبل از اعلان نبوت' نبوت مصطفی کی کی فی نہيں پس الفی کی دلیل سجھنا معترض کی خوش مہی یا خوا ہو اما در دی ہیں ہیں ہیں ہیں استوں کر الکان ہوت افر معلون معال ہو ہوں معالہ میں اللہ عليہ کا ار ہاص کی اصطلاح کے استعال کرنے سے مقصود قبل از اعلان نبوت'

'' نیز علامہ آلوی نے آیت کریمہ حتی اذابلغ اشدہ دہلغ اربعین سنۃ کی تشریح کرتے ہوئے لکھا ہے کہ نبی پاک ﷺ کوچالیس برس کے بعد نبوت حاصل ہوئی''۔(تحقیقات'صفۃ ۲۱۳)۔

الجلب: علامہ رحمۃ اللہ علیہ پر معترض کا بیا یک اور افتراء ہے ان کی عبارت میں ایسے الفاظ قطعاً نہیں ہیں جن میں بیصراحت ہو کہ آپ کے کونبوت چالیس سال کے بعد حاصل ہوتی یعنی چالیس سال سے پہلے آپ معاذ اللہ نبی نہ سے بعد میں بنے اس لیۓ موصوف نے ان کی عربی عبارت فل نہیں کی تا کہ عوام کو پیٹ بھر کر مغالطہ دے سکیں۔ البتہ ان کی عبارت میں ' بعثة ''اور نُبِّی کے الفاظ ہیں ' و صرح حصع بان الاعم الاعلب کون البعثة علی رأس الار بعین کہ اوقع لنبینا صلی اللہ تعالیٰ علیہ و سلم ''(الٰی) فلسا نبی و هو ابن اربعین آمن به و هوا بن ثمانیة و ثلاثین '' یعنی ایک گروہ کے حسب تصرت کا کم واغلب بیتھا کہ ہر نبی کی بعثت چالیس سال کی عربیں ہوئی جیسا کہ ہمارے نبی کی تا کہ وسلم ''(الٰی) علی سال کی عرش نیف میں ہوئی (الٰی) پس آپ پر جب نبوۃ نازل کی گئی تو آپ یعم چالیس سال تھے جب کہ حضرت صدیق ال میں برس کے تھے۔ (رون المعانیٰ جلہ ۱۳ ان حقاف ال کو تا ہے کا میں اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی داللہ ہ کہ حضرت صدیق اللہ میں ہوئی (الٰی) پس آپ پر جب نبوۃ نازل کی گئی تو آپ یعم چالیں سال تھے جب

اس عبارت سے واضح ہے کہ اوّلاً انبیاعلیہم السلام کی بعثت کے چالیس سال کی عمر میں ہونے کا مسئلہ مجمع وشفق علیہانہیں بلکہ یہ بعض کا قول ہے علامہ موصوف اس سے پہلے تصریح فر ماآ نے ہیں کہ امام فخر الدین رازی اورعلامہ سعدالدین تفتاز انی وغیر ہما اس کے قائل نہیں ہیں۔

**علیؓ** بعث کامعنی ارسال ہے جو ہماری دلیل ہے کہ نبی پہلے سے تصانہیں بھیجا چالیس سال کی عمر میں گیا۔ نیز نَبِّسی سے ضمن میں مذکور''نبوۃ'' سے مرادوحی جلی ہے جب کہ اس یے قبل ہم وحی خفی کے قائل ہیں۔ پس یہ بھی ہمار بے خلاف نہیں۔ یہاں نُبِّ<sub>بی</sub> سمعنی بُعِثَ بھی درست ہے۔ **علامہ علیہ الرحمۃ نے بھی بیدالفاظ چالیس سال قبل نبوت کی نُفی کے لیۓ استعال نہیں فرمائے** 

کیونکہ وہ منفی نظرتیہ کے قائل ہی نہیں ہیں۔ کیونکہ وہ منفی نظرتیہ کے قائل ہی نہیں ہیں۔

علاوہ ازیں اس مقام پروہ اس بحث میں کہ نبی کی بعثت کے لیئے بلوغ شرط ہے یانہیں؟ فرماتے ہیں کہ لقانی نے بعض سے اس کا شرط ہونا ذکر کیا ہے لیکن '' یند جب عندی اشتراطہ فیہ دون اصل النبو ق'' میر نزدیک رائح ہیہ ہے کہ بلوغ 'بعثت کے لیے شرط ہفش نبوۃ کے لیے نہیں ''ل ما ان النفوس فی الا غلب تأنف عن اتباع الصغیرو ان کبر '' کیونکہ طبیعتیں فطری طور پراپنے سے چھوٹے کی پیروی کو عموماً پند نہیں کرتیں اگر چہ وہ کتنا ہی عظیم ہو۔ (روح المعانی 'جلد ۱' صفحہ ۱'

**الآلؓ**: علامہ کے الفاظ' 'دو ن اصل السنبو ۃ ''اپنے منطوق میں صرتے ہیں کہ وہ نبی ہونے کے لیے چالیس سال کی عمر تو کجا' اس کے لیے بالغ ہونا بھی ضروری نہیں سجھتے بناءً علیہ معترض کا بعثۃ اور نی کے الفاظ

ے عدم نبوت پراستدلال کرکے علامہ الوہی کواس کا قائل بتانا خود علامہ موصوف کی تصریح سے مردود ہے۔ وللہ الحمد۔

نوٹ: آیت کی تغییر وتا ویل کی بجائے تشریح کے لفظ معترض نے ایک بار پھر بولے ہیں جس سے بیدواضح ہے کہ بیان کی عدم توجینی نہیں عادت کریمہ ہے۔ **احتراض قبر ۸**:

''نیز علامہ آلوی کی جوعبارت ہمارے مخالفین پیش کرتے ہیں کہ سرکا علیہ السلام پر ہر وقت وحی آتی تقصی تواس وحی سے مراد وحی الہام ہے کیونکہ المعتقد المنتقد میں تصرح ہے کہ وحی دوشتم کی ہے وحی نبوت اور دحی الہام \_توروح المعانی کی عبارت میں وحی سے مراد دحی الہام ہے اور الہام اولیاء کرام کی طرف ہوتا ہے تو روح المعانی کی عبارت ہماری دلیل تقلی نہ کہ ہمارے مخالفین کی''۔ (تحقیقات'صفحہ ۲۷۲)۔

الجاب: معترض نے المعقند شریف کی عبارت نقل نہیں کی جس سے اس امر کی پکی نشان دہی ہوتی ہے کہ اس کا سید عالم ﷺ سے تعلق نہیں یعنی اس میں رینہیں ہے کہ آپ ﷺ کی قبل اعلان نبوت والی وحیٰ وحی الہا متھی جواولیاء کرام کی طرف ہوتی ہے۔اگر اس میں اس قسم کی تصریح ہوتی تو وہ اسے فقل ہی نہ کرتے بغلیں بجا کراہے بہت موٹا اور نمایاں کرکے لکھتے اور قبلی سکون محسوس کرتے۔

رنقتر يرتسليم دراصل صاحب المعتقد اس سے اساعيل د بلوى كى تر ديد كے علاوہ علاء كلام كى تى پر ايك مؤال كا جواب دينا چا بتے ہيں يعنى اس تقسيم سے ان كامقصودر دو بلوى كے ساتھ ساتھ ايك مؤال كا جواب د ينا ہے ۔ سؤال بيتھا كہ وى كى نسبت قرآن ميں غيرانديا ۽ بلكه غير ذوى العقول كے ليے بھى وارد ہے جب كه وى كاتعلق نبى سے ہوتا ہے ۔ چنا نچا للہ تعالى نے فر مايا: و او حين اللى ام موسلى الآية نيز اذ او حينا اللى المك ما يو خى نيزو او خى ربك الى النحل الآية نيزو ما ارسلنا من قبلك الار حالا نو حى اليه م الآية ؟ تواس كے جواب ميں فر مايا كہ وى كا اطلاق اوليا ۽ كرام وغير ہم كى طرف كي گے القاءات پر بھى ہوتا ہے لہذا ان آيت ميں وى سے مرادالہا موالقاء ہو دى نبوت درسالت نيس ہوال كا فوراور ہوا ۽ منثور ہو گيا ايك جگہ فرماتے ہيں: ''و الاحت جا ج بالو حى يبطل بقولہ و او خى ربك الى ان كە ني كھى ہوتا ہے

لیس ہو جی شرعا "'یعنی واو حین اللہ جا بہ ہو سی پیشن ہو وار سی رہت کہ کی مصر سے کہ نبوت کے باطل ہونے کی ایک دلیل اللہ تعالیٰ کا بیار شاد بھی ہو او خسے ربك الخ یعنی تمہارے رب نے شہد کی مکھیوں کو دمی فرمائی کیونکہ شرعاً وہ وہ ہے ہی نہیں (بلکہ ان مکھیوں کو شہد کے بنانے کے کام پر لگانا مقصود

ہے)۔(المعتقد المنتقد من ۱۳۳)۔ O اس سے بیدامرروزِ روثن کی طرح واضح ہو گیا کہ عبارت المعققد قطعی طور پر سرکار ﷺ کی اس وحی کے متعلق نہیں ہے جو قبل از اعلان نبوت آپ کی طرف ہوتی تھی۔ بناءً علیہ میڈموم سے خصوص پر استدلال ہو کر بھی مردوداورم سدل کی شدید جہالت پر شاہد عدل ہے۔

پیش کی جارت میں عجیب استدلال ہے کہ مرادصا حب روح المعانی کی متعین کرنی تھی جس کے لیے عبارت پیش کی جارتی ہے حضرت شاہ فضل رسول بدایونی قدس سرّہ کی۔دونوں کوملا کر معنی یہ بنے گا مجھالوی بغدادی متوقّی ۲۰۷۱ ہے کی روح المعانی 'جلد ۳'صفحہ ۳' ۳۲ میں مذکورا پنی عبارت میں ذکر کی گئی وتی سے میر کی مراد وتی الہما م ہے جس کی دلیل علامہ شاہ فضل رسول بدایونی ہندی کی المعتقد المنتقد کی ایک عبارت ہے جو سید عالم سی کی اس وتی سے کسی طرح تعلق بھی نہیں رکھتی۔لا حول ولا قوۃ الا باللہ۔

المتقدم المعتقد المستند صفحه المن صحرت نفيران في في في في مرمان بولان مطالعة في ملاحظة مواستقد المتقد مع المعتقد المستند صفحة ١٢٢مع حاشية الطبع مكتبة حامد بيلا بور )\_

عموم میں اولین وآخرین سب شامل ہیں جوان کے نز دیک آپ کی نبوت ورسالت کی اقد میت کی دلیل ہے جب اس کے برخلاف (قبل از اعلان نبوت کی مدت میں نبی ہونے کی نفی ) بھی ان سے ثابت نہیں۔معترض نے بھی ایسا کوئی ثبوت ان سے پیش نہیں کیا۔

خلاصہ بیر کہ بیردونوں حضرات آپ ﷺ کی آفاق گیرنبوت کے قائل ہیں۔لہذامعترض کواس کی اس تقریر کابھی کچھ فائدہ نہ ہوا۔

O معترض نے بفضلہ تعالیٰ یہ مان لیا ہے کہ قبل از اعلان نبوت آپ ﷺ پر وحی آتی تھی البتہ وہ اے الہام کا نام دیتے ہیں اب ہم یہ دکھائے دیتے ہیں کہ نبی اور رسول کی طرف کی جانے والی وحی پر بھی الہام والقاء کا اطلاق دلائل شرعیہ اور کلام ائمہ شان میں شائع وذ ائع اور مرق ج ہے چنا نچہ شفاعت کی طویل حدیث میں ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ: ''ف استاذن علی رہی فیؤذن لی ویلھمنی محامد احمدہ بھا ''میدان

محشر میں میں اپنے رب سے کلام کااذن طلب کروں گا تو مجھےاس کااذن دیا جائے گا اور اس موقع پر اللہ تعالی مجھے (اعلیٰ درجہ کے متاز) کلمات حمد کا الہا م فر مائے گا جنہیں میں بار گا وایز دی میں ثناءالہی کی غرض سے زبان سے اداء کروں گا۔ (مشکو ۃ المصابیح عربیٰ صفحہ ۸۶٬ بحوالہ صحیح جناری دیجیح سلم عن انس ﷺ)۔

حدیث لذامیں''یہ لم منی رہی'' کے الفاظ ہمارے موقف کی دلیل قاطع ہیں کیکن خت خطرہ ہے کہ معترض کا اگلا قدم کہیں بیرنہ ہو کہ چونکہ روزِمحشر ایک اور جہان میں واقع ہے جب کہ نبوت ورسالت ( خاکم بدہن )اس دنیا میں روگئی تھی اورا گرا بیانہیں اور ہرگرنہیں ہےتو'' سحنت نہیا و آدم ہین الروح و المحسد '' کامضمون بعدولا دت با سعادت تا اعلان نبوت معاذ اللہ بے کاراورموقوف کیوں؟ وجہ فرق کیا ہے؟

ی سور البر این میں میں میں میں بیاروں بیرے سور المدیب ورور وروٹ یہ دیں اور ہور کر ہیں۔ مزید سنتے علامہ عبدالعزیز پر ہاروی وغیرہ فرماتے ہیں: ''والنہی یہ حوزان یأتیہ الوحی ہو جہ آخر من المهام او منام ''لیعنی نبی کے لیے اتنا کافی ہے کہ اس کے پاس الہام والقاء یاخواب کے ذریعہ وی آئے۔ ملاحظہ ہو(البر اس صفحہ ۵۵ نیز مجموع الحواشی حاشیہ ملا احمہ جلدا'صفحہ ۵۵' بحوالہ بیضادی) نیز دعوت رجوع' صفحہ الہ

علاوه ازی حضرت میر سید علید الرحمة کتاب التع یفات صفح ۵۰ امیں فرماتے میں : السببی من او حی الیه بملك او الهم فی قلبه او نبه بالرؤ یا الصالحة الخ عبارت مع ترجمة تبییمات جلدا میں گزرچکی ہے۔ خود علامة لوى رحمة الله علیه فرماتے میں : انه صلی الله علیه و سلم لم یزل موحی الیه و انه علیه الصلاة و السلام متعبد ابما یو خی الیه الا ان الوحی السابق علی البعثة کان القاء و نفشا فی الروع ''یعنی آ پ تی پرنزول وی کا سلسله بمیشہ جاری رہا۔ نیز بیک آ پ علیه العلام قوالسلام قبل اعلان نبوت عبادت بھی وی کی بنیاد پر کرتے تھے۔ فرق میہ ہے کہ بعد از اعلان نبوت وی دیگر صورتوں پر آئی جب کر اس سقبل کی وی البام والقاء کی صورت پڑی ملاحظہ ہو۔ (روح المعانی ، جلاسان مورت ی کر معلیہ الم مطلب یہ ہوا کہ علامہ الوی بھی ان کا کلم لی ساتھ چھوڑ گئے معلم کان کار مطلب یہ میں ہوا کہ علامہ الوی بھی ان کا کلم لی ساتھ چھوڑ گئے

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب تتم

وحى آتى تقى وداسى قسم (تلقى بالقلب) كى تقى \_ (صحح بخارى جلد من صحد المعتقد ميں كى گئى تقسيم وحى پر بے جس كا مطلب ميد مواكد المعتقد پران كا ايمان ہے ۔ مگر جميں تو يہ تھى الكارز بانى جمع خرچ گلما ہے جو ٹم پر اركى اور وقتى مفاد كى حد ميد مواكد المعتقد پران كا ايمان ہے ۔ مگر جميں تو يہ تھى الكارز بانى جمع خرچ گلما ہے جو ٹم پر اركى اور وقتى مفاد كى حد متك ہے ور ندوہ بتا كميں كداسى المعتقد ميں تو يہ تھى لكام ہے 'المصحيح ال ف عليه الحد ميں كى گئى تقسيم وحى پر ہے جس كا مطلب رسول نہى من غير عكس "صحيح اور جمہور كا فد جب ميہ ہے كہ ہر رسول ہى موتا ہے مگر جر نبى كا رسول مونا لازم نہيں (المعتقد المنقد صفح 10) ۔

جس کا مطلب بیہ ہے کہ نبی اوررسول میں مساوات نہیں جب کہتم اس میں مساوات کے قائل ہوجیسا کہاس کی اختیار کی گئی تمہاری تعریف سے خلاہر ہے۔

نیز اس میں کا ایر کھا ہے کہ عصمت ان امور میں سے ہے جو نبی کے لیے لازم ہیں ' و ه۔۔.. م۔ن حصائص النبو ة على مذهب اهل الحق ''۔اور اہل حق کے مذہب پر وہ خصائص نبوت سے ہے۔

جس کا ایک صریح مفادیہ ہے نبی ہمہ وقت اور ہر حال میں نبی ہوتا ہے جب کہ آپ لوگ بھی اس کا قرار کرتے ہیں کہ قبل از وقت از اعلان نبوت بھی نبی معصوم ہوتا ہے ( تحقیقات صفحہ ۲۴۳ وغیر ہا)۔ پھرتم اسے کیوں نہیں مانتے ؟ علاوہ ازیں اسی میں تمہاری مسلّم ومنتند کتاب '' التم ہید'' کے حوالہ سے لکھا ہے ' و من حوز زوال السنب و ق من نبی فانہ یصیر کافراً ''یعنی جو کسی بھی نبی سے نبوت کے زائل ہونے کو درست کے تو وہ اس نظریہ کی وجہ سے شرعاً کا فرشار ہوگا۔ ملاحظہ ہو (المحقد المتحد المتد ، صفحہ ۱۵)۔

الغرض عبارت روح المعانی میں مذکور آپ ﷺ پر ہونے والی وی کواس الہا م ۔ تعبیر کرما جوغیر انبیاء واولیاء کرا ملیہم السلام کی طرف ہوتا ہے از حد غلط ہے جو نہ صاحب روح المعانی کی مراد ہے اور نہ ہی صاحب المعتقد کا مقصود ہے بلکہ یہ معترض کا ان پر جھوٹا الزام ہے۔ پھر جس امر کو اس نے اپنے دعویٰ کی بنیا دینایا ہے یعنی آپ ﷺ کا چالیس سال سے قبل معاذ اللہ نبی نہ ہونا' وہ بھی بے بنیا د ہے بلکہ حدیث نبوی کے مزائم ہونے کے باعث قطعاً واجب الرد ہے۔

معترض نے یہاں' وحی الہام' اور' الہام اولیاء کرام کی طرف ہوتا ہے' کے الفاظ بول کرایک بار پھر دوٹوک فیصلہ دے دیا ہے کہ وہ حالیس سال سے قبل کی مدت میں آپ اللہ کی نبوت کے منکر ہیں جب کہ تحقیقات صفحہ ۵ اپرعوام کو بیتا ثر دیا تھا کہ انکار نبوت ان پر ان کے خالفین کا الزام ہے۔ولا حول ولا قورة الا باللہ العلی العظیم۔

عبارت شرح فقدا كبر پراعتر اضات کے جوابات

فقیر نے رسالہ ' وعوت رجوع'' میں علامة علی القاری علید الرحمة کے حوالہ سے لکھا تھا کہ وہ اس امر کی عکمل بحث کے بعد کہ آپ ﷺ ل از اعلان نبوت ' سابقہ شرائع میں سے کسی شریعت کے پابند نہیں نے کھتے ہیں:وفیہ دلالة علی ان نبو ته لم تکن منحصرة فیما بعد الاربعین کما قال حماعة بل اشارة الٰی انہ من یوم ولا دته متصف بنعت نبو ته الخ یعنی کسی شریعت کا پابند ہونے کی بجائے آپ ﷺ کاوتی پر عامل ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ آپ ﷺ چا لیس سال کے بعد نبی ہیں سے حسیا کہ ایک گروہ کا کہنا ہے بلدان سے بیثابت ہوا کہ آپ ﷺ اپند ہو میں یو من میں ال کے بعد نبی نہیں سے حسیبا کہ ایک گروہ کا کہنا ہے بلدان طبع قد کی '' ۔ (وعوت رجوع' صفحہ ۲ ان ا

جانب مخالف سے اس پر کیئے گئے اعتراضات کے جوابات حسب ذیل ہیں۔ احتراض قبرا:

'' کما قال حماعة ''کاتر جمد کماہ ہے: ''جیسے کہ ایک جماعت کا خیال ہے۔ (تحقیقات 'سفہ الا) الحکلب: بیتر جمہ غلط ، ین بیس انتہائی جاہلانہ بھی ہے کیونکہ ' قال '' افعال قلوب سے نہیں اور نہ ہی خیال کرنے کاتر جمہ دیتا ہے۔ نیز معترض کا بیتر جمہ حقیق معنی سے عدول بھی ہے جس سے موصوف کا مقصد بیہ ہے کہ کہیں آپ بھی کی شان نبوت ثابت نہ ہوجائے۔ اگر وہ اس کا صحیح اور صاف تر جمہ کرتے ہوئے بیل کھود ہے کہ '' جیسا کہ علماء کی ایک جماعت کا قول ہے'' تو ان کے پورے پر و پیکنڈہ پر پانی پھر جاتا اور اس کا جواب ان سے بن نہ پڑتا اس لیے انہوں نے عافیت اسی میں مجھی کہ اس کا ترجمہ ہی گول کر دیا جائے۔ سے ہوں کا خلوص' للہیت اور جذبہ کہ رسول بھی۔

میں میں ہے۔ ''اسی کتاب میں ملاعلی قاری نے لکھا ہے کہ نبی پاک ﷺ نبوت سے پہلے بھی اور نبوت کے بعد کفر و شرک اور دیگر کہا ئر اور صغائر ہے معصوم یتھے'۔ (تحقیقات'صفحہ ۲۱۱)۔

**الجماب**: حصوت ہے۔علامہ نے یہال''نبوۃ''نہیں وحی کے لفظ استعال فرمائے ہیں اور بیلکھا ہے ''قب ل السوحسی و بیعدہ ''یعنی وحی جلی کے آنے سے پہلے اور بعد ملاحظہ ہو ( شرح فقد اکبر سفحہ 8 طبع قد یمی ) جو ہمارے خلاف نہیں بلکہ عین مطابق ہے کہ وحی جلی کا نزول یقیناً بعد میں ہوا۔ اس لیے معترض نے اس کی عربی عبارت نقل نہیں کی تا کہ اس کی کذب ہیانی کوبآ سانی نہ پکڑا جا سکے۔

اگروہ کہیں کہ یہاں' وحی' سے مراد نبوت ہے تواس کا مطلب میہ ہوگا کہ' وحی' اور' نبوۃ'' مترادف ہیں اور بیاس کے لیے بہت بڑی مصیبت ہوگی کیونکہ جب نز ول وحی (بطریق مّا) چالیس برس سے قبل بھی ثابت ہے تواس عرصہ میں آپ ﷺ کا نبی ہونا ثابت ہوگیا۔ نیز معترض کی پیش کردہ وہ تمام عبارات جن میں قبل وبعدالد یو ۃ کے الفاظ ہیں وہ بھی اس کی مؤید نہ رہیں گی کیونکہ ان کا معنی بنے گا وحی جلی کے نز ول سے پہلے اور بعد۔

علاده ازیں جب علامہ خود تصریح فرمار ہے ہیں کہ 'انه من یوم و لادته متصف بنعت نبوته ''تو بیاس امر کا قرینہ ہوا کہ قبل النو ۃ کا معنی ہے قبل اظہار واعلان النو ۃ ۔ پس قبل النو ۃ کے الفاظ کو چا یس سال سے پہلے فنی نبوت کے معنی میں لینا تو جیه القول ہما لایر ضی به قائلہ ' ہے جس کا کسی کو حق نہیں پہنچا۔ علاوہ ازیں علامہ نے اسی بحث (عصمت) میں کچھ پہلے دیگر انبیا علیہم السلام کے لیے ید لفظ استعال فرمائے ہیں 'فہ ل طھو د مراتب النبو ۃ او بعد ثبوت مناقب الرسالة ''بیعیٰ مراتب نبوت کے ظہور سے پہلے اور مناقب رسالت کے ثبوت کے بعد (شرح فقد اکبر صفی کھ)۔ فرمائے ہیں 'فلہ نہ میں این کے بعد (شرح فقد اکبر صفی کھ)۔ لیے وہ لفظ ' ظہور' کو استعال فرمار ہے ہیں پس آ پ تھی کے لیے قبل النو ۃ کے الفاظ فی کی قائل نہیں ہیں اس کیو کر لے سکتے ہیں؟

علاوہ ازیں معترض نے ہماری پیش کردہ عبارت کی توجیہ پیش کرنے کی بجائے ادھرادھر کے حوالے نقل کردیئے ہیں جواس کا واضح عجز ہے۔

علادہ ازیں معترض کے اقرار سے علامہ نے حضور ﷺ و چالیس سال کے عرصہ میں بھی ہر طرح کے گناہ سے معصوم لکھا ہے اور ہم نے عصمت کے دلیل نبوت ہونے کی بحث میں دیگر دلائل کے علادہ مصنف تحقیقات کے استاذ گرامی حضرت محدث اعظم مولانا سر داراحمد رحمۃ اللہ علیہ کی تصریح سے ثابت کیا ہے کہ اعلان نبوت سے پہلے آپ کا معصوم ہونا اس مدت میں بھی آپ کے نبی ہونے کی دلیل ہے۔ صلی اللہ تعالی علیہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

و سلّم۔ لہٰذاعلامہ کی بی<sup>ع</sup>بارت انہیں کچھ *مفید ہ*ونے کی بجائے سراسرمصر ہے۔ **احتراش قمبرتا**:

'' ملاعلی قاری نے اپنی آخری کتاب میں شرح شفاء فر مایا کہ سرکار الطّن کا تونبوت جبر بل الطّن کے وحی لانے کے بعد حاصل ہوئی اور اس سے پہلے چھ مہینے بیچ خواب دکھائے گئے (ملاحظہ ہوشرح شفاءلمقاری جلد ۲٬ صفحہ ۴۵ تا ۴۸)''۔ (تحقیقات صفحہ ۲۹۲۴'۲۱)۔

اور مطبعہ از ہریہ مصرید کا مطبوعہ بے سن طباعت ١٣٣٧ ہو جو تسخہ موجو ہے دہ شرح الشفاء للحفا ہی کے حاشیہ پر ہے اور مطبعہ از ہریہ مصرید کا مطبوعہ بے سن طباعت ١٣٣٧ ہو ب جس کا عکس ملتان سے شائع کیا گیا ہے۔ اس کے جلد نمبر ۲۵ صفحہ ۲۵ تا ۲۸ پر اس قسم کی کوئی عبارت نہیں ہے۔ معترض نے بھی عربی عبارت نقل نہیں کی۔ پس اصولی طور پر اس کا جواب ہمارے ذمتہ نہیں۔ عین ممکن ہے کہ اس میں بھی موصوف نے الٹ بلیٹ سے کا م لیا ہوجیں کہ اس کی عادت ہے۔ جس کی دضاحت اسمی اعتر اض نمبر ۲ کے جواب میں بھی ہو چکی ہے اس سے قطع نظر و بر تقذیر تسلیم یہاں نیڈ ت سے مرا در سالت (بہ جنیت کذائیہ) ہے جس سے چالیس سال کی مدت میں نبوت کی نفی نہیں ہوتی جس کی ایک دلیل خود معترض کے بدانظ ہیں کہ 'اس سے پہلے چھ مہینے سے خواب دکھائے گئے' جب کہ ہم ای باب میں پچھ پہلے آپ بھی کے ان خوابوں کا آپ کے نبی ہونے کی دلیل ہونا دلائل سے تابت کر آئے ہیں۔

پس اس واویلا سے بھی معترض کواس کے مفید مطلب کچھ حاصل ہونے کی بجائے الٹا نقصان ہی اٹھانا پڑا۔

مزیدیدکمحولہ جلد کے صفحہ ۳۵ پرمتنِ نثر حکے لفظ ہیں''فہو معصوم فی الازل ''جب کہ ہم ایدیھی بھی ثابت کرآ نے ہیں کہ عصمت دلیل نبوت ہے۔

نیزاس کے صفحہ ۲۷ پرلکھا ہے: ''الا بالھام اوو حی ''جس کا مطلب میہ ہے کہ بعدازاعلان نبوت ہونے والی دحی خفی پر''الھام '' کا اطلاق درست ہے پس قبل اعلان نبوت ہونے والی دحی کو الہام کہہ دینے سے نفی نبوت ثابت نہیں ہوتی جب کہ عبارت روح المعانی کے جواب میں معترض لکھ چکا ہے کہ الہام کا تعلق اس ولی کے ساتھ ہوتا ہے جو نبی نہ ہو پوری بحث ابھی کچھ پہلے گز ری ہے۔ نتیجۃ یہی کہنا پڑے گا کہ رو جن پہ تکہ یتھاوہی ہے ہواد بنے لگے۔و الحمد اللہ علی ذلك۔

المتراض فجر جمایی: ''اس طرح علامہ علی قاری نے شرح شفاء جلداوّل پر بھی تحریر فرمایا کہ انبیاء علیہم السلام چالیس سال کی عمر میں مبعوث ہوتے ہیں (صفحہ ۴۸۱)۔ حضرت کی عبارت مطلق ہے تمام انبیاء علیہم السلام کو شامل ہے'۔ (تحقیقات صفحہ ۲۱۲)۔

**الجاب**: ہمارے پاس موجود نسخہ کے مذکورہ جلد وصفحہ پر پیش کردہ عبارت کا کوئی نام ونشان نہیں ہے برتفذیر یشلیم اس میں بعثت کا ذکر ہے جومنا فنی نبوت نہیں دعوت رجوع نیز تنبیہات جلدا ڈل میں اس کی تفصیل دیکھی جاسکتی ہے نیز ابھی کچھ پہلے عبارت روح المعانی وغیر ہا کی بحث میں بھی اس کی کچھ تفصیل گزری ہے۔ مکمل تفصیل باب نہم میں بھی آرہی ہے۔

معترض کی حالت زار لائق دید ہے کہ وہ اپنے اس' حوالہ' کی دکان کو چکانے کے لیے علامہ علی القاری علیہ الرحمۃ کو' حضرت' کہ دہا ہے چر مطلق عبارت میں زبر دستی تمام انبیاء علیم السلام کو اس میں شام کر رہاہے جب کہ اس تحقیقات کے صفحہ ۲۲ پر اس کے برزگوار نیز صفحہ ۲۲ ۲ پر وہ خود بھی حضرت یجی وعیلی علیما السلام کا اس سے مستمی ہونا لکھ چکے اور قرآن کا فیصلہ کہ چکے ہیں۔ چر حضرت علامہ علی القاری رحمہ اللہ الباری جب بیت مربع فر ماچکے ہیں کہ آپ بھی بعدز ولا دت با سعادت تا عمر شریف چا لیس برس بھی متصف بہ نبوت تھے تو اور کیا ہے؟

علامہ علیہ الرحمۃ کا نبوت سید عالم ﷺ کے متعلق ایک انتہائی ایمان افروز اور باطل سورز فیصلہ پیش نظر بحث ہٰذا کے آخر میں آ رہا ہے۔اے ملاحظہ سیجئے اور معترض کی کمال علیت ودیانت کودادد یجئے۔ **احتراض قبرہ**:

نیز حضرت نے اپنی کتاب جمع الوسائل میں تحریر فرمایا کہ چالیس سال کی عمر میں اللہ تعالٰی نے آپ کو نبوت عطافر مائی ۔ حضرت نے بیہ بات حضرت انس کی اس بات کی تشریح کرتے فرمائی کہ اللہ تعالٰی نے نبی پاک ایک کوچالیس کی عمر میں مبعوث فرمایا''۔ (تحقیقات'صفحہ ۲۱)۔

الحکوب: بیر بھی قطعاً خلاف واقعہ ہے یا پھر معترض کی نافہمی کیونکہ اس میں بھی بعثت کا ذکر ہے۔ جس کا منافی نبوت نہ ہونا ابھی مذکور ہوا ہے۔ پھر علّا مہ نے اسے ارسال کے معنیٰ میں لیا ہے جس کا معنیٰ ہے بھیجنا۔ جس میں آپ بھٹ کے نبی ہونے کا واضح اشارہ پایا جاتا ہے۔ چنا نچہ حضرت انس بھٹ کے لفظ ہیں: ''بعث اللہ تعلی

علی رأس اربیعین سنة''یعنی اللہ تعالی نے آپ ﷺ کو آپ کی عمر شریف کے چالیسویں سال کے سرے پر مبعوث فرمایا۔

علامہ نے اس کی شرح میں ارقام فرمایا ہے: ''ای ار سلہ الحق الی المحلق للنبوۃ و الر سالۃ و تبہلیے الاحکم و السحکم للامۃ ''یعنی اس کامعنی یہ ہے کہ تق تعالی نے آپ کو خلق کی طرف بھیجا نبوت ُ رسالت 'تبلیغ احکام اور حکم للامت کے لیئے (اپنی ذات وصفات کی تچی خبر دینے اور اس کی تفصیلات پہنچانے نیز دیگر احکام کی تبلیغ اور امت کے مسائل کے لکرنے کے لیئے )۔ملاحظہ ہو۔ (جن الوسائل جلدا ُ صفحہ ۱۳ طبع نور شرکراچی)

پوری اوراصل عبارت کے دیکھنے سے روزِ روش کی طرح واضح ہوگیا کہ اس مقام پر معترض نی ''نبوت عطافر مائی'' کے لفظ اپنی طرف سے بڑھا کر حضرت علام علی القاری رحمۃ اللّٰدعلیہ کے متعلق کذب بیانی سے کا م لیا ہے فویل للذین یکتبون الکتاب بایدیھم ثم یقولون هذا من عند الله لیشتروا به ثمنا قلیلا فویل لھم مما کتبت ایدیھم وویل لھم ممایکسبون ۔ صدق الله العظیم و نحن علی نہیں ہو ہ

# **امتراش قبر لا**: ''نیز مرقاۃ اورزبدہ کی عبارات پہلے پیش ہو چکی ہیں کہ آپ کو نبوت چالیس سال کے بعد عطا

ہوئی''۔(تحقیقات'صفحہ۲۲۱)۔ **الجاب**: مرقاۃ کی عبارت کا کوئی نشان پتہ ہمیں نہیں ملا<sup>،</sup> معترض نے بھی اس کی نشاند ہی نہیں کی البتہ زبدہ کا پیش کردہ حوالہ تحقیقات صفحہ• ۲۵ پر موجود ہے کیکن عبارت اس کی بھی نا پید ہے ۔للہٰ ااپنے الٹے سید ھے

اردوالفاظ کوعلاً مہ کی عبارت کہنا غلط ہی نہیں ان پر افتر ایھی ہے جب کہ اردو میں جو کہا گیا ہے وہ ان کی عبارت کاضحیح مفہوم بھی نہیں ہے۔

چنانچہ''امام بوصیری اور ملاعلی قاری علیہما الرحمۃ کا ارشاد'' کا عنوان دے کرمعترض نے لکھا ہے امام بوصیری فرماتے ہیں کہ'' سرکار ﷺ کو سیچ خواب اس وقت شروع ہوئے جب نبوت کا زمانہ قریب آیا۔ اس ک شرح کرتے ہوئے علامہ علی قاری زیدہ میں تحریر فرماتے ہیں کہ نبی پاک ﷺ کونبوت چالیس سال کی عمر میں عطا ہوئی اور آپ کا نبوت کا آغاز چالیس سال کے بعد ہوا''۔ (زیدہ شرح قصیدہ بردہ'صفیۃ ۱۸ اس طرح علامہ نور بخش تو کلی نے اپنی شرح میں تحریفر مایا ) (تحقیقات'صفیہ ۲۵)۔

جب كماصل عبارت ال طرح ب: "يعنى و ذلك الوحى المعظم و الحال المكرم كان فى ابتداء من نبوته وفى بدء بدوّ رسالته الله و قد نبئ على رأس اربعين سنة وهو حد مبتدأ النبوة الخ (الزبدة العمدة فى شرح البوده صخر المطبع بيرجوكوله (سنده)).

اس عبارت میں''نبوۃ'' سے مراد وحی جلی ہے پہلے سے نبی نہ ہونے کے معنی سے نبی بندانہیں دلیل بیہ ہے کہاس کے شروع میں سیچ خوابوں کا ذکر ہے جنہیں علامہ علی القاری الوحی المعظم اورالحال المکرّم کے لفظوں سے یا دفر مار ہے ہیں جو بذات خود دلیل نبوت ہیں جس کی تفصیل ابھی گز ری ہے۔

نیز علامہ کی عبارت کے الفاظ 'نب دوّر سالتہ'' ( آپ کے ظہور رسالت ) ہے بھی آپ ﷺ کے اس یے قبل نبی ہونے کا ثبوت ملتاہے۔

علادہ ازیں بیمعنی اس لیے بھی ضروری ہے کہ علامہ چالیس سال کی عمر شریف سے پہلے بھی آ پ ﷺ کے نبی ہونے کے قائل میں جیسا کہ زیر بحث عبارت میں ان کی صراحت موجود ہے۔''ان یہ من یوم و لادت ہ متصف بنعت نبو تہ''جس کا معترض سے جواب نہیں بن پڑا۔

بلکہ خود پیش کردہ کتاب''الےزبدۃ'' کے متعدد مقامات پراس کا ( آ پﷺ کے اعلان نبوت سے پہلے نبی ہونے کا ) ثبوت موجود ہے۔بطور نمونہ بعض حوالہ جات ملاحظہ ہوں۔

O نیز قول بوصیری محمد سید الکونین الخ اللہ حکمت مختلف اقوال سے لکھتے ہیں کہ آپ اللہ تمام افراد کا مُنات (تمام انبیاء و ملٰحکہ کرام جملہ جن وانس بلکہ حجر و شجر نباتات و جمادات حیوانات و جمیع مخلوقات ) کے نبی ہیں یعنی کوئی فرد مخلوق آپ کے دائر ہ نبوت ورسالت سے باہز نہیں ۔ (صفہ ۵۳)۔

O نیز عبارت برده انسه شدمس فصل هم کواکبهاان (آپ شمان میں بمزله آفاب اوردیگراندیا علیم السلام ستاروں کیا نند میں ) کی شرح میں لکھتے ہیں: انہ م یست مدون من نور نبوته

القديمة و ليستنيرون من ضياء رسالته القويمة ليعنى ال كامطلب مديب كهتمام النبياء عليهم السلام آب كى نبوت قديمه سے فيض اور آپ كى آفاق گيررسالت سے روشنى لينے والے اور آپ كے ضرورت مند ہيں۔ (صفير ۱۲)۔

> مغرض کی جهالت یا تجابل بھی۔فافھہ ولا تکن من الغافلین۔ **احراض بچرک**:

''نیز اسی شرح فقہ اکبر کے اندر حضرت علامہ علی القاری نے لکھا ہے کہ یزید چھٹا خلیفہ تھا اوران خلفاء میں سے تھاجن کے دور میں دین نے ترقی کی ۔ ہمارے ناقدین ملاعلی قاری کی اس عبارت کو تسلیم نہیں کرتے بلکہ مرقاق کی طرف رجوع کرتے ہیں''۔ (تحقیقات'صفحہ ۲۶۲)۔

الجمای : معترض کا مقصدالزامی طور پراپنے خصوم کواس امر کا پابند کرنا ہے کہ چونکہ انہیں شرح فقہ اکبر کی ایک اور عبارت پراعتر اض ہے اس لیے اثبات نبوۃ والی عبارت پر بھی یقین نہیں ہونا چا ہیے اور اللہ کے لیے اسے بھی چھوڑ دیں تا کہ اس بے چارے کا کلیجہ ٹھنڈا ہو جوا یک سطحی بات ہے کیونکہ کسی کتاب کا حرف حرف صحیح ہو جسے بلا کلام ما ننا لازم ہو بیصرف کتاب اللہ کی شان ہے۔اس کے علاوہ کے مندر جات کو دلاکل وحقا کت کے معیار پر چیک کرنا ہوتا ہے جب کہ اثبات نبوت والی زیر بحث عبارت کا مضمون صحیح ثابت شرہ میں نہوں کے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ز بر سابیہ ہے۔ عظمت نبوت کی حامی بھی ہے اس لیے واجب انتسلیم ہے۔ معترض کی اس قدرورق سیا ہی سے اتنا اندازہ ہوتا ہے کہ ہماری پیش کردہ عبارت الیی زوردار ہے کہ جس نے معترض کی نیند حرام کردی ہے۔ اگر یہ یفصیل درست نہیں تو کیا معترض فریق جس کتاب ( مرقاۃ کی طرف رجوع لانے ترغیب دے رہاہے اس کی ایک ایک بات سے بالکلیہ شفق ہے یا کیا شرح فقہ اکبر کے دیگر مندرجات سے اسے اختلاف نہیں ہے؟ خاہر ہے کہ ایسانہیں ہے۔ تو معلوم ہوا کہ دراصل اس کے دل میں محض شان نبوت والی عبارت سے ہی بخار ہے۔

حقیقت ہیہے کہ یزید کے متعلق علامہ قدس سر ؓ ہالعزیز کا نہ بیقول ہے نہ فیصلہ نہ عقیدہ۔انہوں نے بیکسی کا قول نقل کیا ہے پس ااس میں ن کی حیثیت محض ناقل کی ہے جس سے مقصود حسب طریقۂ مؤلفین جمع اقوال ہے لہٰذاا سے علامہ کے کھاتے میں ڈالنامعترض کی ناانصافی یا کم علمی یا نامہٰمی ہے۔

علامہ نے شروع بحث میں خود بھی اس کی تصریح فرمادی ہے ان کے لفظ میں: ''قدال شدار ح العقیدة الطحاویة ''لیعنی رسالہ العقیدة الطحاویة کے شارح کا کہنا ہے کہ الخ (شرح فقہ اکبز صفحہ ۲۹ طبع قد بی کراچی )۔ اس سے مراد قاضی علی بن علی بن محمد بن ابی العرّ الدمشقی (متولد اسا سے متوفّی ۲۹۷ء) جنہوں نے شرح العقیدة الطحاویہ کے نام سے رسالہ مذکورہ کی شرح کھی ہے۔

چنانچاس کے شروع میں شرح فقد اکبر کے متعلق حاشیہ میں لکھا ہے: ''وف ی هذاال شرح نقول کشیرة عن شرح ابن ابی العز هذا لکنه لایصر ح باسمه ''یعنی علامة قاری کی شرح فقد اکبر میں ابن ابی العز کی اس شرح کے بکثرت حوالہ جات میں لیکن صراحت کے ساتھ اس کا نام لیے بغیر۔ملاحظہ ہو (مہذب شرح العقید ة الطحاد یہ صفحہ ۱۵ حاشیہ نبر ۱۰ مکتبہ الغرباء جامعہ ستار یہ کرا چی مطبوعہ ۱۹۹۹ء)۔

شرح فقدا کبر میں لائی گئی یزید کے متعلق پیش نظر عبارت کتاب مذکور کے صفحہ ۳۰ نز کرعشرہ مبشرہ کے تحت موجود ہے۔

شارح اگر چەفروع میں حنفی بے کیکن نظریاتی طور پر (اس کتاب کی رُوسے) تیموی ہے۔ اس نے ابن تیمید کا زمانہ نہیں پایا کیونکہ موصوف ۲۸ کے میں اس جہان سے گیا جب کہ ابن البی العزّ کی ۳۱ کے میں پیدائش ہوئی مگراس کے حلقۂ اثر سے بہت متأثر ہے۔ چنانچہ کتاب مذکور کے صفحہ + کا پرتو سل کا بعینہ ابن تیمیہ کے نیچ پر دد مذکور ہے۔ بلکہ شرح العقید ق

الطحا و بیہ طبوعہ کراچی کے مقدمۃ الناشر میں تصریحاً لکھا ہے کہ شارح نے اپنی اس شرح میں بوجوہ نام لیے بغیر

ابن تیمیداورابن قیم کی کتب سے بکثرت اقتباسات (حملی که بعض مقامات پر صفحات کے صفحات) بھرتی کیے بیں۔ ملاحظہ ہو صفحہ ۵ صفحہ ۲ حیث قال ''و الحمؤلّف یک شر من النقل عن کتب شیخ الاسلام ابن تیمیہ و تلمیذہ ابن القیم من غیر احالة علیها'' نیز ''انہ نقل عنهما فی کتابہ نقو لا جمة ''اھ۔ جس سے (برتقد بریثوت کتاب وصحت نسبت) مؤلّف کا سخت تیموی ہونا اظہر من الشمّس ہوجا تا ہے۔

وجہ ہیہ ہے کہ ابن تیمیہ کے مانے والے اسے بہت پسند بدگی کی نظر سے دیکھتے ہیں آخر کیوں؟ موصوف کی بیر کتاب بھی انہی (تیمویوں) کی شائع کردہ ہے۔مشہور نجدی دکتو رعبداللہ بن عبدالحسن متر کی اور معروف وہابی شعیب ارنا دُوط وغیر ہما کے زیرا ہتما ماس کی طباعت ہوئی۔ناصرالبانی نے بھی اس پر کام کیا' مفتی سعود بیہ نے اس پر تعلیق لکھی۔ پیش نظر نسخہ پاکستانی وہا بیوں کے ہاتھوں منظر عام پر آیا ہے بلکہ سب سے پہلے اسے عبداللہ بن حسن من ذریہ ابن عبدالوہاب نے سعود بیہ سے چھوایا بھر احمد شاکر غیر مقلد نے مصر سے طبع کرایا (شرح العقد ۃ العلی دیں خ طبع قد بی کراچی )۔

زاہدالکوٹری نے اس سے موّلف کے حنفی ہونے سے انکار کیا ہے (ملاحظہ موصفہ ۲۱ طبع قدیم)۔ نیز شارح دمشق کا باشندہ تھااور وہیں پر ہی جبل قاسیون کے میدانی علاقہ میں مدفون ہے جب کہ یزید دغیرہ اموی بھی دمشق تصحیین ممکن ہے کہ وہ یزید کی ہویا کم از کم بیا کہ اس کے بارے میں زم گوشہ رکھتا ہو۔ پس عبارت کا اصل ذمہ دار شارح مذکور ہی ہے نہ کہ علامہ علی القاری۔

علام یلی القاری رحمہ اللہ قطعاً پزید کے طرف دارنہیں ہیں جس کی وضاحت خوداسی شرح فقہ اکبر ہے بھی ہوتی ہے۔بعض فقول ملاحظہ ہوں:

چنانچهای شرح فقد اکبر (صفحه ۱۳۸) میں یزید کوظالم وفاس لکھ کراس قشم کے خلیفہ کا تھم شرعی' یست حق العزل اتفاقاً لینی ایسا خلیفہ سخق عزل ہوتا ہے اور اس پر تمام اتمہ کا تفاق ہے کی کواس میں کچھا ختلاف نہیں۔ نیز صفحہ ۲۷ پر ککھاہے کہ یزید کو کا فر کہنے کا مسلہ مختلف فیہا ہے' قال الامام احمد رحمة اللہ بتد کفیرہ''امام احمد بن صنبل رحمة اللہ نے اسے کا فرقر اردیا ہے۔

اسی طرح مسئلہ لعن بریزید کے بارے میں لکھا ہے 'احت الف واف یو بدید بن معاویة (الی) و بعضهم اطلق اللعن علیه ''اس میں یزید بن معاویہ کے متعلق علماء کی مختلف آراء ہیں بعض نے کھل کراس پرلعنت کی ہے (صفح۲۷)۔

*يہاں بيز ميں مونا چا جي ک*ه 'النهي عن لعنه ليس المقصور في حبهم بل لقواعد

الشرع''(النبواس' صفحہ۵۵۵)۔ نیز فرماتے ہیں کہ: ''واما ماتفوہ به بعض الحھلة من ان الحسین کان باغیافباطل عند اهل السنة والحماعة ولعل هذا من هذیانات الخوارج 'الخوارج عن الحادة ''یعنی بعض جہلاء جوبیہ بدزبانی کرتے ہیں کہ حضرت حسین ﷺ، باغی تضان کا بیقول باطل ہے اور سیا ہل سنت و جماعت کا نظر سے نہیں۔لگتا ہے کہ بیخارجیوں کی بکواسات سے ہے جوراہ منتقیم سے ہٹے ہوئے (اور گراہ) ہیں۔ملاحظہ ہو۔ (شرح فقدا کبر صفحہ 2)۔

بہرحال معترض کا حضرت علامہ قاری کویزید کا طرف دار بتانا بھی غلط ہے اور اس بناء پر شرح فقد اکبر کی اثبات نبوت والی عبارت کوغیر معتبر بنانا بھی سطحیت ہے جو معترض کی قلت علمی یا کم قبنی کا نتیجہ ہے۔ اعتراض قبر ۸:

'' نیز ملاعلی قاری نے شرح فقد اکبر میں لکھا ہے نبی پاک ﷺ کے والدین معاذ اللہ مسلمان نہیں تھے۔ ہمارے ناقدین اس عبارت کے جواب میں ملاعلی قاری کی آخری کتاب شرح شفاء کا حوالہ دیتے ہیں اور کہتے ہیہ ہیں کہ بیان کی آخری کتاب ہے لہٰذا اس کا اعتبار ہوگا۔تو کیا ہم ان سے اس مقام پر اس انصاف کی تو قع رکھ سکتے ہیں کہ وہ اس مسلہ میں بھی ان کی آخری کتاب کے حوالے کو ہی معتبر اور مستند سمجھیں گے؟ (تحقیقات ُ سخہ ۲۶ )۔

الگول ایمان کا مسلد مرقاة ( جلد ۲ من معترض نے ''مرقاة '' کی جانب رجوع کرنے کا اشارہ دیا تھا جب کہ انگارایمان کا مسلد مرقاة ( جلد ۲ صفحہ ۱۳ اطبع ملتان باب زیارة القور ) میں بھی موجود ہے۔ تو کیا اس کا اس پر ایمان ہے؟ بلفظ دیگر معترض علامہ قاری کا قائل ہے یا نہیں؟ نہیں ہے تو ان سے استناد کیوں کیا؟ قائل ہے تو اس جیسے حوالہ جات پرا پنی گوشالی کرنے کی بجائے ہمیں ہی کو سنے کی کیا وجہ ہے؟ چاہئے تو بیتھا کہ معترض حقائق کولاتا اور عطر ختیق پیش کر تا مگر وہ بار بار محض لا یعنی طریقہ سے ادھراد هرکی عبارات لا رہا ہے جس سے بدا مرواضح ہے کہ اس کا اصل مقصد صحیح تو جیداور تسلی بخش جواب دینے کی بجائے شرم مٹانے کی غرض سے ورق سیاہی کرنا اور قار کین کو مزید الجھا کر راہ فرار اختیار کرنے کی کوشش کرنا ہے۔ اس منانے کی غرض سے دورق سیاہی کرنا اور قار کین کو مزید الجھا کر راہ فرار اختیار کرنے کی کوشش کرنا ہے۔ ملاح ماہ معنی القاری سے بیفل میں دور ہوئی تھی مگر انہوں نے بالا خراس سے تو بہ کر کی تھی۔ چنا نچہ النبر اس

حضرت غزالی زمان علیہ الرحمۃ والرضوان اس کے متعلق فرماتے ہیں کہ انہوں نے'' اخیر میں رجوع کر لیا اور توبہ کر کے دنیا سے رخصت ہوئے' (آگے فرماتے ہیں)'' انہیں توبہ کی توفیق نصیب ہوتا اس بات کی دلیل ہے کہ وہ اس مسئلہ کے سواباقی تمام مسائل میں خوش عقیدہ بتھے۔ خلاہر ہے کہ خوش عقید گی ضائع ہونے والی چیز نہیں اس لیے اللہ تعالیٰ کی توفیق ان کے شامل حال ہوئی اور وہ اس قول شنیع سے تائب ہوئے الخ'' ۔ ملاحظہ ہو۔ ( مقالات کاطمیٰ جلدا'صفحہ ۲' طبع مکتبہ فرید بیہ ایوالٰ مطبوعہ ۲۵ اس ایر )۔

ربى آخرى كتاب كومان لينے كى بات اوراس پرمغترض كامطالبة انصاف؟ تو

اللہ بیام اس وقت درست تھا کہ جب علامہ علی القاری نے صراحت کے ساتھ بیلھا ہوتا کہ آپ پڑولا دت با سعادت سے اعلان نبوت تک کے حصہ میں معاذ اللہ نی نہیں تھے یا یہ ہوتا کہ وہ لکھتے کہ میں نے شرح الفقہ الا کبر میں جو یہ لکھا تھا 'ان من یہ وم و لا دت ہ مت صف بنعت نبو تیہ ''میں اس سے رجوع شرح الفقہ الا کبر میں جو یہ کھا تھا 'ان ہم من یہ وم و لا دت ہ مت صف بنعت نبو تیہ ''میں اس سے رجوع مرتا ہوں تو پھر ہم بیرمان لیتے کہ علامہ کے نز دیک عبارت شرح فقہ اکبران کی عبارت نہیں رہی بلکہ وہ مرجوع عنہ اور منسوخ ہوگئ ہے اور اس قابل نہیں رہ ی ہے کہ اسے لائق استد لال سم کر پش کیا جا سے ۔ پس جب ایس میں ہونے کی دلیل ہے ( کما مر ) تو معترض کا مطالبہ بے کار ہوا بلکہ معنی کہ خیر بھی قرار پایا کہ نئے ورجوع کے ثبوت کے بغیر مرجوع عنہ اور منسوخ تسلیم کر لینے کا مطالبہ مقال کی بات نہیں ہے ۔

علاوہ ازیں علامہ نے شرح فقد اکبر کی عبارت کوحدیث صحیح '' کسنت نبیسا و آدم بین السروح و السحسد '' سے مدلل فرمایا ہے جس سے وہ عبارت حدیث کا مضمون قرار پائی بناءً علیہ اس کے منسوخ ہونے کا سؤال ہی پیدانہیں ہوتا اور اس سے رجوع کر لینے کا معنی سیہ ہوگا کہ وہ حدیث نبوی کے ماننے سے انکار کر گئے ہیں جو کسی طرح درست نہیں۔

القلی ہم خود معترض سے اس کے مقرر کردہ اس ضابطہ کے تحت گزارش کرتے ہیں کہ اگر وہ اس میں واقعی مخلص میں تو ہم ان کے حسب پیند اس سلسلہ کا ان کے لفظوں کے مطابق علامہ علی قاری کی اس آخری کتاب سے دوٹوک فیصلہ پیش کرر ہے ہیں جس کے بعد وہ فوری طور پرنفی نبوت کے موقف سے تو ہہ کریں اور ''تو به السر" بالسر" والعلانية بن کے پیش نظر تحریراً تقریراً تقریراً تاری کا سالہ کریں اور ''تو به السر" والعلانية بن کے پیش نظر تحریراً تقریراً تقریراً مواد پڑی کہ معالی کے مطابق علامہ علی قاری کی اس آخری کتاب سے دوٹوک فیصلہ پیش کرر ہے ہیں جس کے بعد وہ فوری طور پرنفی نبوت کے موقف سے تو ہہ کریں اور ''تو به السر" بالسر" والعلانية بن کے پیش نظر تحریراً تقریراً تقریراً سکی ایک کہ معالی کریں۔ چنا چہ حضرت علامہ رحمہ اللہ اپن اس خری کتاب میں فرماتے ہیں: ''ان اعطاء السنبو ہ فی سن

الاربـعين غالب العادة الالهية وعيسٰي ويحييٰ (عليهماالسلام) حصا بهذه المرتبة الحليلة كما

السبيل - الله يت علي كاكم مترض مين كتنى للهيت وخلوص م والله يت ول الحق و هويهدى

لی معترض صاحب جوش میں آ کر مرقاق کوشرح فقدا کبر کے بعد کی تالیف قرار دے گئے ہیں جسیا کہ اعتراض نمبر کی ان کی عبارت کو اعتراض نمبر ۸ کی عبارت کے ساتھ ملانے سے ظاہر ہوتا ہے حالانکہ خود شرح فقد اکبر کے ایک مقام سے واضح ہے کہ مرقاق اس سے پہلے کی تالیف ہے۔ چنانچہ صفحہ ۱۱۳ پر ہے: ''و اماماور د من حدیث فلا تخیرو نی (الٰی) فمؤول ہما بیناہ فی المرقاة شرح المشکوة ''۔ جس کی وضاحت دعوت رجوع (صفحہ ۳۳) میں بھی کی جاچکی ہے گرانہیں شاید سوچنے کے لیے وقت نہیں ملا۔

/https://ataunnabi.blogspot.com/ إب<sup>اشم</sup>

قولِ امام رازی رحمہ اللہ پر اعتر اضات کے جوابات

> اس پر کیئے گئے اعتراضات کے جوابات ذیل میں ملاحظہ کیجتے: احتراض قبرا:

<sup>رو ب</sup>میں امام رازی کاری قول ان کی کسی کتاب میں نہیں ملا' (تحقیقات صفحہ۲۶۵)۔ الجاب: بیر محض دفع وقتی بخن سازی اور خانہ پُری ہے ور نہ ناقل جب معتمد علیہ ہوتو اس قسم کی بحث کی گنجائش نہیں ہوتی جس کی بیسیوں مثالیں موجود ہیں۔مثلاً رسول اللہ ﷺ کے نو رمبارک کی حدیث (یے احسابر ان اللہ تبع الیٰ قد حلق قبل الاشیاء نو رنبیك من نو رہ ) کی اکا ہرنے امام عبد الرزاق صاحب مصتف

کے حوالہ سے اپنی کتب میں لکھی جیسے علامہ قسطلانی نے مواہب میں عجلونی نے کشف الخفاء میں اور علامہ علی القاری نے الموردالروی میں (وغیر ہم فی غیر ہا)۔

جب کہ اس کے ما خذکو بارلوگوں نے خائب کر کے مطالبے کیے کہ حدیث ہے تو دکھا وامام عبدالرزاق سے۔ جس کے جواب میں یہی کہاجا تار ہا کہ ماقلین جب معتبر ومعتمد ہیں تو اصل ما خذ نہ بھی ملے تو کچھ فرق نہیں پڑتا۔ مصنف تحقیقات بھی انہیں میں سے ہیں تنویرالا بصار میں انہوں نے بھی ایسا ہی کیا ہے کہ اصل ما خذ پیش کرنے کی بجائے حدیث مذکورکو ناقلین کے حوالہ سے لائے ہیں۔

مدتوں بعد حضرت علامہ عیسیٰ بن مانع الحمیر ی دامت بر کا تہم آف دبئی اوراعلیٰ حضرت رحمہ اللّٰہ کے پیر خانہ مار ہرہ شریف کی مشتر کہ کوششوں ہے اب جا کرکہیں مصنف کا وہ جزء مفقو د دستیاب ہوا ہے جسے علامہ موصوف نے بیروت سے شائع کرایا ہے جس سے مخالفین کا منہ پچھ بند ہوا ہے کیکن وہ جزء نہ بھی حاصل ہوتا تو ان اکا برکی نقل پراعتاد کلی کے باعث اس کی ضرورت نہیں تبجھی جارہی تھی ۔

اسی طرح ''انگوٹھے چومنے کی حدیث بردایت حضرت صدیق اکبر ﷺمندالفردوں دیلمی کے حوالہ علامہ سخادی علیہ الرحمۃ نے المقاصد الحسنہ میں علامہ عجلو نی نے کشف الخفاء میں اور علامہ علی القاری نے کتاب الموضوعات الکبیر میں لکھی ہے کیکن اس کے ما خذ کو بھی غائب کردیا گیا۔اب مسند الفردوں چھپی ہے مگر حدیث مذکورہ کواس سے نکال دیا گیا ہے۔اس کے لیے بھی ان علاء ناقلین کی نقل کوکا فی سمجھا جارہا ہے۔

بناءً عليه علامه على القارى مانحن فيه يمل جب امام رازى كاقول پيش فرمار ب بي جس كے ليئ انہوں نے شرح عمدة النسفى للقونوى كا حوالہ بھى دے ديا ہے تو اصل ما خذ ہميں ملے يانہ ملے اس سے پچھ فرق نہيں پڑتا جب كه مسئلہ بھى عظمت مصطفى بلكھ كا ہے۔ ہاں اگرانہيں نقل ميں غير معتبر گرانا گيا ہوتا تو پھر كلام كرتے ہوئے بھى اچھ لگتے \_اگرا بيانہيں ہے تو يزيد كے چھٹا خليفہ ہونے كے متعلق اسى شرح فقدا كبر ميں ان كے قل كيئے گئے حوالہ کو آ تکھيں بند كر كے كيوں مان ليا گيا ہے؟

بالفاظ دیگر ہمارا معترض فریق ہے سؤال ہے کہ علامہ علی القاری کوفل حوالہ جات میں معتمد علیہ مانتے ہو یانہیں؟ بصورت اوّل بیداعتر اض کیوں اور بصورت ثانی ان کی تحریرات کو آپ لوگوں نے استناداً کیوں لیاہے؟ بلکہ دیگر متعدد علماء کی پیش کردہ نقول کو بھی نام کی تحقیقات میں بلا بھجک اور بلاچون و چرا آئکھیں بند کرکے لے لیا گیا ہے لیکن اس مقام پر بحث کے سارے دہانے کھول دیئے گئے ہیں۔ آخر میہ دو ہرا معیار کیوں؟ کیا بیکھی کوئی جذبہ حتِ رسول ہے (ﷺ)؟

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شم تنبيهات بجواب تحقيقات

نه شرم نبی نه خوف خدا به بهمی نهیں وہ بھی نہیں (املی حضرت)

וידוייייי:

"جو پچریمیں ان کی کتب میں ملا ہے وہ ہم ہدیۂ قارئین کرتے ہیں: ماضل صاحبکم کی تغییر میں فرماتے ہیں: ای ماضل حین اعتزلکم وما تعبدون فی صغرہ وماغویٰ حین اختلی بنفسہ ورای منامہ ما رای وماینطق عن الہویٰ الآن حیث ارسل الیکم وجعل رسولا شاہداً علیکم " (تحقیقات ۲۱۵)۔

**الجماب**: معترض نے نہ تواس کااردوتر جمہ کیااور نہ ہی وجہاستدلال لکھی اور نہ ہی اعتراض کی وضاحت کی ہے گویاا پنے جہلاء کوخوش کرنے کے لیۓ ان پر عربتیت جھاڑ دی ہے۔

اس عبارت کا کوئی لفظ ایسانہیں ہے جس کا بیعنی ہو کہ آپ ﷺ چالیس سال سے پہلے معاذ اللہ نبی نہیں نصح بلکہ بیاآپ کے اس عرصہ میں بھی نبی ہونے کی دلیل ہے جس کی ایک دلیل اس کا پہلا حصہ ہے جس میں 'ف صغرہ'' کے لفظ ہیں جس کا مطلب بیہ ہے کہ آپ ﷺ بچپن میں بھی امور کفر سے پاک تھے جس کی بنیا د ظاہر ہے کہ عصمت تھی جب کہ عصمت دلیل نبوت ہے (کہ ما قد مرّ مرار آ)۔

نیز ' 'ارسل' ' کے لفظ بھی اس کی دلیل ہیں کیونکہ اس کا معنی ہے آپ کو بھیجا گیا لینی نبی پہلے سے تھے بھیج بعد میں گئے۔ جب کہ رسالت نبوۃ کے منافی نہیں۔ تنبیبہات 'جلد اوّل میں حضرت میر سید کے حوالہ سے ہم لکھ آئے ہیں کہ 'فالر سول افضل بالوحی الحاص الذی فوق وحی النبوۃ ' (باب ہفتم)۔ الغرض پیش کردہ عبارت معترض کی نہیں ہماری دلیل ہے۔و الحمد اللہ علی ذلك۔ العرا**ن فیرا**:

*ایک اور مقام پرفر ماتے ہیں: ''ف*انه صلی اللہ علیه و سلم انتھی و بلغ الغایة و صار نبیا کما

صار بعض الانبیاء نبیا یأتیه الوحی فی نومه و علی هئیته (صفر ۲۳۸)' (تحقیقات صفر ۲۲۵)۔ الجاب: سب خسن الله ایر ہے چوٹی کا حوالہ۔ نہ کتاب کا نام نہ جلد نمبر کی نشائد بی اور نہ بی اس کے مقام کی وضاحت اور نہ بی وجہ استدلال کا بیان ۔ صرف' صفحہ ۲۳۸' پس د کیھتے رہوعلا مہ رازی کی ہر کتاب پھر اس کے ہر طرح کے نشخ بھی جمع کر دکیا معلوم کس چھا پے کا پی ضفحہ نظے۔ عبارت کے شروع میں 'نف' سے پتہ چل رہا ہے کہ اس کا سیاق وسباق بھی ہے جس کواس کے ساتھ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ملائے بغیر عبارت ادھوری ہے۔ بناءً علیہ ہم جواب دیں تو کس چیز کا۔ الغرض اعتراض کمل نہ ہونے کے باعث اصولی طور پراس کا جواب ہمارے ذمتہ نہیں۔اس اقدام سے

معتر اض صاحب کی بہادری کا بھی پیتہ چلتا ہےاورللہیت کا بھی کہ قارئین کو بار بار پریشانی میں ڈال رہے ہیں۔ معتر اض صاحب کی بہادری کا بھی پیتہ چلتا ہےاورللہیت کا بھی کہ قارئین کو بار بار پریشانی میں ڈال رہے ہیں۔ **احتراض قبر 7**:

آیت مبارکہ حتلی اذا بلغ اشدہ کی تفسیر میں فرماتے ہیں والنبی صلی اللہ علیہ و سلم بعث عندالاربعین (جلدنمبر ۱۰ صفح ۱۹۱) \_ (تحقیقات صفح ۲۱۵)

الجلب: بعثت نبى مونے كے منافى نہيں (كما قىدمو مراراً وسياتى فى ب ٩ قريباً) نيزاس ميں عندالاربعين ب جب كما پاوگ بعدالاربعين كے قائل ہيں اس ليئ اس سے بھى آ پ كو پھفا ئدہ نہ موا احراف قبرہ:

''آ ہیمبار کہ و اتیناہ الحکہ صبیا کی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ حضرت عیلی اور حضرت کیجی علیہاالسلام تو بچپن میں مبعوث ہو گئے مگر نہی کریم ﷺ اور حضرت مولی الظفلا چالیس سال کے بعد مبعوث ہوئے''۔ (تحقیقات صفحہ۲۱۱)۔

**الحاب**: عبارت میں چالیس سال کے الفاظ بالکل نہیں میں ۔عبارت اس طرح ہے: لا کے مابعث موسلی و محمداً علیہ ما السلام (جلدا صفح ۱۹۱)۔

پھراس میں بھی بعثت کامفہوم ہے جو منافی نبوت نہیں( کما قدمد ؓ)۔ علاوہ ازیں کبیر میں اس مقام پر'الہ حکم'' کے بارے میں لکھاہے:''انہ الہ نبو ہُ''یعنیٰ حکم سے مراد نبوت ہے(صفحہ 19)۔

جب کہ مغرض اس سے پانچ صفحات پہلے اس کا رڈ کرآیا ہے اس کے لفظ ہیں: '' یہاں تھم سے مراد اعلیٰ درجہ کی فہم وفر است ہے '(اور نبوت والے قول کو بالفرض کی مد میں رکھا ہے ) ملاحظہ ہو (تحقیقات 'صفحہ ۲۲)۔ نیز معترض کے بزرگوار کے بیانات (حضرت عیلیٰی وحضرت یحیٰ علیہم السلام کے بارے میں ) ڈانواں ڈول قسم کے ہیں چنانچ صفحہ ۵۰ ایران کے متعلق ان کا ایک بیان اس طرح ہے: '' ان کا بھی بچین میں بالفعل نبی ہونا اجماعی اور منفق علیہ امر نہیں ہے' ۔ پس ایک ہی کتاب میں باپ سیٹے کا یہ تصادم یقیناً لوگوں کی توجہ کا طالب ہے۔

معترض نے اپنے موقف کی تائید میں مزید الذی انقض طہر ایکی ماتحق ایک عبارت کا حصہ بھی نقل

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کیاہے جس میں 'قبل البعثة''اور' فلما حاء ته النبو ة''کےالفاظ میں۔ (تحقیقات ُصفح ۲۶۱)۔ ا**لجاب**: علامہ رازی نے اس کی نوتفسریں (یاتا ویلیں) لکھی میں پیش کردہ الفاظ نویں تفسیر (یاتا ویل) کے میں تو کیامعترض دیگرتفسیرات وتا ویلات کا بھی قائل ہے؟ بصورت فی ان کے نہ مانے اور اس ایک کے اختیار کرنے کی وجہ؟

نیز ابھی گز راہے کہ بعثت کامعنی نبی نہ ہونے کے بعد نبی بنتانہیں جب کہ' السبوۃ'' سے مرادو حی جلی ہے اوروہ بھی عدم نبوت کی دلیل نہیں کہ نبی ہونے کے لیے کسی طرح کی وئی خفی کا ہونا کافی ہے (و قد مرّ)۔

علاوه ازیں بیر کے ای مقام پر 'ورف عنالك ذكرك ''كی تغییر میں لکھا ہے: ''ان الله عام ف یكل ما ذكروه من النبوة و شهرته فی الارض و السمون اسمه مكتوب علی العرش الخ یعنی آپ کے کا ہم تشم رفعت ذكراس میں داخل ہے جس كی تفیصیلات علماء نے بیان فرمائی ہیں جیسے آپ كی نبوت ، چودہ طبقوں میں آپ کے کاشہرہ نیز عرش الہی پر آپ کے اسم کر یم كالکھا ہونا وغیرہ (ملحّصاً) ( بیرجز ، نبر ۳ سختہ ۵)۔

**الآل**: حضور کی نبوت سب سے اقدم ہے۔ ﷺ اور آپ کا اسم کریم عرش اللی پر آپ کی نبوت و رسالت کے حوالہ سے ککھا ہے (و قدمر ایضاً)۔

جس سے واضح ہوگیا کہ امام فخر الدین رازی رحمۃ اللہ علیہ چالیس سال کی عمر شریف سے قبل کے زمانہ میں نفی نبوت کے قائل نہیں ہیں بلکہ آپ کی نبوت کی اقد میت کے معتقد ہیں۔لہذا معتر ض کا انہیں اس کا انکاری بتا نا خلاف واقعہ ہے جس پر دلیل قائم کرنے سے وہ عاجز ہے اور علام علی القاری نے آپ بی کے چالیس سال سے پہلے نبی ہونے کا ان کا جو حوالہ پیش فر مایا تھا وہ اپنی جگہ قائم اور درست ہے۔و الحمد اللہ علی ذلك۔ الم ال کی رحمۃ اللہ علیہ کا دو کی حال جو حوالہ چر کی سے لئی قام صور سے کم کو کی ۔

آ خریس کیجئے امام رازی رحمۃ اللہ علیہ کا اس سلسلہ کا ایک خصوصی صریحی حوالہ جو معترض کے لیئے قیامت سے کم نہیں اور جوان شاءاللہ تعالیٰ تا ہوت معترض میں آخری کیل کا فائدہ دیےگا۔

چنانچہ آپ اپنی معرکۃ الآ راء کتاب جامع العلوم کے حصہ پنجم میں سید عالم ﷺ کے بارے میں ارقام فرماتے ہیں کہ آپ ﷺ کی' <sup>و</sup>عمر مبار کہ کے چالیس سال پورے ہو گئے تو اللہ تعالیٰ نے نبوت کے اظہار کا تھم دیا''۔ ملاحظہ ہو۔ (جامع العلوم مترجم اردو'صفحہ ۱۱۵' ترجمہ سید محمہ فاروق القادری صاحب' طبع فرید بک سٹال لاہور' جولائی ۱۹۸۸ء )۔

الغرض امام رازی رحمة الله علیہ کے حوالہ ہے معترض کا پر و پیگنڈ دبھی غلط ثابت ہوا۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ تنبيهات بجواب تتحقيقات ۵۳۳ باب بحشتم

"نبوة ة لتهذيب النفس" كحواله ما عتر اضات ك جوابات

مصنف تحقیقات نے بعض حضرات قائلین کے حوالہ سے نبوۃ لتہذیب النفس کے فلسفہ کا ذکر کرکے اس پر بیا عمتر اضات کیے ہیں: '' نبی کا معنی علمائے عقائد نے بیان فرمایا انسان بعثه الله تعالی الی المحلق لتبلیغ الا حکام 'اور نبوت کا معنی السفارۃ بین اللہ و بین العباد توجب تبلیغ احکام اور سفارت محقق نہیں ہوئی تو آپ کے لیے اس دور میں نبی ہونے کا دعویٰ کیونکہ قابل تسلیم ہوگا؟

علادہ ازیں اگرید مانا جائے تو بیکون سااعز از آپ کو حاصل ہوا؟ عالم ارداح میں انبیا علیہم السلام ادر ملئکہ کے لیے بالفعل معلم دمر بی ہوں ادریہاں آ کر چالیس سال تک صرف اپنی ذات کی تربیت میں مصروف رہیں۔ نیز کیا عالم ارداح میں اپنی تربیت کئے بغیر دوسروں کے نبی بن گئے تھے؟ تو لامحالہ ماننا پڑے گا کہ چالیس سال کے عرصہ تک آپ کی نبوت وہ نبوت نہیں تھی جو عالم ارواح میں آپ کو بالفعل حاصل تھی (ملخصاً) ( تحقیقات صفحہ ۳۷۴۵)۔

**بھاپا کرٹی** ہے کہ کہ موصوف نے نہ تو اس کے قاملین کی نشاند ہی کی اور نہ ہی ان کے دلائل کا ذکر کیا ہے تا کہ غور کیا جاتا کہ انہوں نے کیا لکھا اور موصوف نے کیا سمجھا نیز دونوں کا اس سلسلہ میں مواز نہ کیا جاتا۔ تا ہم گز ارش ہے کہ بعینہ یہی بات علامہ پر ہاروی نے النبراس میں کہی ہے جب کہ وہ موصوف کے متند ومسلّم علاء سے ہیں۔

چنانچەانہوں نے نبوت سیرنا آ دم الظلالی بحث میں لکھا ہے: ''یہ وز الوحی لتک میل نفس السنب بلا تبلیغ ''لین وی صرف'ذات نبی کی تکمیل ( کمال پر پہنچانے) کے لیے بھی ہوتی ہے جو بلاتبلیغ ہوتی ہے یعنی اس میں دوسروں کو پابند بنانے میں دوسروں تک اس کے پہنچانے کا حکم نہیں ہوتا۔ملاحظہ ہو (النمر اسُ صفحہ ۳۳ طبع نورانی کتب خانہ پشاور)۔

اس کی تائیدامام قاضی ابولعیم رحمہ اللہ کے اس قول ہے بھی ہوتی ہے: ''ان یے حدین الطف کان نبیا

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ولم یکن مبعوثا اللی قومہ و کان منفرداً بمراعاۃ شانہ لی**عنی اللہ کے نبی حضرت کیجیٰ الطّ**ظرٰ نبی ہونے کے باوجودا پنی قوم کی طرف مبعوث نہیں فرمائے گئے تھے بلکہ وحی الہٰی کے حوالہ سے وہ محض اپنی ذات کی دیکھ بھال تک محدود یتھ (جواہرالیحارُ جلدا ُصفحہ المُطبع مصر)۔

الله: قلب الله: قلب السلام وغيرها مماتدل علىٰ خلاف ذلك ـ لاحظ البداية والنهاية والله تعالىٰ اعلم ـ

نیزتفسیر مظہری (جلد ۲٬صفحہ ۱۵ طبع کوئٹہ) میں ہے: ''واما الاحکام التی یو حی بھا افراد الانبیاء الذین لم یبعثوا الی الامم بل او حی الیھم لصلاح انفسھم او امتثال امور بینھم و بین اللہ تعالیٰ فان تلك الاحكام تكون غالباً مبنیة علی حكمة لا يظھر وجه صلاحها علی العامة ''اھ (مظہری کا بیروالہ قبلہ استاذی الکریم وامت برکاتہم کے عطایا خصوصیّہ سے ہے)۔

یرین سال نے ان کر صحبہ کل بن کر بی ہے ہی وہ کر جاتے ہے کہ وہ کرط کہ کر تولایا کے ہود شوری ہوتے کے منگر کٹھ ہرےاورا پنے ہی فیصلہ سے دائر ہ ایمان سے نکل گئے۔ کے ذلك الے ذاب و الے ذاب الآخرۃ اکبر لو کانوا یعلمون۔

نوٹ: امام اہل سنت اعلیٰ حضرت کے والد ماجد نے آیات علق کے زول کے زمانہ کو مرتبہ رسالت اور با قاعدہ تھم تملیخ آنے کے زمانہ کو رسالت کا ملہ سے تعبیر فرمایا جو یقینا ایک نفیس بات ہملا حظہ ہو۔ (سرور القلوب صفحہ ۳) رحمہما اللہ تعالی علاوہ ازیں پیش نظر عبارت میں موصوف کے الفاظ ہیں'' چالیس سال کے عرصہ تک آپ کی نبوت وہ نبوت نہیں تھی' نیعنی نبوت تو سہر حال تھی لیکن عالم ارواح والی نبوت سے مختلف تھی ۔ اور اس سے قبل سید لفظ بھی دیئے ہیں کہ' لامحالہ ماننا پڑے گا' نیعنی چالیس سال کے عرصہ تک آپ کی نبوت وہ لازم ہے۔

سبخن الله جس امرکا ردکرنے چلے تھاسی کومان بیٹھے۔

پھر چالیس سال کے عرصہ تک والی نبوت کو وہ بالقوۃ پر بھی محمول نہیں کر سکتے کیونکہ اس کے ساتھ وہ آپ کی نبوت کا عالم ارواح میں بالفعل ہونانسلیم کر چکے ہیں جب کہ سی امرے بالفعل ہونے کے بعد اس کا بالقوۃ ہوناختم ہوجا تاہے کہ المقو۔ۃ و الفعل ضدان لا یہ محموان کی کمل تفصیل کے لیے تنبیرہات جلداوّل کا متعلقہ مقام ملاحظہ کیا جا سکتا ہے۔

O رہیں پیش کردہ عربی عبارات؟ تو ہم دعوت رجوع' تنبیبہات حصہ اوّل نیز اسی حصہ میں پچھ پہلے دلائل سے واضح کر چکے ہیں کہان کاتعلق'' رسول'' سے ہے نبی سے نہیں۔ نیز میہ کہان دونوں میں فرق ہے۔ پس وہ انہیں پچھ مفید نہ ہوئیں۔

O رماييكهنا كه بيكون سااعزاز آپ كوحاصل مواالخ؟

توجواباً عرض ہے کہ اس مدت میں وتی خفی کا سلسلہ تھا جب کہ وتی بذات خودایک اعزاز ہے اور بہت بڑا شرف ہے کہ آپ کو براہِ راست قلب مبارک میں مدایات اتاری جاتی تھیں۔اور بیتر بیت ذات مبارکہ پہلے سے ملنے والے اعزاز کے خلاف نہیں کیونکہ آپ ہمیشہ ترتی میں ہیں جس کی مثال شق صدر مبارک بھی ہے کہ اس موقع پر آپ کے دل مبارک میں انوار وتجلیات کی بلٹ کی گئی جب کہ اس سے پہلے بھی اس کی کمی نہ تھی (معاذ اللہ) پس سے نور علی نور ہوا۔

O ہمارے اس بیان سے اس کا بھی جواب آ گیا کہ ' عالم ارواح میں کیا پنی تر بیت کے بغیر دوسروں کے نہیں بن گئے تھے' ؟ کہ تر بیت پانے کے بعد ہی تر بیت فرمائی جو اللہ تعالیٰ سے حاصل فرمائی تھی اس کے بعد بھی اس سے بعد بھی من بن گئے تھے' ؟ کہ تر بیت پانے کے بعد ہی تر بیت فرمائی جو اللہ تعالیٰ سے حاصل فرمائی تھی اس کے بعد بھی میں بن گئے تھے' ؟ کہ تر بیت پانے کے بعد ہی تر بیت فرمائی جو اللہ تعالیٰ سے حاصل فرمائی تھی اس کے بعد بھی میں بن گئے تھے' ؟ کہ تر بیت پی تر بیت کے بغیر دوسروں کے نہی بن گئے تھے' ؟ کہ تر بیت پانے کے بعد ہی تر بیت فرمائی جو اللہ تعالیٰ سے حاصل فرمائی تھی اس کے بعد بھی اس سے لیے سے لی مزید بل کے لیے پڑھی اللہ تعالیٰ کا بیار شاہ و قبل رب زدنی علما۔ نیز وللا خرہ خیر لك من الاولی۔

نقی نیس سیکہنا بھی غلط ہوگیا کہ اس عرصہ والی نبوت وہ نہیں تھی جو ''عالم ارواح میں آپ کو بالفعل حاصل تھی''۔ کیونکہ موصوف نے بالفعل مان لینے کے بعد اس کے معطل یا سلب ہوجانے کا کوئی ثبوت پیش نہیں کیا بلکہ پیش نہیں کر سکے اور نہ ہی پیش کر سکتے ہیں' بیشک مزید طبع آ زمائی کر کے دیکھے لیں تو لامحالہ وہ نبوت و ہی تھی جسے مرتبہ ُ استتار میں رکھنے کے بعد مقا مظہور پر لایا گیا۔

O موصوف نے بید کہہ کر کہ '' آپ کے لیے اس دور میں نبی ہونے کا دعویٰ کیونکر قابل تسلیم ہوگا''۔ایک بار پھر واضح کر دیا ہے کہ وہ واقعی اس شرف نبوت کے منگر ہیں جب کہ اوائل کتاب میں انہوں نے اے اپنے خلاف نو جوان نو خیز واعظین دمقررین کا پر و پیگنڈ داور شور شرابا (غلط الزام) کہا تھا۔ (تحقیقات صفحہ ۱۵)۔ خلاف نو جوان نو خیز واعظین دمقررین کا پر و پیگنڈ داور شور شرابا (غلط الزام) کہا تھا۔ (تحقیقات صفحہ ۱۵)۔

الغرض ''نبوة لتہذيب النفس' کے بينياد ہونے كا موصوف نے جوتا ثر ديا تھا وہ بھى اس كے برعكس ثابت ہوا اوراس پر كيئ كيئان كے اعتراضات بھى بوكس ثابت ہوئے والحمد مللہ على ذلك۔ تد يك إتھوں موصوف سے خود نبوة لتہذيب النفس اور جاليس سال سے پہلے نبى ہونے كى

تصریح بھی لے لیجے فرماتے ہیں: تمام محدثین کا اس پرا نفاق ہے کہ رؤیائے صادقہ صالحہ کا سلسلہ آپ کو چالیس اس کی عمر شریف کے قریب پیش آیا اور چھماہ تک میسلسلہ جاری رہا (الیٰ) نہی کی ذات اللہ تعالیٰ اور مخلوق کے در میان واسطہ ہوتی ہے پہلے اللہ تعالیٰ ان کی تہذیب نفس فرما تا ہے ( کچھ آ گے شخ محقق کے حوالہ سے لکھا ہے) محدثین کا نظرید ہیہ ہے کہ آنخصرت بھی چھ ماہ تک مرتبہ نبوت تک محدود مخصوص رہے اور صرف اپن نفس کی تہذیب وتر بیت کے مکلف تھے (الیٰ) ان کے مذہب میں نبی کے لیے داعی اور بلغ ہونا ضروری نہیں بلکہ اگر اس کی وحی کی جائے صرف اس کی اصلاح نفس کے ایو تو سے میں اس کے داعی اور بلغ ہونا ضروری نہیں بلکہ اگر ہو (تحقیقات صفحہ نبر ۱۳۵ نا ۲۵ مرتبہ اس کے ایو تو سے میں اس کے نبی ہونے کے لیے کا فی ہے '۔ملاحظہ

مجت <sup>(\*</sup> النبيين ''(كەدىگرانىيا <sup>على</sup>م السلام نبى كب بخ ؟)

'' مصنف تحقیقات کانظریڈ' آیت میثاق النبیین کے حوالہ سے ''ٹُمَّ جَاءَ کُمُ رَسُوُلْ '' کی ابحاث کے ضمن میں مصنف تحقیقات نے سیدعالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے علاوہ دیگر انبیاء کرا معلیہم السلام کے بارے میں بھی یہ موقف اختیار کیا اور نظریہ بنایا ہے کہ وہ بھی عالم دنیا میں آنے کے بعدا پنی بعثوں سے پہلے کے تمام ادوار بالحضوص بعداز ولاوت تا اعلان نبوت کے زمانہ میں معاذ اللہ نبوت سے خالی (اور نبی نہیں ) تھے اس سے قبل وہ محض علم الہی میں نبی تصان کی نبوتیں خارج میں بالکل موجود و پتحقق نتھیں ۔ چنانچ شرخ محقق رحمۃ اللہ علیہ نے مدارج النبو ۃ جلداوّل صفحہ ۲ میں تصریح فرمانی ہے کہ ''نبوت انبیاء دیگر درعلم الہی بودنہ درخارج۔

آیت میثاق میں آپ ﷺ پران کے ایمان لانے کا جوذ کر ہے اس کا تعلق دنیا میں آنے کے بعد دنیوی بعثت سے ہے عالم ارواح میں ہونے سے ہیں۔جولوگ انہیں بعثت سے پہلے نبی مانتے ہیں وہ اسلاف کے افکار کے خلاف ہیں۔اگروہ نبی ہوں تو سؤال ہیہ ہے کہ کس کے نبی شے حضور کے تو ہونہیں سکتے اور نہ ہی اپن امت کے ارواح کے ہو سکتے ہیں تو اس کا کوئی جواز نہ رہا۔الغرض پیغ ہران کرام علیہم السلام کو نبوت عطا کرنے کی تقدیر اور قضا عالم ارواح بلکہ ازل میں ثابت ہے کیکن علی طور پر اس کا حصول اور وصول نیز اظہار واعلان عالم

المجلب: جواباً عرض ہے کہ ان کا بیموقف بھی کئی خطّیات اور مقام انبیاء کرام علیہم السلام سے تخت غفلت پر مشتمل ہے کیونکہ مسلم ہذا خالصة امور غیبیہ سے ہے جس میں کھل کراتنا ہی کہہ سکتے ہیں جتنے کا ثبوت قرآن وحدیث سے ملتا ہو۔ یوں نہیں کہہ سکتے کہ چونکہ اس طرح نہیں ہے اس طرح نہیں ہے۔لہذا یہ نہیں وہ نہیں۔لہذا نتیجہ بیہوا۔ کیونکہ غیب خواس اور بدیہتہ العقل کی رسائی سے بالاتر ہوتا ہے لانے ہو الحفی الذی لا یدر کہ الحس و لا یقتضیہ بداھة العقل (کما فی تفسیر البیضاوی و غیرہ)۔

کے بعد پچھلوگوں نے جب ان کی تعداد کے متعلق بے بنیا دطریقہ سے تبصر کر نے شروع کیے تو اللہ تعالیٰ نے قرآ ن مجید میں اسے' ر جب بالغیب '' (بغیر علم کے امرغیب کے بارے میں عقلی ڈھکو سلے لگانا ) قرار دیا حالانکہ وہ آسمان پر نہیں اٹھالیے گئے تھے بلکہ اسی زمین سے اسی زمین کے ایک پہاڑ کی ایک غار میں آ رام فرما ہوئے تھے اب بھی وہ اسی میں ہیں ۔

«مامانو طبيم الملام بيدائق في ع"

دلائل صححة شرعیه کی رو سے صحیح نظرید بیہ ہے کہ دیگر تمام انہیاء کرام علیہم السلام بھی پیدائش نبی تھے جن کی بعثت اور نبوتوں کا ظہور حسب حکمت خداوندی مختلف اوقات میں ہوا فرق میہ ہے کہ ہمارے آقاومولی ﷺ کی نبوت اقدم ہے جب کہ دوسرے انبیاء کرام علیہم السلام کی نبوتیں متقدم ہیں یعض دلائل حسب ذیل ہیں: **ولیل قبیرا**:

اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں ارشاد فرمایا: ''واذ احد ذیبا من الیندین میثاقدہم و منگ و من نوح وابراهیم و موسیٰ و عیسٰی بن مریم و احدٰنا مندم میثاق غلیظا ''یعنی اس وقت کویاد کیجئے جب ہم نے نبیوں سے مہدلیا اورام محبوب آپ سے مہدلیا اورنوح وابراہیم نیز موٹی اورعیٹی بن مریم سے لیا اورلیا بھی پختہ عہد۔(پارہ ۲۱ الاحزاب آیت نمبر 2)۔

مذکور فی الآیة میثاق وعهد بتبلیغ رسالت اوردین متین کی دعوت کے بارے میں تھا۔ مؤلف کنز الدقائق مفسر قرآن امام جلیل حافظ الدین کسفی حنفی رحمہ اللہ تعالیٰ اپنی تفسیر میں اس آیت کے تحت فرماتے ہیں: ''احدٰ نا میشاقدہم بتبلیغ الر سالۃ و الدعاء الی الدین القیم ''لیعنی معنی ہیہے کہ ہم

نے نبیوں سے رسالت کے پہنچانے اور لوگوں کو دین متین کی طرف بلانے کا عہد لیا تھا (تغیر اکنسی ، جلد ، صفحہ ۱۳۱۱ طبع قد بی کراچی ) و هلکذا فی غیر و احد من کتب التفسیر بالفاظ مختلفه ایضاً۔ نیز آیت میں مذکور میعہد و میثاق اس دنیا میں ان کی تشریف آ وری سے پہلے عہد اکست کے موقع پر لیا گیا تھا۔ تلمیذ حضرت این عباس امام تفسیر مجاہد صفحہ نے فرمایا: ''ها ذا فی ظهر آدم علیہ الصلا۔ و السلام ''لین میعہد اس وقت لیا گیا تھا جب اللہ تعالی نے پشت آ وم الطلاق سے ان کی جملہ اولا دکون کا کر ان سے اپنی رہو بیت کا قرار لیا تھا۔ ( قرطبی جز ، نمر ۱۰ صفر ۸ طبح بروت این کی جملہ اولا دکون کا کر قول محاهد ایضاً)''

نيز علامة بهانى في شفاء شريف بي بحواله علامة سم قندى كلها ب: "والمعنى الحذاللة عليهم الميثاق إذا الحرجهم من ظهر آدم كالذر" (ترجمة حسب بالا) - (جوابر المحار جلدا صفحة الطبع مصر) -

ابن كثير فى الم مجابد كم بار م مي لكهام في من آنة فى التفسير "لين و تفسير القرآن مين سب سي نمايان اور جحت تضمز يدامام سفيان تورى كے حواله سي لكها ب كه آپ فرماتے تضح اذا حاء ك التفسير عن مجاهد فحسبك به "جب سى آيت كى تفسير حضرت مجابد سي مل جائز و پر مزيد سى سے يو چينى ضرورت نہيں - (ابن كثير جلدا صفحة ٥ طبع قد يى كراچى) -

تبارك و تعالى و اذاا حذنا من النبين ميثاقهم الخاس دوران انبياء كرام عليم السلام كوان ميس ديكها جب كه ان كى ايك امتيازى شان تقى كه ده ان روشن چراغول كى طرح تصر جن سے روشنياں پھوٹ رہى تقين ان سے خصوصيت كے ساتھ نبوت ورسالت كا عہدليا گياتھا (بلفظ ديگر انہيں نبوت ورسالت كے عہد سے خاص كيا گيا تھا) اللہ تعالى كے ارشاد و اذا حد ذا من السندين ميث اقله مالخ ميں جس ميثاق كاذ كر ہے اس سے مراد بھى (نبوت ورسالت كا) عہد ہے الخ ۔

ملا حظه ہو۔ (مشکو ۃ عربیٰ صفحہ ۳۴ بحوالہ احمطیع کراچی نیز متدرک حاکم ٔ جلد۲ ٔ صفحہ ۳۲۳ ' نیز تفسیر ابن کش جلد۳ ٔ صفحہ ۲۸۶ بحوالہ ابد جعفر الرازی نیز کتاب الروح لا بن القیم ٔ صفحہ ۲۴۲ طبع منصورہ مصرُنیز بیان القرآ ن تقانوی ٔ جلد۲ ٔ جزء ۹ ، صفحہ ۲۲٬ بحوالہ مقلّو ۃ طبع کراچی )۔

ابن قیم نے حاکم کے حوالہ سے لکھا ہے'' ہذا اسناد صحیح ''لینی اس حدیث کی سند صحیح ہے۔ نیز مشی نے اسے متدرک پر محول کر کے لکھا ہے''صحححہ و و افقہ الذہبی ''امام حاکم نے اسے صحیح کہااور علامہ ذہبی نے ان کی تر دید کرنے کی بجائے اس میں ان سے موافقت کی ہے۔( کتاب الروح 'صفحہ وطیع مذکور مع حاشیہ نبر ()۔

پھر چونکہ حضرت ابی کا یہ قول امور قیاسیہ سے متعلق نہیں ہے جس میں غیب کی خبریں ہیں اس لیے وہ حکماً مرفوع ( قول رسول ﷺ ) ہے۔ چنانچہ حضرت شیخ محقق رحمۃ اللہ علیہ فر ماتے ہیں کہ حضرت ابی نے اگر چہ اسے رسول اللہ ﷺ کے حوالہ سے بیان نہیں فر مایا<sup>د د</sup>لیکن درتھم مرفوع است چہ امثال ایں اخبار بے ساع از سید ابرار ﷺ ممکن نباشد' کیکن یہ حکماً مرفوع ہے کیونکہ اس جیسے امور کا بیان سید الا برار ﷺ سے نے بغیر مکن نہیں ( اشعۃ اللمعات جلدا' صفحہ ااطبع سکھر ) پس آ پ کی مذکور ہفسیر درحقیقت تفسیر نبوی ہے۔

نو م مُبرا: ابن كثير ن آيت آل عران (و اذاا حد الله مين ق النبين الآية ) اور آيت احزاب (و اذا حد ذنا من النبين ميثاقهم الآية ) دونول كوايك بى مضمون كا حال بنايا ب ملاحظه مو (تفير ابن كثيرُ جلد ٣ صفحه ٢٨ طبع كرا چى) ليكن تحقيق بيب كد دونول ميثاق الگ الگ بين يعنى آيت احزاب مين جس ميثاق كاذ كر بوده خودان انديا ، كرام يليم السلام كى نبوتوں مي كد آيت آل عران ندكوره ميثاق حضور سيد عالم من كر عال ميناق كاذ كر بوده خودان انديا ، كرام عليم السلام كى نبوتوں م كد آيت آل عران ندكوره ميثاق حضور سيد عالم من كى بار م مين جوان اليا كيا ديكر دلاك ك علاوه ظم قرآن بحى اتى كى مؤيد ب لد آيت آل عران ندكوره ميثاق حضور سيد عالم من كر بار م مين جوان اليا كيا ديكر دلاك ك علاوه ظم قرآن بحى اتى كى مؤيد ب لا من الم عن م مركر ان ندكوره ميثاق حضور سيد عالم من كر بار م مين جوان اليا كيا ديكر دلاك ك علاوه ظم قرآن بحى اتى كى مؤيد ب لو من م مركر ان ندكوره ميثاق حضور سيد عالم من كر بار م مين جوان اليا كيا ديكر دلاك ك علاوه ظم قرآن بحى اتى كى مؤيد ب لو من م مركر ان ندكوره ميثاق حضور سيد عالم من كر بار م مين جوان اليا كيا ديكر دلاك ك علاوه ظم قرآن بحى اتى كى مؤيد ب الديا ، كرام عليم السلام م م مرف نوت ورسالت كاعبد ليا كيا تقار م أكن تي تربي تركم من ك معلون ما معلوم بوتا ب كه دهر ات الم يا ، ورسل كرام عليم السلام م عرف نوت ورسالت كاعبد ليا كيا تقار م أكن ألك الك بي ك محفرات الم يا م الما م م م م فرد بوت ورسال در م معلي الما م م م فرد بوت ورسالت كاعبد ليا كيا تقار الكر م م م م م م ميد الم م م م فرد بوت ورسالت كاعبد لي م م م م م م الم يا ، ورسل كرام م ميم السلام م علاده مين م مدالت كاعبد القارى رحمة الله عليه كى اس عبارت الم مي الى تا ما يوق م جن م فرد ال

يكون بعد العام والاظهران يكون قبله في عالم الارواح تعظيما لهم وتكريما ولذاقال عليه الصلاة والسلام كنت نبيا وآدم بين ال روح والحسد ويدل عليه قوله كان اي عيسي في تلك الارواح فارسله الي مريم عليهماالسلام''(مرقاة جلدا'صفحد190)\_

بناءً علیہ اس سلسلہ کی بندہ کی پہلے کی وہ تحریرات جن میں انبیاء ورسل کرام علیہم السلام کا عہد الست میں شامل ہونا مذکور ہے مرجوع عنہا تصور کی جائیں نیز بید کہ آپ ﷺ کا عہد السّتُ میں بَسلی کہنا انہی نفوس بنی آم الطّحﷺ کی رہنمائی کے لیے تھا جواس کے خاطبین تھے اقول قولی ہذا و استغفر اللہ العظیم۔

خلاصہ سید کہ آیت نیز اس کی مذکورہ تفسیر نیوی اس امر کی روشن دلیل ہیں کہ حضرت انبیاء کرا معلیہم السلام کی نبوتیں روزِ بیثاق بیک نوع خارج میں بھی محقق ہو کئیں اوران کے نبی ہونے کا فیصلہ فر ما کر اللہ تعالی نے عالم ذرّ میں عہد الست کے موقع پر تمام ذریت آ دم الظلیل کوا پناوہ فیصلہ سنا بھی دیا تھا۔ لہٰذا اس روز ہے وہ محض علم الہی میں نبی نہ رہے بلکہ اس کا اظہار بھی کر دیا گیا جس کا مزید ظہور دنیا میں تشریف لانے کے بعد ہوالہٰذا ثابت ہوا کہ دیگر تمام انہیا علیہم السلام بھی سب پیدائش نبی تھے لیں ان سے مبعوث ہونے کا معنیٰ بھی یہی ہوا کہ انہوں نے

## اً مت جاق (آل عران ) محالم مت دهم :

رہی آیت میثاق آلعمران؟ تواس کا کوئی ایسالفظنہیں ہے جس کا می<sup>عن</sup>ی ہو کہ دیگر انبیا <sup>ع</sup>لیہم السلام اپنی حیات د نیو میمیں بعثت سے پہلے نبوت سے خالی تھے جب کہ دیگر دلائل سے ان کا اس مدت میں نبی ہونا ثابت مجم ہے (کیما مر انفا و سیئاتی ایضاً)

# ماست في محق رحمدالله كالمحمل:

رہی حضرت شیخ محقق رحمۃ اللہ علیہ کی پیش کردہ عبارت؟ تو اس کا تعلق انبیاء کرا میلیہم السلام کے سید عالم ﷺ کے نور مبارک کی زیارت کر کے آپ کی نبوت درسالت کی تصدیق کرنے نیز عالم ذُرّ ادرروز میثاق سے پہلے کے ادوار سے ہے(زیارت نوروالی روایت دلیل نمبر ۲ کے تحت آ رہی ہے) جو خود اس عبارت کے سیاق دسباق سے بھی متعین ہے۔عبارت ہٰذا کے نثر وع میں اس طرح ہے: '' نبوت آ تخضرت دکمالات دے ﷺ در عالم ارواح ظاہر کردہ بودند دارواح انبیاءاز ال استفادہ کردند چنا نکہ فرمود کے نیز الحدیث (آ گر مولا نا کا متدل بہا حصّہ عبارت ہے)۔خدا کے کرنے سے بی عبارت خود موصوف نے بھی نقل کردی ہے۔ ملاحظہ ہو۔ (خقیقات صفرے ہے)۔

علاوه ازین خود موصوف نے بھی روایت ہذا کو استماداً پیش کیا ہے جس کے عربی الفاظ اس طرح نقل کیے بین 'ان آمندہ به جعلت کم انبیاء قالو ا آمنا به و بنبوته '' (ترجمہ وہ ی ہے جو ابھی گز راہے)۔ ملاحظہ ہو (تنویر الابصار صفح ۲۸ که انیز صفحه ۱۰ طبع ضاء القرآن لا ہور مطبوعہ ۱۹۸۵ ، بحوالہ مواہب مع الزرقانی جلداؤل صفحه ۳)۔ اس سے بھی معلوم ہوا کہ نو رمبارک کی زیارت کے موقع پر انبیاء علیم السلام کی نبوتوں کا معاملہ ظاہر ہو چکا تھا۔ اور وہ اس وقت محض علم الہی کی حد تک نبی نہ تھ (تر تریب کے اعتبار سے بدد لیل ایک نمبر پر آتی ہے جسے رتبہ کے لحاظ سے دوسر نے نمبر پر رکھا گیا)۔

اس کی ایک دلیل قبل از اعلان نبوت 'اندیاء کرام علیهم السلام ۔ خوارق کاظہور بھی ہے جنہیں معجزات قبلیہ و بعد سیمین فرق کرنے کی غرض سے اصطلاحاً ''ارہاص'' کہاجا تا ہے۔ چنانچہ بہار شریعت (جلدا مفحہ ۳۷) میں ہے: ''نبی سے جو بات خلاف عادت قبل نبوت خلام اس کوار ہاص کہتے ہی'' ( سچھ تفصیل کتاب بلز اے جلد اول میں نیز اسی باب میں کچھ پہلے شق صدر مبارک کی ابحاث میں بھی گز رچکی ہے)۔ ارباص معجزہ کی قسم ہے کہ اس کافتیم معجزہ ہی ہے جوان حضرات با برکات کے نبی ہونے کی دلیل ہے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کیونکہ معجز ہ نبی کا ہوتا ہے غیر نبی کانہیں۔ دلچیپی رکھنےوالے اہل علم وفہم حضرات ان کے حالات مبارکہ کی کتب کا مطالعہ کر کے ان کی فہرست بنا کرا پنامطالعہ بڑھا سکتے ہیں۔ بعض مثالیس ملاحظہ سیجتے۔

قر آن مجید میں حضرت موی کلیم اور حضرت عیسی علیٰ نہینا وعلیم السلام کے واقعات ولا دت کے موقع پر ظاہر ہونے والے خوارق میں سے بعض کا ذکر موجود ہے۔ مثلاً حضرت موی الظیلا کا بعد پیدائش فرعون کے شر قتل سے محفوظ رہنا' آپ کا دریا برد کیا جانا' دریا کا انہیں با امن وا مان ساحل پر پہنچانا' فرعون کے پاس پینچنا' اپن والدہ ماجدہ کو واپس ہونا' فرعون کی زیر گمرانی پر ورش پانا' کچھ مدت کے بعد اس کی داڑھی کے بال کھینچنا' اپنی آ زمائش کے وقت ہیرے کی بجائے انگار کے کو منہ میں ڈال لیڈ وغیرہ۔ملاحظہ ہو۔ (سورة طر' والقصص مع تفاسر) اسی طرح حضرت کلمۃ اللہ کو لطن ما در میں القاء کیا جانا' آ نا فانا حمل کی تکھیل والدہ ماجدہ کے لیے چشمہ

نزسید عالم ﷺ کامشہورارشاد ہے 'ورؤ یا امسی التسی رأت حین وضعتنی ''لین میں اپنی والدہ ماجدہ کا وہ نور کا نظارہ ہوں جوانہوں نے میری ولا دت کے وقت کیا تھا جس کی کمل با حوالہ تفسیل کتاب بادا کے جلدا ڈل میں دلیل نمبر ۸۱ میں دیکھی جاسکتی ہے۔

اس كي بعض طرق ميں بيالفاظ بحى بين 'و كذلك ترى امهات النبين صلوات الله عليهم'' وفى رواية' و كذلك امهات النبين ترين ''لينى ظهوركى بيكيفيت مرنى كى ولادت كوفت موتى جسان كى ماوك في سركى آنكھول سے ملاحظه كيا ملاحظه مور (منداحد جلد چہارم' صفحه كاا' ٢٨ اطبح مكة المكرّ مدعـــــن العرباض بن سارية رضى الله عنه) -

حضرات انبیاء کرام علیہم السلام قبل از اعلان نبوت بھی وجو باً معصوم ہوتے ہیں جس کی ککمل با حوالہ تفصیل جلداول میں دلیل نمبر ۱۹۵ کے تحت گز رچکی ہے نیز اسی باب میں بھی اس کی کلمل بحث موجود ہے جب کہ عصمت خاصّہ ُنبوت ہے۔ پی بھی قبل بعثت ان کے نبی ہونے کی دلیل ہے۔ **دلیل فمبرہ**:

حضرت عبدالللہ بن عباس ﷺ سے مروی ہے کہ یہود نے رسول الللہ ﷺ کے حضور آ کرکہا کہ ہم نے آپ سے پانچ چیزوں کے متعلق سؤ ال کرنا ہے اگر آپ ان کی تفصیل بتادیں تو ہمیں پنہ چل جائے گا کہ آپ واقعی اللہ کے نبی ہیں اور ہم آپ کو مان بھی لیں گے۔ آپ نے ان سے اس کا حلف لے کرفر مایا'' ہے۔ اتو ا''لاؤ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اپنے سؤالات قوانہوں نے کہا''احبر نیا عین علامۃ النبی ''ہمیں میہ بتا ئیں کہ نبی کی کیانشانی ہوتی ہے؟ آپ نے فرمایا'' تہنسام عیناہ و لاینام قلبہ ''نبی کی نشانی میہ ہوتی ہے کہ اس کی آنکھیں سوتی ہیں مگر اس کا دل نہیں سوتاالخِ (منداحہُ جلدا'صفحہ ۲۵ طبح مکۃ المکرّمہ)۔

مصنف تحقیقات نے بھی بیردایت استناداً کی ہے۔ملاحظہ ہو( توریالا بصار صفحہ ۱۷)۔اور تحقیقات میں نہایت درجہ غیر مبہم انداز سے ریبھی تسلیم کیا ہے کہ انہیاء لیہم السلام کے لیۓ اس شان کا ہونا ضروری ہے۔ نیز بیہ کہ بیشان ان میں پیدائش طور پر ہوتی ہے۔ملاحظہ ہو(صفحہ ۲۱۳'۲۱۲)۔

پس جب خاصّه <sup>ز</sup> نبوت ان میں پیدائش طور پر پایا جاتا ہے تو اس کا لا زمی نتیجہ یہ ہوا کہ اندیا <sup>ی</sup> کرام <sup>علیم</sup> السلام پیدائش نبی نصے( وہواکمقصو د )۔مزید تفصیل جلداول باب نمبر کے نیز پیش نظر باب میں مستقل عنوان میں دیکھی جاسکتی ہے۔ **ولیل قبیر لا**:

سی بھی نبی پر وتی جلی کی صورت میں جب وتی اتری تو انہیں کیسے پتہ چلا کہ وتی لانے والا فرشتہ ہے جن نہیں؟ اس کا سب سے تسلی بخش جواب وہ ہے جو بعض اجلّہ نے دیا کہ نبی کی ذات میں ایک ایسی قوت ہوتی ہے جس سے وہ بڑی آسانی سے اس کا فیصلہ کر لیتا ہے۔ پس اس قوۃ کا پایا جانا بھی اس امر کی دلیل ہے کہ ہر نبی پیدائش نبی ہوتا ہے کیونکہ وہ قوت نبی کا خاصّہ ہوتی ہے غیر نبی میں نہیں ہوتی۔ **ولیل قبر ک**:

علامه احم<sup>سل</sup>جماس مالکی اپنی شیخ ومرشد نوت وقت حضرت سیر عبد العزیز دبّاغ (رحمة اللّه علیه وعلیه) کے حوالہ سے پھر علامہ نیہانی علیہ الرحمة ارقام فرماتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: ''نو رالنبو ق مباین لنو رالو لایة (الّسی) ان نو رالنبو۔ ق السی ذاتی حقیقی مخلوق مع الذات فی اصل نشأته او لذا کان النبی معصوما و فی کل احواله و نو رالو لایة بخلاف ذلك (الّی) و لذا کان الولی غیر معصوم قبل الفتح و بعدہ '(ملتّحماً بلفظ) کی تین نوت کا نو راورولایت کا نو رائی دوسرے سے مخلف ہوتے ہیں۔ نبوت کا نو راصلی ذاتی اور حقیق ہوتا ہے جونی کی ذات کی جسمانی تخلیق کے ساتھ ہی اس میں جاری ساری کر کے اور رچا

بسا کر پیدا کیاجاتا ہے اسی لیئے نبی ہر حال میں معصوم ہوتا ہے جب کہ ولایت کا نوراس کے برعکس ہوتا ہے لہذا ولی فتو حسے پہلے اور بعد بھی غیر معصوم ہوتا ہے۔

ملاحظه مو (الابسويز من كلام سيدى عبدالعزيز 'صفح ٢١٢ طبع دارا كتب العلمية بيروت نيزجو اهو البحار جلد ۲ صفح ٢٦٣ طبع مصر)\_

نورنبوت کے ذات نبی کی اصل نشأت یعنی شروع تخلیق ہی سے اس میں رکھے جانے نیز نبی کے ہرحال میں میں یعنی قبل اعلان اور بعد اعلان نبوت کے زمانوں میں معصوم ہونے وغیرہ کی تصریحات اس امر کی روشن دلیل ہیں کہ تمام اندیا ء کرام علیہم السلام پیدائش نبی متصاور حضرت غوث دباغ علامہ سلجما سی اور علامہ نبہانی رحمہم اللّہ کااس بارے میں یہی عقیدہ اور یہی نظر پیتھا۔ **دلیل قبر 4**:

**طامبانی د**ج بعلی کی ایک مفصل عبارت تنبیبهات جلداول باب پنجم میں ہم پیش کرآئے ہیں جس کاار دوخلاصہ ہیہ ہے کہ آپ ﷺ پیدائتی نبی میں جس کی ایک دلیل عالم ذُرّ میں آپ سے لیا گیا میثاق نبوت بھی ہے۔ زیادہ سے زیادہ سیہ ہے کہ دنیا میں آپ کی شان کاظہور بعد میں ہوا جوقبل ظہور آپ کے نبی ہونے کے منافی نہیں جیسے کسی کوافسر پہلے سے بنادیا جاتا ہے اس کا وضوح اس وقت شروع ہوتا ہے جب وہ کری اقتدار پر بیٹھ کر اپنا اختیارات کا استعال شروع کرتا ہے۔ (لطائف المعارف صفحہ ۹۸ کی بیروت)۔

الحل : اس دلیل سے دیگر تمام انبیاء علیہم السلام کے پیدائش نبی ہونے کا بھی استد لال کیا جا سکتا ہے کیونکہ عالم ذرمیں ان سے بھی میثاق نبوت لیا گیا تھا جس کی تفصیل آغاز بحث میں ابھی گزری ہے۔ اور ان سید عالم بھا یوم یثاق سے بھی پہلے بالفعل نبی تھے جو آپ کا خصوصی امتیاز ہے اس کی تمل باحوالہ تفصیل کے لیے

جلداول کا مطالعہ کیا جائے۔ نیز یومِ بیثاق میں بھی آپ ۔۔ے متاز طریفۃ۔۔ےعہدلیا گیا اس کی بھی تفصیل جلداول میں کردی گئی ہے۔ **ولیل قبر ہ**:

معاصر حضرت داتا تنج بخش عليه الرحمة معروف سني حنفى ماتريدى متكلم امام ابوالشكور سالمى رحمة الله عليه (جن مص مصنف تحقيقات نے بھى استناد كيا اوران كى كتاب كو مضبوط فى العلم مانا مكمل تعارف جلد اول ميں بيش كيا جاچكا ہے آپ) فرماتے ہيں: "لان المندو قو امر ثابت قبل الوحى من الانبياء (عليهم السلام) ليعنى وحى جلى كرزول سے پہلے انبياء عليهم السلام كانبى ہونا ايك حقيقت واقعيد ہے۔ملاحظہ ہو۔ (تمہيدا بى الشكور السالمى صفحة لائے حزب الاحناف لاہور)۔

فرماتے ہیں: ''لان السنب کان نبیا قبل البلوغ و قبل الوحی کما انه نبی بعد الوحی و بعد البلوغ و الدلیل علیه قو له تعالی فی قصة عیسی الکین و کان فی المهد (الی) و جعلنی نبیا ''لین نبی بالغ ہونے کی عمر نیز وی جلی کم نے سہلے بھی ایسے ہی نبی ہوتا ہے جیسے بالغ ہوجانے اور وی جلی کے نازل ہونے کے بعد نبی ہوتا ہے جس کی ولیل حضرت عیلی الکین کے واقعہ کے بیان میں اللہ تعالی کابیہ ارشاد بھی ہے کہ انہوں نے گہوارے میں شیرخوارگ کی بالکل بچپن کی عمر میں اللہ کے حکم سے کہا تھا''و جعلنی نبیا ''لینی اس نے مجھے نبی بنایا ہے۔ (تمہید خوارگ کی بالکل بچپن کی عمر میں اللہ کے حکم سے کہا

نیز فرماتے ہیں کہ بعض مغنز لہ کا عقیدہ بیہ ہے کہ نبی قبل نزول دحیٰ نبی بھی ہوتا ہے معصوم بھی ہوتا ہے جب که بعض معتزلی می نظریہ رکھتے ہیں کہ وہ قبل مزول وحی جلی نہ نبی ہوتا ہے نہ معصوم ہوتا ہے۔متقشفۂ کرامیہ کا بیہ عقيدہ ہے *ک*دُ الـنبي قبل الوحي لا يکون نبيا ولکن يکون معصوم لانه يکون وليا ''<sup>ي</sup>عن ني وي جل ے پہلے نی نہیں ہوتالیکن وہ معصوم ہوتا ہے کیونکہ وہ ولی ہوتا ہے۔ آ گے فرماتے ہیں: ''و قدال اهدل السنة ان الانبياء صلوات الله عليهم قبل الوحي كانوا انبياء معصومين واجب العصمة والرسول قبل الوحيي كمان رسولا نبيا مأمونا وكذلك بعدالوفاة والدليل عليه قوله سبخنه وتعالى خبرا عن عيسلي بن مريم صلوات الله عليه تصديقا له حيث كان في المهد صبيا قال اني عبد الله اتاني الكتـاب وجـعـلني نبيا (الي) وهذا نص من غير تأويل ولا تعريض ومن انكر ذلك فانه يصيرا ک۔ افراءً الخ یعنی اس بارے میں اہل سنت و جماعت کا عقیدہ ہیہے کہ جملہ انبیاء کرا مصلوات اللہ علیہم وی جلی کے اتر نے سے پہلے بھی واجب العصمة ہونے کے معنی میں معصوم اور نبی متصادران میں جورسول ہیں وہ نزول وحی جلی سے قبل معصوم بھی بتھے نبی اوررسول بھی۔ (اسی طرح پیجھی ان کاعقیدہ ہے کہ نبی اوررسول حیات خلاہرہ میں نبی ورسول ہوتے ہیں ایسے ہی وفات کے بعد بھی وہ نبی اور رسول ہوتے ہیں) جس کی دلیل اللہ سبحانہ وتعالیٰ کا وہ ارشاد ہے جس میں اس نے حضرت عیشی الظفظ گہوارے کی بچین والی عمر میں کلام کرنے کے واقعہ کو تصدیقی اورتو ثیقی انداز میں بیان فرمایا ہے کہ انہوں نے کہاتھا میں اللّٰد کا بندہ ہوں اس نے مجھے کتاب عطا کی ہےاور مجھے نبی بنایا ہے۔

ی قرآن کا ایساداضح دوٹوک ارشاد ہے جس میں کسی قشم کا کوئی ابہا منہیں ہے جواس کا انکار کر ے گا تو وہ کا فرقر ار پائے گا۔ (تمہیڈ صفحہ ۲۷)۔ بیرارات اپنے منطوق میں صرتح ہیں کہ ہر نبی پیدائش نبی ہوتا ہے اور حسب تصریح امام سالمی اہل

سنت وجماعت کا یہی عقیدہ ہے۔ اعلانِ نبوت سے پہلے نبی کونبی ندماننا صرف ولی ماننا متقشفہ کرامید کا مذہب ہے جو بالا تفاق گمراہ ہیں۔ مصنف تحقیقات توجہ کریں کہ مسلمہ بلذا میں کس کے پیچھے چل پڑے ہیں۔ بہر حال وہ مانیں نہ مانیں امام سالمی نے بیہ فیصلہ دے دیا ہے کہ قبل از اعلانِ نبز ت نبی کونبی نہ ماننا صرف ولی قرار دینا گراہوں کا عقیدہ ہے اہل سنت و جماعت کا مسلک نہیں بلکہ انہوں نے اسی کوقر آن کا فیصلہ قرار دے کر اس اس منگر کے لیے' فسانہ یہ صیر کافراً'' کا حکم شرعی بھی عائد فرماد یا ہے اور مزے کی بات سہ ہے کہ موصوف بھی علامہ سالمی کی نقامت علو رتبہ اور پیشوائی کو تسلیم کر چکے ہیں۔

معترض فریق نے ''تحقیقات'' میں حضرت حکیم الامت مفتی احمد یار خال نعیمی رحمۃ اللہ علیہ سے بھی استناد کیا ہے (اگر چہان کا انہیں مسئلہ ہٰذا میں اپناہمنوا سمجھناان کی غلط نبی یا غلط بیانی ہے ) پس ان کی بھی سن لیس وہ کیا فرماتے ہیں ' ولایت' نبوت کا سابیہ ہے' کبھی اس کا ظہور شروع سے ہوتا ہے' کبھی عرصہ بعد۔ جیسے بعض انبیاء کرام کی نبوت کا ظہور چالیس سال کی عمر شریف میں ہوا اور بعض کا پیدائش ہی سے جیسے حضرت عیسی و کیے علیبھاالسلام' ۔ ( تغییر نعیی پارہ ۳ صفحہ ۲۸۷)۔

دكل فبروا:

ید عبارت بھی اس امر کی بین دلیل ہے کہ ہر نبی پیدائش نبی ہوتا ہے کیونکہ حضرت مفتی صاحب اس بات کی وضاحت فرمار ہے ہیں کہ بعض اولیاء ما درزا دولی ہوتے ہیں ' بعض پچھ عرصد اور بعد طویل عرصہ کے بعد مرتبہ ولایت پر پنچنے ہیں ایسا کیوں ہے؟ تو فرمایا کہ ولی کی ولایت ' نبوت نبی کاعکس ہوتی ہے اور ہر ولی کسی نہ کس نبی کے قدم پر ہوتا ہے جب کہ انبیاء کر ام علیہم السلام کی نبوتوں کے لیے بار بار ظہور بھی مختلف صورتوں سے ہے اس لیے کی فرق ان کے عکوس میں بھی رہ گیا۔ پھر نبوت کے لیے بار بار ( شروع میں ' عرصہ بعد اور چالیس سال کی مرشریف میں ) ظہور ظہور بول کر اس کو مزید مؤید فرما دیا کہ نبی ' بعث سے پہلے کے زمانے میں بھی ہوتا ہے پی کسی بھی نبی کے پیدائش نبی ہونے میں پچھ شہر نہ رہ او یا کہ نبی ' بعث سے پہلے کے زمانے میں بھی بی موتا ہو کی مرشر ایف

معترض فریق نے اپنی اس کتاب میں امام اہل سنت حضرت غز الی زماں علیہ الرحمۃ والرضوان سے بھی استناداً حوالہ جات پیش کیے ہیں بناءً علیہ آپ کے ارشادات بھی ان پر قبت ہیں۔مسئلہ ہذا میں آپ کا ارشاد بھی سن لیس۔ آپ فرماتے ہیں: ''نبوت ایسی صفت نہیں کہ کسی نبی میں بھی ہواور بھی نہ ہو۔ نبی ہر وقت نبی ہوتا ہے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اورنو رِنبوٌ ت اس سے کسی حال میں سلب نہیں کیا جاتا''۔ملاحظہ ہو۔ ( رسالت عصمت انبیاء علیہم السلام مشمولہ مقالات کاظمیٰ جلد سوم' صفحہ ۲۵ طبع مکتبہ فرید بیر سا ہیوال ُ مطبوعہ ۱۹۸۷ء )۔

# وليل فبراا-اا:

مصنف تحقیقات کے تلمیذ صاحب تصانیف کثیرہ علامہ قاضی عبدالرزاق صاحب بھتر الوی چشی گولڑوی مدخلتہ نے حضرت سیّدناعیسی الظّیلا کے بارے میں لکھا ہے کہ آپ کونبوت یا کتاب عطاءتو اسی وقت فرمادیں جب آپ مال کے پیٹ میں تصالبتہ لوگوں کو تبلیغ کرنے اواعلان کا حکم بعد میں دیا گیا''(اس کے بعد متصلاً لکھا ہے کہ )'' تمام انبیاء کرام کی صورت حال یہی ہے' (تذکرة الانبیاء صفرہ ۱۵ طبق پنڈی)۔ نیز موصوف کے ایک اور تلمیذ معروف اہل قلم علامہ مفتی محمد خال قادری دام طلبہ ' کسی ہو حال میں نبی ہوتا ہے خواہ وہ مال کے شکم میں ہو' ۔ (شرح سلام رضا صفرہ ۳۹ طبع لا مور)۔ **ولیل قبر میں جوتا** 

دیو بندی مکتب فکر کے شہور پیشوا مولوی انور کاش میری صاحب نے لکھا ہے: ''نب و اتھ م ایہ ضاً متقدمة علی الوجود العنصری لکن نبوة حاتم الانبیاء اقدم ''یعنی دیگر انبیاء علیم السلام کی نبوتیں بھی وجود عضری سے پہلے کی ہیں کیکن خاتم الانبیاء کی نبوت بہت پہلے کی ہے۔

ملا حظه بو-( مشكلات القرآن صفحة المطبع ادارة تاليفات اشر فيهلتان مطبوعة الهماه ) -

نوٹ: کاشیری صاحب موصوف کا مکتب دیو بند میں جو مقام ہے محتابے بیان نہیں۔ بجنوری صاحب اور بنوری صاحب کی تصدیق وتو ثیق جوشروع کمآب بادامیں موجود ہے سے اس کے ماننے والوں کے لیے اس کے معتمد ہونے میں مزید اضافہ ہوجا تا ہے۔ لہٰذاد یو بندی کمتب قکر پر بیہ کماب جحت قاطعہ ہے ہی۔

الحل : مصنف تحقیقات سے اس حوالہ سے اتنا کہنا ہے کہ جب نہ ماننے میں علامت سمجھے جانے والے بھی حصرات اندیاء کرام علیہم السلام کی اس شان نبوت کا اقرار کرر ہے ہیں توجو شخص محبوبان خدا کی شان کے ماننے منوالے میں علامت سمجھا جاتا تھااب ماننا اس کے لیۓ تکلیف دہ امر کیوں بن گیا؟

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شتم

نبوّة اسیدناعیسی وسیّدنا یجی علیهاالسلام سے استدلال پراعتر اضات کے جوابات

مار موقف كاخلامه: ہمارے اس سلسلہ کے موقف کا خلاصہ بیہ ہے کہ 'حضور سیّد عالم ﷺ اصل کا مُنات ہیں ۔ ہرتنم کی تمام نعتیں جوملیں' ملتی ہیں ملیں گی ان میں واسطہ آپ کی ذات پاک ہے۔ نیز وجود فرع' وجود اصل کی دلیل ہوتا ہے در نہ اصل وفرع کا اختلاف لازم آئے گا۔ بناءً عليہ آپ ﷺ اولیٰ بالکمالات اور ہر کمال کی جامع ذات ہیں جو کمالات فرداً فرداً افراد کا نئات میں تھے ہیں ُہوں گے کسی نہ کسی طرح وہ سب آپ کی ذات بابر کات میں یائے جاتے ہیں۔مزیدایسے کمالات بھی ہیں جو آپ ہی کی ذات پاک کا خاصّہ ہیں۔اور بیا مورقر آن دسنت کی نصوص اورائمہ شان کی تصریحات اورخود مصنف تحقیقات کے اعترافات سے ثابت ہیں۔ اور پیچی ایک حقیقت ثابتہ ہے کہ بعض انبیاء علیہم السلام کو منصب نوّت بالکل بچین کی عمر میں عطافر مایا گیا جس کالازمی متیجہ بیہ ہے کہ بید کمال آپ ﷺ کی ذات پاک میں بھی آپ کی اس عمر میں پایا جاتا ہو پس حضور کے لیۓ اسے مستبعد سمجھنا قطعاً غلط ہے۔ اور بیدلیل مسلہ ہٰذا کے تائیدی دلائل سے ہے اس کی اصل دلیل سید عالم ﷺ کاضچیح ثابت شدہ ارشاد کست نبیا الخ ہے جس سے مقصود معترض فریق کے طرز پر منگرین نبوۃ مصطفیٰ 👪 کودعوت فکردینا ہے۔ چنا نچہ مسّلہ علم غیب نبی ﷺ کے حوالہ سے مصنف تحقیقات کے بیٹے نے دیو بندیوں کے متعلق تنقیدی جائز ہ میں لکھا ہے : اگرکوئی عیسائی دیوبندیوں سے کہے کہ ہمارے نبی کی شان تمہارا قر آن بیان کرر ہاہے کہ وہ گھروں میں چیچی ہوئی چیزوں کی خبردیتے تھے جب کہتم جس نبی کا کلمہ پڑھتے ہوانہیں تو دیوار کے پیچھے کاعلم نہیں ہے۔لہذا ہمارا مذہب قبول کرلوتو کیا جواب دو گے؟ شرم کروتو بہ کروعیسا نئیت کی راہ ہموار نہ کرؤ'۔

ہم بھی یہی پچھ کہنا چاہتے ہیں کہ اگر کوئی عیسائی تم سے کہے کہ ہمارے نبی کی شان نبوۃ ' وَ حَـعَـلَـنِـیُ نَبِيًّا '' تہمارا قر آن بیان کررہا ہے کہ انہوں نے گہوارے میں اپنے نبی ہونے کی خبر دی جب کہتم جس نبی کا کلمہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

پر سے ہو وہ تواپنی ولادت سے چالیس سال کی عمرتک نبوت سے خالی تھے۔لہٰذا ہمارا مٰذہب قبول کرلوتو کیا جواب دو گے؟ (اگلے الفاظ چا ہوتو خود ہی دہرالو) جب کہ دیو بندیوں نے مسئلۃ کم غیب میں صرف وسعت علمی کے ایک کمال کا انکار کیا اورتم سیدھا سرچشمہ کمالات (نبوت) پر ہاتھ صاف کر کے تمام کمالات کے ماننے سے ہاتھ دھو بیٹھے۔

اوريام بحى سلف <u>س</u>صريحاً ثابت مرح چنانچ علامه سير محمالوى بغدادى حفى رحمة اللدعليه في روح المعانى مي فرمايا: ''واذا كان بعض اخوانه من الانبياء عليهم السلام قداوتى الحكم صبيا ابن سنتين او ثلث فهو عليه الصلاة والسلام اولىٰ بان يوحىٰ اليه ذلك النوع من الايحاء صبيا ايضا ومن علم مقامه صلى الله عليه وسلم وصدق بانه الحبيب الذى كان نبيا وآدم بين الماء والطين لم يستبعد ذلك''

نیز علام یلی القاری رحمہ اللہ کی بی مجارت ابھی گرری ہے کہ: ان اعطاء النبوۃ فی سن الاربعین غالب العادۃ الالھیۃ وعیسٰی ویحییٰ علیھما السلام خصا بھذہ المرتبۃ الحلیلۃ کما ان نبینا صلی اللہ علیہ و سلم خص بما ورد عنه من قولہ کنت نبیاوان آدم لمنحدل بین الماء والطین۔ اس سب کی کمل باحوالہ تفصیلات کے لیے ملاحظہ ہو (وقوت رجوع صفحہ ۳۲' نیز تنیہات جلدا باب ہفتم' دلیل نمبر۲۰۳'۲۰۰

اس پر بھی جانب مخالف سے اعتر اضات کیے گئے ہیں پس پڑھنے ان کے جوابات:

نبوت سیّرنا کیجیٰ الظین کے حوالہ پراعتر اضات کے جوابات **احراش قبرا**:

''اس کے بارے میں پہلی گزارش تو یہ ہے کہ امام سیوطی نے درمنثور میں اورامام ابن ابی حاتم نے اپنی تفسیر میں نبی پاک ﷺ کا فر مان اور حضرت ابن عباس کا ارشاد نقل فر مایا کہ یہاں تکم سے مراد اعلیٰ درجہ کی فہم وفراست ہے کیونکہ جب بچوں نے انہیں کہا کہ آؤٹل کرتھیلیس تو انہوں نے کہا ہم تھیلنے کے لیے پیدانہیں کیے گئے''۔ (تحقیقات'صفحہ ۲۱)۔

**الجحاب**: O درمنثور میں<sup>در</sup> تحکم سے مراداعلی درجہ کی فہم وفراست' والی بات بحوالہ ابن ابی حاتم نہ تو نبی کریم ﷺ کے قول مبارک سے مذکور ہے اور نہ ہی حضرت ابن عباس کے ارشاد کے طور پر ۔ البتہ بروایت

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ابن عباس آب الله سے بحوالدا بوقعیم وابن مردوبہ ودیلمی مرقوم ہے۔ اسی طرح'' آ وَمُل کر تھیلیں'' والی روایت بھی ابن ابی حاتم کے حوالہ سے اس میں نہیں ہے بلکہ تاریخ حاکم کے حوالہ سے کھی ہے۔ ہاں تھم سے مراف<sup>رد</sup> فہم''بحوالہ ابن حاتم امام محاہد کے قول سے اور'' کھیلیں'' والی روایت معمر بن راشد کے قول سے درمنثور میں موجود ہے 🛛 🕫 ناطقہ سربہ گریباں ہےا سے کیا کہتے معترض نے اس سے بیہ تأثر دینے کی کوشش کی ہے کہ اس آیت میں'' الحکم'' سے سے مراد''النہو ۃ'' 0 ہونے کا کوئی قول نہیں اور کم از کم بیر کہ ایسا قول ہے بھی سہی تو غلط ہے جواس کی بددیا نتی اور دھو کہ دہی یا قلت علمی ب کیونکہ حقیقت اس کے بالکل برنکس ہے۔ الحکم سے النہو ۃ کی تفسیر بھی منقول ہے محققین علماء تفسیر نے الفہم والی روایت کوفنی اعتبار سے مرجوح اورالنبو ۃ والی تفسیر کوراج اور صحیح قر اردیا ہے۔ نیز یہ کہ جمہور مفسرین اسی کے قائل ہیں کہ یہاں الحکم سے مراد ہے نبق ت اور خصوصیت کے ساتھ ریٹ سیر حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما ۔۔۔ منفول ہے <sup>نظ</sup>م قرآ نی نیز آیت کا سیاق وسباق بھی اس کا مؤید ہیں۔ بعض حوالہ جات ملاحظہ ہوں : چنانچەلمام بغوى رحمة اللدعليہ نے اس آيت كے تحت لكھا ہے كہ: ''قال ابن عباس رضى اللہ عنهما السنبوة (صبيا)وهوابن ثلث سنين "لينى حضرت عبداللد بن عباس رضى التعنهما ففرماياس آيت بي الحكم سے مراد نبوت ہے۔قر آن فرما تا ہے کہ دہ اس وفت عبی تھے۔اس کے متعلق منقول ہے کہ ان کی عمرتین برس تتقى ملاحظه بهو( معالم التنزيل جلد" صفحة ١٩ طبع ملتان ) به نيزتغسير الماتريدي حاشيه نمبر ٥ بحوالة نغسير البغوي جلد" صفحة ١٩ ) به نيزعلامها ساعيل في حفى رحمه الله لك**صر بي**: "قال ابن عباس رضى الله عنهما الحكم النبوة "

(روح البیان ٔ جلد۵ ٔ صفحه ۳۱۹ ٔ طبع کوئنه )۔

آ گے لکھاہے: ''استنباہ اللہ تعالی و هو ابن ثلث سنین او سبع و انما سمیت النبوة حکما لان اللہ تعالی احکم احکم عقلہ فی صباہ و او خی الیہ ''والی لین اللہ تعالیٰ نے حضرت یجی ایک کوان کی تین سال یا بروایت سات سال کی عمر میں مبعوث فرمایا اور یہاں نبوت کو ''حکم' کانا محض اس لیئے دیا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے بچین کی عمر میں ان کی عقل کو تحکم فرمایا لین حالت شاب والی کیفیت عقلیہ کوان کی چھوٹی عمر میں ظاہر فرمادیا اور انہیں دی فرمائی (جلد وصفحہ مذکورہ)۔علامہ بیضا وی نے فرمایا ''فیسل النبو چنا '' تفسیر بیضاوی' جلدہ' جزء ''صفحہ کے طبع بیروت ) اس کے تحت علامہ خط جی ای ''فیسل ابن عباس رضی اللہ عنہ ما۔ (حاشیہ الشہا ب علی البیھا وی خبلد ''صفحہ کہ متحق ہے ہے کہ

نیز علامہ خازن رقم طراز میں :قال ابن عباس یعنی النبو ۃ (تغییر خازن ٔ جلد ۲٬ صفحہ ۲۳٬ طبع مردان)۔ نیز حضرت صدرالا فاضل ارقام فرماتے ہیں۔ نیز حضرت ابن عباس کا یہی قول ہے۔ (خزائن العرفان صفحہ ۴۵۷ حاشی نمبر ۱٬ طبع حامد کمپنی)۔

امام ابوالسعو دخفى عليه الرحمة في ارقام فرمايا: "قال ابن عباس رضى لله عنهما المحكم النبوة" (تفسيرجلالين صفية ٢٨ عاشيه ٢٨ بحوالة نفسيرابي السعو دُطبع كراچي).

نیزامام اہل سقت ابومنصور ماتریدی حنفی رحمۃ اللہ علیہ نے لکھاہے: ''ق ال بعضد ہم الحکم النبو ۃ حال صباہ ''لیعنی الحکم کی تفسیر میں علماء کے ایک طبقہ کا قول ہیہ ہے کہ اس سے مراد نبوت ہے جواللہ دتعالیٰ نے انہیں ان کی بچپن کی عمر میں عطا فرمائی۔ملاحظہ ہو۔(تا ویلات الل النہ 'جلد کے صفحہ ۲۲۲' طبع دارالکتب العلمیہ ' بروت حاشیہ میں ہے کہ تیفسر حضرت ابن عباس سے منقول ہے )۔

امام ابومنصورات تفسير کی توثیق فرماتے ہوئے تھوڑا ساآ کے لکھتے ہیں''وف یقولہ''یا یہ حین خذ الکتاب بقوۃ''دلالۃ ان کان نبیا حیث کان اخبر انہ اتاہ الکتاب ''لیحنی آیت کر بیر یا یہ حین حدال کتاب بقوۃ (یحیٰ! میری کتاب کو بہت مضبوطی ہے لو) کے الفاظ اس امر کی دلیل ہیں کہ حضرت کی کی الطّیک بچپن میں مبعوث ہوئے کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ اس نے ان کو کتاب عطافر مائی تھی۔ (تا ویلات جلد کے صفح ۲۳۲ طبع زکور)۔

ہے: ''معلوم ہوا کہ یچی الطلیلان ان رسولوں میں سے ہیں جنہیں بچین ہی سے نبوت ملی''۔ (نورالعرفان صفحہ ۲۸۷ طبع نوری لاہور)۔

نيز علامة سير محودالوى بغدادى رحمة اللد تعالى فرمات ميں: ''وقيل النبو-ة وعليه كثير قول ''لين ايك قول ميں الحكم سے مراد نبوت بزياده علاءاسى كے قائل ميں (روح المعانی ، جلده صفحة كاطبع ملتان) -علامة ابوحيان في لكھا ہے: ''ال حكم النبو-ة ''(انہر الماد على بامش البحر الحيط ، جلده 'صفحة كاطبع بيردت ، كلاهما له) نيز تفسير الجلالين ميں آيت بلذاك تحت مرقوم بے 'الحكم النبوة ''-

امام فخرالدین رازی رحمة الله علیہ نے اس کی تغییر میں فرمایا ایک قول پر الحکم سے مراد حکمت ہے۔ دوسرا قول میہ ہے کہ اس سے مراد عقل ہے' و النہ النہ ان الله و فان الله تعالیٰ احکم عقله فی صباہ و او حی الیہ و ذلك لان الله تعالیٰ بعث یحییٰ وعیسٰی علیه ما السلام و هما صبیان' ۔ تیسراقول میہ ہے کہ الحکم سے مراد نبوت ہے جب کہ نبوۃ کو حکم سے تعبیر فرمانے کی وجہ میہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت یجی کی بچپن کی عمر بہی میں ان کی عقل کے جو بن کو ظاہر فرما دیا تھا اور انہیں و تی فرمانی تھی اور یہ مخی اللہ تعالیٰ نے حضرت کی جات حضرت یجی الطبیع کو ان کے تعبین کی عمر میں معود فرمایا تھا جس کہ دار میں الطبیع کو ہے کہ اللہ تعالیٰ ہے کہ اللہ تعالیٰ ہے کہ اللہ تعالیٰ ہے میں ان کی تعلیٰ کی تعلیٰ کی میں اور میں میں معرف کی میں معلیہ معالیٰ معنی میں معلیہ میں معلیہ میں میں میں میں ان کی تعالیٰ نے حضرت کی کہ کہ میں معرف کی میں معرف کی تعلیٰ میں معلیہ میں معلیہ میں میں میں میں ان کی حضرت کے لیے کہ میں میں میں معرف کی میں میں معلیہ میں معالیٰ معنی میں معلیہ میں معلیہ میں معلیہ میں میں میں میں میں میں میں میں معالی ہے ہے کہ میں معلیہ معالی ہے ہے کہ معالی ہے ہیں کی میں میں میں میں معالی ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے معرب کہ میں معرف میں معلیہ میں معلیہ میں معلیہ میں معان کی معلیہ میں معالی ہے ہے کہ اللہ معالی نے معرب کی میں معود معانی معالی ہے ہے کہ معلیہ معالی ہے ہے کہ معالی ہے ہیں الی معالی ہے ہیں ہیں ہے ہم ہمانی معالی ہے ہیں معالی ہے ہوں کی میں معود فر مای تھی ہے کہ معالی ہے ہ

اس سے آ کے لکھتے ہیں کہ 'و الاقرب حملہ علی النبوۃ ''لیعنی نبوت والامعنی ہی دلائل وحقائق اور سیاق وسباق کے ساتھ جوڑ کھا تا ہے (اس کے بعد آپ نے اس کے دلائل پیش فرمائے ہیں)۔ملاحظہ ہو۔ (تفیر بیز جزءا منفیہ اوا طبع مصروا رمان)۔

**لا خرمی** ملاحظه فرمایئے خصوصیت کے ساتھ دور حاضر میں مہر تصدیق کے طور پر''لا عسط ریے د السے میں وس'' کی شان دالے امام اہل سنت اعلیٰ حضرت مجد دملت امام احمد رضا خان اور ان کے اجل الخلفاء صدرالا فاضل علامہ سید نعیم الدین مراد آبادی رحمۃ اللہ علیہا کا دوٹوک فیصلہ :

اعلی حضرت کنزالایمان شریف میں اس آیت کا ترجمہ فرماتے ہوئے رقم طراز ہیں: ''اور ہم نے اسے بچپن ہی میں نبوت دی''۔

اس کے تحت حاشیہ نمبر ۷۷ میں حضرت صدرالا فاضل ارقام فرماتے ہیں: '' جب کہ آپ کی عمر شریف تین سال تھی (الی)'' حضرت ابن عباس کا یہی قول ہے''۔(مزید اس پر دلائل قائم فرمانے کے بعد لکھا ہے )' لہٰذااس آیت میں تکم نبوت مراد ہے۔ یہی قول صحیح ہے''۔(خزائن العرفان صفی نمر ۲۵۶ طبع چاند کمپنی لاہور)۔ الغرض معترض نے جس قول کونظر انداز کرتے ہوئے گوشتہ خفا میں ڈالنے کی کوشش کی ہے عند الحققتین

والى تسحيح ثابت اورا كم يت كاعنديد ب جس ساس كى كمال ديانت دارى يا كمال عليت كاپية چلتا ہے۔ 0 اس تے قطع نظر المفصم و المحكمة او رالنبو ة كى تفسيروں ميں كوئى تنافى بھى نبيس ہے كيونكة "نبوت 2 ليئ كمال عقل لازم ہے نيزتين سال كى حيوق عمر ميں كمال عقل كاظہور معجزہ ہے اور معجزہ نبى كا ہوتا ہے غير نبى كانبيس الہذا الحكم سے الفہم كے مراد لينے پر اصرار كا بھى معترض كو كچھوفا كدہ نہ ہوا۔ علامہ نيشا پورى اس كے متعاق مختلف اقوال كولانے كر بعد لكھتے ہيں: "و كل هذہ الاو صاف على الاقوال من المحوارق كما فى معترض چر بھى نہ مانے توابنى پيش كردہ مرفوع روايت كى مكمل سند پيش كرى جدہ ميں موتى الم من المحوارق كما فى معترض چر بھى نہ مانے توابنى پيش كردہ مرفوع روايت كى مكمل سند پيش كرى -

نیز ' محضرت ابن عباس کا ارشاد' کہ کر در منثور کے حوالہ سے جوروایت ان سے منسوب کی ہے پیش کرے۔ برسبیل تنزل کتب شان میں سے کسی سے بھی ثابت کر کے دکھا وے۔ الفہم کی تفسیر کا مقصور فی باذا المعنی ہونے کا اثبات ابھی ان کے ذمتہ باقی ہے ورنہ ' المقر آن ذو و جوہ و حجة من جمیع الو جوہ '' کے اصول وفلسفہ کا کوئی مصرف نہیں رہے گا اور دنیا کی بے شمار مقبول و معتمد کتب تفسیر بے کا راور مفسرین قر آن وسنت کے باغی شمار ہوں گے (و العیاد باللہ العظیم)۔

ותותיתו

'اگرمان بھی لیاجائے کہ تھم سے مراد نبوت ہے تو سیّدنا موسی اور سیدنا ابرا بیم الظیلا کو بھی بچپن سے بی نبی ماننا پڑے گا کیونکہ وہ دونوں حضرات حضرت یجی الظللا سے بالا تفاق افضل بین' ( تحقیقات صفحہ ۲۶)۔ الحکاب: صدافسوس کہ جوا مرعندالحققین واقع میں صحیح رانح اور جمہور کا موقف ہے وہ 'اگر' (بالفرض) کی مدین آگیا ہے تو رع جوچا ہے آپ کا حسنِ کر شمہ ساز کر ہے۔ پس بیاعتر اض واقعی نمبر 7 ہے۔ رہا افضلیت کی بنیا دیر نبی ماننا؟ تو سید عالم بھی کی نبوت کے لیے استدلال کی بنیا دافضلیت محضہ پر

نہیں بلکہ افضلیت من حیث الاصلیۃ پر ہے کہ آپ ﷺ اصل جملہ کمالات ہیں اس لیے دیگر انبیاء علیہم السلام کا اس پر قیاس فیاس مع الفارق ہے پس اعتر اض غلط ہے۔ رہا یہ کہ ' ماننا پڑے گا؟'' توبیدا نہتائی صد مہ کی بات ہے جولوگ کچھ مدت پہلے محبوبانِ خدا کی شان کو

ماننے کے حوالے سے علامت شار ہوتے بتھے۔ آج ان کے لیے''ماننا'' موت کی کیفیت کے طاری ہوجانے

کے برابر ہوگیا ہے۔ رہا یہ کہ 'سیدنا مولی اور سیدنا ابرا ہیم علیم مالسلام' کو بھی بچین سے ہی نبی ماننا پڑ کے گا؟' تو انہیں کس نے کہہ دیا ہے کہ ہم اس کے قائل نہیں ہیں بفضلہ تعالیٰ ہمارا اس پر بھی ایمان ہے اور ہمارے حسب مطالعہ قرآن وسنت نیز دیگر دلاکل وحقائق کی رو سے صحیح بھی یہی ہے کہ اپنا اپنے حسب درجہ ہر نبی پیدائش نبی ہے جن کی نبوتوں کا ظہور حسب حکمت خداوندی مختلف اوقات میں خدا کے حکم سے ہوا۔ جس کی تفصیل ابھی النہین کی بحث میں گز رچکی ہے وقد اشر ناالیہ فی الم حلد الاول من هذا الکتاب ایضا۔ الحراف فی ہیں ہے:

'' حضرت یحیلی الظینی کو بچین سے نبوت ملنے کی وجہ ہیہ ہے کہ ان کی پیدائش بطور خرق عادت ہوئی نبوت بھی ان کوبطور خرق عادت جلدی مل گئی''۔( تحقیقات صفحہ ۲۶۰)۔

الحکومی: محض اسی بنیاد پر نبوت کا ملنا دعویٰ ہے معترض نے جس کی کوئی دلیل پیش نہیں کی پس میہ لا یُسَمَع کے درجہ میں ہے۔ پھر چونکہ مسئلہ کا تعلق امر غیب سے ہے اس لیے اس کی وضاحت کے لیے بھی اس معیار کی دلیل کام دے گی (اعنی صرت کا بیت یا صحیح صرت کے حدیث)۔ پھر حضرت یجی القلیلا کی پیدائش بطور خرق عادت ہونے جیسے تمام کمالات محبوبان خدا پر ہمارا دل وجان سے ایمان ہے کیکن کیا امام الانبیاء بھا کی ولا دت باسعادت خوارق سے خالی ہے اور اس کی معاذ اللہ کچھا ہمیت نہیں جب کہ آپ کی شان سہ ہے کہ آپ سرا پا معجزہ اور قدرت خداوند کی کا شاہ کاراعظم ہیں۔

یجھ تفصیلات جلداوّل کے باب ہفتم میں آ چکی ہیں ادھرملاحظہ کر کے انصاف سیجئے اور سنئے خالق کا سَنات کا بیارشادیا ایھا الناس قد حاء کم بر ھان من رب کم الآیۃ لوگو! تمہارے پاس تمہارے دب کی طرف سے سب سے محکم اور سب سے اعلیٰ دلیل آگٹی ہے۔

اس كامصداق بالاتفاق سيرعالم الله كاف الم بير الحنظ الكبير وغيره من كتب التفسير والحمد الله العلى الكبير). المراف فيرم:

میں میں ہوں تو ان کا سرکا رالظیلا سے افضل ہونا '' نیز یہ جز دی فضیلت ہے لہٰ دااگریجی الظیلا بچین سے ہی نبی ہوں تو ان کا سرکا رالظیلا سے افضل ہونا ثابت نہیں ہوتا جیسے کہ حضرت ابراہیم الظیلا اور حضرت موسی الظیلا سے افضل ہونا ثابت نہیں''۔(تحقیقات ُ صفحہ ۲۱۰۰)۔

**الجماب**: اس اعتراض کی بنیاد بھی اس مفروضے پر ہے کہ سیّدعالم ﷺ حیالیس سال سے قبل معاذ اللّٰہ نبی نہیں تھے جس کا غلط ہونا ہم نے دلاکل وحقائق سے ثابت کر دیا ہے۔ لپس جب اعتراض ہی بے بنیا د ہے تو اس کے سہارے قائم کی گئی'' جزوی فضیلت'' کی عمارت بھی خود بخو دمنہدم اورز مین بوس ہوگئی۔

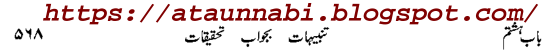
بالفاظ دیگر حضرت یحی الله کی بعث ان کی پیدائش کے بعد ہوئی۔ سیّد عالم بی کی بعث خودتم نے عالم ارواح سے مان لی ہوئی ہے جس کے بعد آپ بی کی نبوت کا انقطاع یا سلب اور معطل ہوجانا بھی آپ لوگ ثابت نہیں کر سکے تو ''جزوی فضیلت'' کے قول کی پچھ تخبائش ہی نہ رہی البتہ حضرت کلیم وحضرت خلیل علیها السلام کے حوالہ سے اس کی تخبائش ہو سکتی ہے۔ مگر اس سے سیّد عالم بی کی نبوت کے مسئلہ پر پچھ اثر نہیں پڑتا (و ھو المقصود)و الحمد اللہ العفور الودود۔

'' دلیل کا نقاضا بیہ ہے کہ نبی پاک ﷺکو بچین میں ہی نبوت عطا کی جائے کیونکہ آپ لیچ کی الظیلا سے افضل ہیں لیکن ہمارے معترضین عالم ارداح میں ملنے والی نبوت کا دوام سلیم کرتے ہیں اور انقطاع ماننے کو کفر تسلیم کرتے ہیں اور انقطاع ماننے کو کفر تسلیم کرتے ہیں اور انقطاع ماننے کو کفر تسلیم کرتے ہیں اور یہاں پرخو داس نبوت کا انقطاع اور نبی نبوت کا حصول ثابت کرنے کے درپے ہیں اور آپ السیم کرتے ہیں اور یہاں پرخو داس نبوت کا دوام تسلیم کرتے ہیں اور انقطاع ماننے کو کفر تسلیم کرتے ہیں اور انقطاع ماننے کو کفر تسلیم کرتے ہیں اور یہاں پرخو داس نبوت کا دوام تسلیم کرتے ہیں اور انقطاع ماننے کو کفر تسلیم کرتے ہیں اور یہاں پرخو داس نبوت کا دوام تسلیم کرتے ہیں اور انقطاع ماننے کو کنر الیون کی تسلیم کرتے ہیں اور یہ کہ تو تک کرتے ہیں اور انقطاع ماننے کو کو تسلیم کرتے ہیں اور یہاں پرخو داس نبوت کا دوام تسلیم کرتے ہیں اور یہ کہ کہ کہ تو تک کو تو ہیں کہ کہ کہ تا ہے ہیں اور انقطاع مان کو کو کر تو بین اور یہاں پرخو داس نبوت کا انقطاع اور نبی نبوت کا حصول ثابت کرنے کے درپے ہیں اور آپ

الحکلب: آپ لوگوں کی زبان زیادہ تر چالیس سال سے قبل اورولادت باسعادت کے بعد کے استعال میں چلتی ہے ہم نے بھی اس کارڈ کرنے کی غرض سے اس مفہوم کواستعال کیا ہے۔ بالفاظ دیگر تخصم کی زبان میں جواب دیا ہے۔

مرزائی ختم نبوّت پراعتراض کرتا ہے جس کا جواب مسئلہ ختم نبوت پر مرکوز رکھ کردیا جاتا ہے اس کا بیر مطلب کہاں ہے کہ حضور کے اوصاف میں اورکوئی وصف ہی نہیں ہے۔

تنویرالابصار آپ لوگوں نے مسئلہ نورانیت کی وضاحت میں مرتب کی تقی تو کیا مطلب مختار کل وغیرہ کے قائل نہیں ہو یلی باز القیاس ام المؤمنین کی پاک دامنی کے علم کے اثبات میں صرف اسی پر گفتگو ہوتی ہے جس کا یہ مطلب نہیں کہ آپ ﷺ کوبس صرف اسی کاعلم ہے۔ الغرض یہ قید احتر ازی نہیں اور نہ ہی ایک کا ذکر غیر مذکور کی ففی کوسلزم ہے اور نہ ہی ہم نے کہیں انقطاع کی صحت کا قول کیا جس کا خود معترض بھی اس عبارت میں اقر ارکر دہا ہے۔لہذا یہ معترض کا خیالی پلا ؤ ہے اور اس



امرکی بین دلیل کہ اس کے پاس ہم پر الزام رکھنے کے لیے اس کی بنی بنائی ہوائی با توں کے سوا سچھ بھی نہیں ہے۔ پھر شان نبوت کے حامیوں کو معتر ض کہنا بھی مصحکہ خیز بات ہے کیونکہ عرف میں معتر ض نہ مانے والا ہوتا ہے مانے والاغلام معتر ض نہیں ہوتا۔ علاوہ ازیں موصوف کے بزرگوار نے اقر ارکیا ہے کہ حضرت شیخ محقق اور علامہ شیخ سلیمان الجمل وغیر ہار حمۃ اللہ علیہم اجمعین آپ بھی کی عالم ارواح والی نبوت کے دائم' باقی اور مستمر ہونے کے قائل ہیں۔

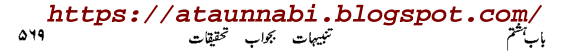
(تحققات صفحة ٢٠٤)\_

اس کا مطلب سیہوا کہ مید صفرات بھی اس ''معترض فریق'' سے ہیں۔ لہٰذاان کا ان اکا بر سے تعلق نہ رہا۔ نیز قائلین کو بیط عنہ دے کر کہ وہ'' انقطاع ماننے کو کفر شلیم کرتے ہیں'' موصوف نے بیا شارہ دے دیا ہے کہ وہ اس نبوت کے سلب کے قائل ہیں جب کہ سلب نبوت کا قول کفر ہے جس کے قائل کے لیے حضرت شاہ فضل رسول بدایو بی رحمۃ اللہ علیہ نے'' یصیر کا فرا'' کے لفظ لکھے ہیں۔ خود موصوف کے بز رگوار نے بھی تحقیقات (صفہ ۱۹۸) میں تشلیم کیا ہے کہ سلب نبوت جائز نہیں اس کی تماں تفصیل تنہیں جائز ہیں ہیں ہیں ہیں۔ معمل تفصیل تنہیں سی کہ رکوار نے بھی تحقیقات (صفہ ۱۹۸) میں تسلیم کیا ہے کہ سلب نبوت جائز نہیں اس کی حود موصوف کے بز رگوار نے بھی تحقیقات (صفہ ۱۹۸) میں تسلیم کیا ہے کہ سلب نبوت جائز نہیں اس کی معمل تفصیل تنہیں ان ہیں ہیں جائز ہیں ہیں ہیں ہیں جائز کہ کہ میں تاہ ہوں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہوں کہ کہ کہ کہ تا ہوں ہوں ہوں کی کر ہوں کی ہوں کہ کی کی کے لیے خصرت

**امروش قبر ۲**: ''اگریجی الکنیز کو بیچپن میں نبوت ملی ہے تو سرکار الکنیز کوسب سے پہلے عالم ارواح میں نبوت ملی ہے جیسے کہ تفسیر ابن جزیر وغیرہ میں حدیث پاک ہے کہ نبی پاک ﷺ نے فر مایا کہ اللہ کا شکر ہے کہ اس نے نبوت کا آغاز بھی مجھ سے کیا اور نبوت کا اختتام بھی میرے او پر کیا۔ تو کیا ان کے نزدیک اس روحانی نبوت سے آپ کو انہیا علیہم السلام پرکوئی فضیلت اور برتر می حاصل نہیں ہوئی ؟ ( تحقیقات ُ صفحہ ۲۱٬۲۱۶)۔

**الگاپ**: جب آپ نے مان لیا ہےاور وہ بھی رسول اللہ بھٹی حدیث پاک کے حوالہ سے کہ نبوت کا آغاز آپ سے ہوا۔ پھراس کے بعدانقطاع وغیرہ کا ثبوت دئے بغیراس کے انقطاع وسلب کا قول بھی کرتے ہوتو آپ کے بقلم خودا پیے فتوے کے زدمیں ہونے میں پچھ شہہ نہ رہا۔

آپ ہم سے پوچھتے ہیں کہ فضیلت اور برتر کی کوثابت مانا کہ نہیں۔اس بھلے مانس کو کون سمجھائے کہ جب سارا جھگڑا ہی اسی کا ہے کہ وہ اس فضیلت اور برتر کی کے انکار کے در پٹے اور بفضلہ تعالیٰ ہم اس کے پر چار میں لگے ہوئے میں تو یہ سؤ ال ہمارا بنتا ہے یا ان کا ؟



موصوف کی یہاں مثال اس وکیل کی ہے جو نشے میں دھت ہو کر مقد مدلر نے کٹہر ے میں جا کھڑا ہوا اور خاص کیفیت کے باعث اپنے مخالف کے خلاف دلاکل قائم کرنے کی بجائے اپنے ہی مؤکل کے خلاف تابر توڑ دلاکل پیش کیئے پیداس دفت چلا جب اس کا مؤکل 'مجرم بن چکا تھا اور جج اس پر دفعہ کر دفعہ لگا چکا تھا۔ موصوف سے تو انصاف کی توقع نہیں ہے اس کے مؤکل ہی فیصلہ کر لیں کہ ان کے بلا اجرت و کیل نے انہیں بری طرح تچنسوادیا ہے یانہیں؟ اور اس کی تفریز خود اس کے خلاف ہے ہی مؤکل رہے کہ ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہوگی

نبوة ستيدناعيسي الصلا كحواله يراعتراضات كحوابات

المراش فبرا (عيني الظيرة نصف بشرى اور نصف روحاني من ): مصنف تحقیقات نے اس سلسلے کا پہلا اعتراض کرتے ہوئے لکھا ہے: ''امام کبیر عارف شہیر قطب وقت ابوالعباس تيجاني فرماتے ميں: ''لم يكن بشر يا محضا انما كان نصيفن نصف بشرى و نصف روحاني اذانشأ من نفخة الروح الامين في امر فقوى فيه ضعف البشرية وزاد بذلك قوة على النبين فلذلك بعث قبل الاربعين للقوة التي اعطيها من نفخ الروح الامين في امه \_<sup>ح</sup>ضرت عيسى الكليكلا محض بشرنه بتطءده نصف خصف يتصرآ دعصے بشر يتصاورآ دعے روحاني يتھے كيونكہ وہ حضرت جبريل امین الطّی کے پھونک سے پیدا ہوئے یتھاتوان میں بشریت والا نصف قوت میں بدل گیا اور دوسر ےانبیاء علیہم السلام پر قوت بر داشت میں زائد ہو گئے تو والد ہ ماجدہ میں روح الامین کے کنٹخ کی وجہ سے حاصل ہونے والی توت کی وجہ سے جالیس سال کی عمر کو پہنچنے سے پہلے ان کومبعوث فر ما دیا گیا جو حضرات بطور اولویت کے نبی کرم ﷺ کے لیے بھی آغاز ولادت سے نبوت ثابت کرتے ہیں انہیں عارف تیجانی کے اس ارشاد پر بھی ذرا نخور کرنا چاہئے کہ دہاں باپ کے مادہ کی آمیز شنہیں ہے بلکہ <sup>تف</sup>خ جبریل کی آمیز ش ہےاور دہ آ دھے ملک ہیں ۔لہٰذاان پر دوسرے انبیاء علیہم السلام کا قیاس ُ قیاس مع الفارق کے قبیل سے ہے ورنہ حضرت موسٰی الظَّیٰ اور حضرت ابراہیم للظیفۂ کوبھی بچپن سے ہی نبی شلیم کریں کیونکہ وہ بھی بالا تفاق حضرت عیسٰی سے افضل ہیں۔اگر وہاں قیاس نہیں ہوسکتا نو پھر یہاں بھی اس کو جاری نہیں کیا جاسکتا۔ یہی ہمارے مجمع البحرین اسلاف کا نظریہ ہے ہم تو انہی کے متبع میں نہ کہ این طرف سے عقائد و نظریات کا اختراع کرنے والے بين \_ (ملخصاً بلفظه ) (تحقيقات صفحه واا الااسوا) \_ **الجلب**: موصوف کا مسئلہ بلذا سے متعلق اپنے موقف میں متبع اسلاف ہونے اور مخترع نہ ہونے کا

دعویٰ قطعاً خلاف داقعہ ہے۔ اسلاف (بصیغۂ جمع) کہا ہے۔ قول صرف ایک شخص حضرت شخ تیجانی کا پش کیا ہے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اوروہ بھی غیر موافق کیونکہ یشخ مدوح کٹی طرح تے قبل بعثت آپ لیے کی نبی ہونے کے قائل میں جیسے آپ ایک کی میں اور دی تھے آپ ایک کی اصالت کل (عبارت عنقر یب آرہی ہے)۔

نیز چالیس سال سے قبل کے عرصہ میں وہ نبوت کے آپ الطلق کی ذات اقدس میں استتار کے قائل ہیں جس کا خود موصوف کو بھی اعتراف ہے ان کے لفظ ہیں: ''ضرب الحجاب''(الی)''رفع الحجاب''(تحقیقات صفیہ ۹۹ بحوالہ شخ تیجانی)۔

علاوہ ازیں شخ تیجانی کی پیش کردہ عبارت اس بارے میں صرح ہے کہ حضرت عیسی للظیلۂ بعد ولا دت نہ صرف میہ کہ اللہ کے نبی خصط بلکہ آپ کی بعثت بھی اسی بچپن کی عمر میں ہوئی جب کہ موصوف اس کے قائل نہیں ہیں بلکہ انہوں نے صراحت کے ساتھ اس کا ردبھی کردیا ہے۔ چنانچہ ان کے لفظ ہیں: ''ان کا بھی بچپن میں بالفعل نبی ہونا اجماعی اور شفق علیہ امز نہیں ہے''۔(خفیقات'صفہ ۱۰۵)۔

نیز لکھا ہے: '' قابل اعتماداورلائق اعتباریمی امر ہے کہ آپ کو چالیس کی عمر میں نبی بنایا گیا'' ( سیچھ آ گےاس سے متعلق لکھا ہے ): ''رانج اور محتار اور معتبر ومعتمد علیہ '( صفحہ ۱۹۷۱)۔ نیز ۱۵۲ نحوہ 'من ابن المؤلف۔ بناءً علیہ موصوف کس طرح کہہ رہے ہیں کہ وہ قطب تیجانی جیسے مجمع البھرین اسلاف کے منبع ہیں مخترع نہیں ہیں مع ناطقہ سربہ گریباں ہےا۔ سے کیا کہتے؟

مبات علی کے حوالہ سے بید کہنا کہ حضرت عینی اللی چونکہ نصف بشری اور کننے جرئیل اللی کے باعث نصف روحانی تصاس لیے ان میں ابتداء ہی سے قوت بر داشت پائی گئی اور بحین میں ان کی بعثت ہوگئ جب کہ سیّد عالم ﷺ اور دیگر اندیا ی علیهم السلام میں ان کے بقول شروع سے میشان نہ تھی اس لیے جب وہ جالیس سال کی عمر کو پنچ اور ان کے قوئی مضبوط ہو گئے توان کی بعثتیں ہوئیں؟

تو عرض ہے کہ : بیان کی ذاتی رائے ہے جس پر قرآن وحدیث سے ثبوت پیش نہیں کیا گیا جس میں اللہ تعالیٰ یاس کے رسول الظین نے فر مایا ہو کہ ان کی جلد بعثت کی وجہ بیتھی کہ وہ نصف بشری تھے جب مسلہ بھی غیب کا ہے اس لیئے ہم اس کے مکلّف کیونکر ہو سکتے ہیں؟

نیز نصف بشری نصف روحانی کا نتیجہ بچین میں حضرت عیسی الطلیلا کی بعثت ہے جسے مولا نا'مانتے نہیں ہیں توان کے نزد یک مرے سے میدعبارت ہی غیر معتبر تھہری پس جسے دہ خود نہیں مانتے ہم پر وہ اسے کس طرح تھو نستے ہیں؟

O اس سے قطع نظر قول مذکور کن نظر بھی ہے کیونکہ جس امر کو حضرت عیلی الکھنے کی بچپن میں بعثت کے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

لیے بنیاد قرار دیا گیا ہے وہ حضرت بچی للظفلا میں موجود نہیں پھر بھی ان کی بعثت بچین میں ہوئی جس کی کمل تفصیل مستقل عنوان کے تحت گز رچکی ہے۔

O الكرم باب كماده كما محرق سے صوحيت كے ساتھ حضور سيّد عالم الله كم تعلق بيد مطلب الكرم باب كم تعلق بيد مطلب الكرم باب كى بشريت ميں مكان الله كمان كه الله كمان كمان كه مان كمان كمان كه منعل كه منعل كمان كه الله كمان ك الله كمان كه الله كه الله كه الله كمان كه مان كه كمان كه الله كمان كه الله كمان كه الله كمان كه الله كمان كه الل الله كمان كه الله كه الله كه الله كمان كه مان كه مان كه مان كه مان كه الله كمان كه الله كمان كه الله كمان كه ال الله كمان كه مان ك الله مان كه م الم مان كه مان مان كه مان ك مان كه مان كم مان كه مان كم م مان كه

ہرآ دمی کی بشریت کے لیے بچہ دانی میں ماں باب کے مادہ میں خاک کی آمیزش کی جاتی ہے۔ آیت کر یمہ 'منہ احلق نا کم وفیھا نعید کم الخ'' کی تغییر میں حضرت سیّدنا عبد اللّٰہ بن مسعود اللّٰہ سعود اللّٰہ عبد منقول ہے۔ ملاحظہ ہواما ماہل سنت اعلیٰ حضرت رحمۃ اللّٰہ علیہ کا مجموعہ فقاوئی افریقہ صفحہ ۱۰ طبع مدینہ پیشنگ کمپنی کراچی بحوالہ نوادر الاصول لللا مام اکلیم التر مذی ولفظہ: ''ویا خذ التراب الذی یدفن فی بقعته و تعجن به نطفته ''فرشتہ وہاں کی مٹی لیتا ہے جہاں اسے دفن ہوتا ہے اسے نطفہ میں ملاکر گوند هتا ہے')۔ بناءً علیہ کثافت اگر آسکتی ہوتا ہی خاص مالک میں التر مذی ولفظہ: ''ویا حذ التراب الذی یدفن فی بقعته ان خاکی اجزاء کے حوالہ سے میں کہ میں میں میں میں ہوتا ہے اسے نطفہ میں ملاکر گوند هتا ہے')۔ ان خاکی اجزاء کے حوالہ سے جم کثافت کی طرح متصور نہیں ہو کتی اور حضور اقد س ملاک روالہ سے میں بوجوہ

متازشان رکھتے ہیں۔ نہبرائیہ کہ آپ کی بشریت مقدسہ کے لیۓ خاکی اجزاءکو ماں باپ کے مادوں کی آمیزش کے وقت نہیں لیا گیا بلکہ اللہ تعالیٰ نے ان اجزاء مبار کہ کوتمام عناصر کلیہ جامعہ سے پہلے خلق فرمایا پھر نمبر۲'ان اجزاء کو آب تسنیم سے گوندھ کرانہیں انہار جنت میں غوطہ زن کر کے نہایت درجہ صاف شفاف کیا گیا پھر نمبر۳' انہیں آپ کے نور مبارک (جو بمعنی حقیقی اوّل الخلق ہے) مخلوط کر کے پشت آ دم

چر مبر ۳ آہیں آپ کے تورمبارک (جو بسٹی طیفی اوّل اسلن ہے) گلوط کرنے پتت آ دم الظَلِیٰلا میں رکھا گیا

پھر نمبر ۱۴ نہی کو والدین کریمین رضی اللہ عنہما کے مادّ وں میں گوند ھر صورة مقدسہ بشریّد عطاء فرمائی گئی بناء بریں آپ کی بشریت مقدسہ میں کسی قشم کی کثافت کا تصور بھی نہیں ہو سکتا۔ لہٰذا موصوف کا یہ کثافت والاقول بے بنیا دہمی ہے خلاف حقائق اور خلاف دلائل بھی دعوت رجوع نیز تنبیہات جلداول میں حضرت غزائی زماں کی کتاب النہیان سے بحوالہ شاہی نیز امام ابن الجوزی کی کتاب الوفاء سے اس سلسلہ کے پچھ حوالہ جات گز ریچکے ہیں۔ مزید سنے:

چنانچامام علامہ یوسف بن اسماعیل نہانی شافعی رحمۃ اللہ علیہ الشیخ علی ددہ البوسنوی (متوفی ۲۰۰ اھ) کے حوالہ سے ارقام فرماتے ہیں: ''اول ما حلق اللہ تعالٰی من العناصر الکلیة المحامعة کماقال ابن و هب رحمه اللہ تعالٰی جو هرة مضيئة و هی طينة حاتم الانبياء الخ'' یعنی امام ابن و مب رحمۃ اللہ تعالٰی کے حسب ارشاد اللہ تعالٰی نے عناصر کلیہ جامعہ میں سے سب سے پہلے جس چیز کو پیدا فرمایا وہ حضور خاتم الانبیاء ﷺ کے اجزاء بشر تیہ کی خاک پاک ہے جو ( آ بے سنیم سے گوند ھے جانے اور انہا یہ جن میں غوطہ زن کیے جانے کے بعد ) نہایت درجہ صاف شفاف اور روش ہیرے کی ماند تھی۔

ملاحظه بور (جوابرالبحار جلد م صفحه ۲۸ ا۱۲۹۱).

نیز حضرت الشیخ محد المغربی (متوقی ۱۲۳۰ه) کے حوالہ سے لکھتے میں کہ اللہ تعالیٰ نے اس طینہ مبار کہ کو پید افر مانے کے بعد 'عب سماء السندیم شم غمسها فی انهار الحنة حتی صارت کالدرة البیضاء''الخ (جواہر جلد "صفح ۳۲۳)۔

• 
نیزامام ہمام ابن جحر کی شافعی رحمہ اللہ تعالیٰ کے حوالہ سے رقم طراز ہیں: حتلی صدارت کے الدرة
البیضاء الخ (جواہر جلد ۲٬۰۰۰ فرای (دونوں کا ترجمہ حسب بالا ہے)۔

امام السید احمد عابدین (متوفی ۱۳۳۰ ه) کے حوالہ سے لکھتے ہیں کہ آپ پی جس طرح روحی اور نوری میڈین سے میں کہ آپ پی جس طرح روحی اور نوری حیثیت سے تمام اندیاء علیہم السلام سے اول ہیں اسی طرح جسمانی اعتبار سے بھی ان سے پہلے ہیں: ''لان مادة جسدہ بی حسلہ حلیقت قبل سائر الدمواد لحدیث کعب الاحبار '' کیونکہ حضرت کعب الاحبار کی کہ اس سلسلہ کی صرح روایت کے مطابق آپ بی کے جسدا طہر کا ماد ہمی و یکر تمام ماد وں سے پہلے ہیں: ''لان مادة جسدہ بی حسلہ کی حوالہ میں اسی طرح جسمانی اعتبار سے بھی ان سے پہلے ہیں: ''لان مادة جسدہ بی حسلہ کی حدیث کعب الاحبار '' کیونکہ حضرت کعب الاحبار کہ کی اس سلسلہ کی صرح روایت کے مطابق آپ بی کے جسدا طہر کا ماد ہمی و یکر تمام ماد وں سے پہلے تعلیق فر مایا گیا اس سلسلہ کی صرح روایت کے مطابق آپ بی کے جسدا طہر کا ماد ہمی و یکر تمام ماد وں سے پہلے تعلیق فر مایا گیا (جوابر جلام ماد و ماد کہ ماد ماد کہ ماد کی ماد کی ماد واد کہ مطابق آپ ہوں کے جسدا طہر کا ماد ہمی و یکر تمام ماد وں سے پہلے تعلیق فر مایا گیا (جوابر جلام کی مرح کے مطابق آپ ہوں کے جسدا طہر کا ماد ہمی و یکر تمام ماد وں سے پہلے تعلیق فر مایا گیا (جوابر کے جلام کے حکمت کے حکمت کے حکمت ماد کر حکمت کی مرح کے مطابق آپ ہوں کے جسدا طہر کا ماد ہمی و یکر تمام ماد وں سے پہلے تعلیق فر مایا گیا (جوابر جلام 'جلام کی حکمت کے حکمت کی حکمت کے حک

الى لي بعض اجلّه ف تصريح فرمائى كه 'انه الله متقدم روحاً و حسداً (ملخّصاً) (جواہر المحار جلد ۲ م صفحه ۲۵۷ جلاء القلوب صفحه ۲۸) -

مرقدہ کی کتاب لاجواب ظل النبی ﷺ اور حضرت شیخ القرآن علامہ فیضی برداللّٰد مضجعہ کی معرکۃ الآ راء کتاب مقام رسولﷺ ۔ بلکہ خود موصوف کو بھی اس کا اعتراف ہے۔ملاحظہ ہو۔ (تورالا بصار وغیرہ)۔ اب بطور نمونہ میہ بھی پڑھ لیس کہ کئی اکا برنے آپﷺ کی اس شان (عدم سامیہ) کو آپ کی بشریت مقد سہ سے ہوشم کی کثافت سے پاک ہونے کی دلیل کے طور پر پیش کیا ہے۔

چنانچامام الم سنت اعلى حضرت عليد الرحمة 'امام الم سنت ابن جرعى قدس سرّه كى كتاب أفضل القرى كحواله ارقام فرماتي بين: "قد خلصه الله من سائر الكثافات الحسمانية و صيره نورا صرفا لا يظهر له ظل اصلاً "ليني اللدتعالى ني آپ الكوتمام جسمانى كثافتوں سے پاك اور ايسانور خالص پيدا فرمايا كدآ پ كرجم مبارك سے بحى كى صورت ميں تاريك سامينمودار نه ہوتا تھا۔ ملاحظہ ہو۔ (صلاة الصفاء صحبہ الا محبح كراچى) مشموله مجموع رساكن فور دعدم سامير)۔

نیز مکتوبات امام ربانی شخ مجد دالف ثانی قدس سرہ النورانی کے حوالہ سے لکھتے ہیں: ''سایہ ہر شخص از شخص لطیف تر است چوں لطیف ترے از روئے ﷺ درعالم نباشد اوراسایہ چہ صورت دارد''۔ نیز''ہرگاہ تحمہ رسول اللہ ﷺ رااز لطافت' ظل نبود خدائے محمہ را جگون ظل باشد''۔

دونوں عبارتوں کا خلاصہ بیہ ہے کہ بیامر تقائق سے ہے کہ ہر سابیدار چیز کا سابی خود چیز سے الطف (زیادہ لطیف) ہوتا ہے چونکہ پوری کا ننات میں آپ ﷺ سے بڑھ کرلطیف چیز کوئی نہیں ہے اس لیے آپ کا تاریک سابیہ ہونامتصور نہیں ہوسکتا۔ پھر جب لطافت کی بنیاد پر حضور محمد ﷺ تاریک سابید نہ تقاتو آپ کرب کا ایسا سابیہ کیونکر ہوسکتا ہے۔ ملاحظہ ہو۔ (نفی الفی صفحة ۱۲ طبع تحقیقات امام احمد رضا کراچی مشولہ محمومہ ندکورہ)۔ عدم سابیہ کی بحث میں خود اعلیٰ حضرت رحمۃ اللہ علیہ آپ ﷺ کے بارے میں فرماتے ہیں: ''وہ بشر ہیں مگر عالم علوی سے لاکھ درجہ اشرف اور جسم انسانی رکھتے ہیں مگر ارواح و ملئے کہ ہے ہزار جگہ الطف' (نفی الفی صفحہ ۱

عبارت ہذاا پن اس مفہوم میں صرتے ہے کہ آپ ﷺ کاجسم مبارک خود ملئکہ کرام کے اجسام لطیفہ سے بھی ہزار گنا زیادہ لطیف ہے جن میں حضرت جبر میل الظلق بھی شامل ہیں تو ان کے تعنیٰ کوحوالہ بنا کر حضرت عیسٰ الظلق کے جسم مبارک کو آپ ﷺ کے جسم مبارک سے زیادہ لطیف قر اردینا کیونکر صحیح ہوسکتا ہے۔ مزید سنئے اعلیٰ حضرت کثافت کے قول پر خصوصیت کے ساتھ اظہا رغضب فرماتے ہوئے کھتے ہیں: '' بیتو بالیقین معلوم کہ سابی جسم کثیف کا پڑتا ہے نہ جسم لطیف کا۔اب مخالف سے پوچھنا چاہئے تیراایمان

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

گواہی دیتا ہے کہ رسول اللہ بھی اقد سلطیف نہ تقا؟ عیاد آباللہ کثیف تھا؟ ' بنی الفی 'صفحہ ۱۸)۔ اعلیٰ حضرت رحمۃ اللہ علیہ کی اس صراحت سے معلوم ہوا کہ بشریت مقد سہ کے متعلق کثافت کا قول ایمان کے نقاضوں کے خلاف اور بارگاہ رسالت مآب بھی سوءاد بی ہے ور نہ اس کے لیے '' بیرا ایمان گواہی دیتا ہے' اور' عیاداً، الله' 'جیسے تنبیہی الفاظ تنبیہی کے استعال کا کیا مطلب؟ فائح قادیا نہت حضرت گولڑ وی رحمہ اللہ اس حوالہ سے ارقام فرماتے ہیں: ''معراج شریف کی نسبت قادیا نی صاحب کا لکھنا کہ 'اس حمل کہ کے ساتھ نہیں گئے تھے' سخت گستاخی اور باد بی ہے۔ گوکہ جسم شریف کی نشافت کا کثیف مطلب؟ فائح قادیا نہت حضرت گولڑ وی کے ساتھ نہیں گئے تھے' سخت گستاخی اور بے اد بی ہے۔ گوکہ جسم شریف کی کثافت بہ نسبت روح مطہر ، ی کے خیال کی جائے ( الی ) آ تخصرت بھی کے جسم مبارک کا ساریہ زمین پر بھی و یکھا نہیں گیا اس لیئے کہ وہ روح کی طرح لطیف تھا ( الی ) کسی نوع کی بے او بی کا مرتکب بجناب نبوی بلکہ کل انبیاء علیہم السلام کی نسبت خواہ مسلمان

نیز بیجی معلوم ہوا'' مخالف''اسی کو کہا جائے گا جو حضور کی کسی شان سے انکاری ہونہ کہ آپ کی شان کو ماننے اور تحفظ فراہم کرنے والا (ﷺ) پس موصوف کا ہمیں بار بار'' ہمارے خالفین'' کے لفظوں سے یا دکر نامحض بے جاہے جس پریہی کہا جائے گا کہ بر ع جو چاہے آپ کا حسنِ کر شمہ ساز کرے

والطرطق **الثر:** حدیث شریف میں حضرت عینی الطفی کے بارے میں ہے کہ وہ روز میثاق اجسام ( ذُرَّ ) کی بجائے ''ف ی تلك الارواح ''روحول کے زمرے میں رہے جے بالاً خرحضرت مریم علیہا السلام کی طرف القاءِفر مایا گیا۔ (مشکوۃ عربی صفحہ ۲ اچی کراچی مرقاۃ جلدا صفحہ ۱۹۵ طبع ملتا نشرح شفاء جلد )۔

جب کہ اعلیٰ حضرت فرماتے ہیں کہ سیّد عالم ﷺ کاجسم مبارک ارواج سے بھی ہزار درجہ الطف ہے۔ جس کالازمی نتیجہ سیہوا کہ آپﷺ کی بشریت مقد سہ اس طور پر بھی خصوصیت کے ساتھ حضرت عیلیٰ الظّیف سے زیادہ لطیف ہے و ھو المقصود۔

امام الصوفیاء شیخ عبدالکریم جیلی شافعی رحمة اللّٰدعلیہ کا یہ تول بھی اس مقام ہے مناسبت رکھتا ہے کہ آپ امام الصوفیاء شیخ عبدالکریم جیلیہم السلام کی بشریتوں کی بہ نسبت زیادہ منورتھی (جواہر کیارُ جلدا'صفحہ ۲۵)۔

و الروان بالمان من مراجع من مراجع بالمان من مراجع من مراجع بالمان من مراجع بالمان من من مراجع بالمان من من من م والمروع المروع المرحفز الرحفز تعليني الطيلة كونتنج جبريل الطيلة كى بنياد پراس قد رشان لطافت اور شروع اى سے قوۃ واستعداد ل گئى (جس سے جميں قطعاًا نكار نہيں ہے ) تو جو محبوب نور من نور اللہ ہو يعنی جس نے نور كواللہ تعالیٰ نے کسی بھی فرد مخلوق كی وساطت کے بغیر براہِ راست پيدا فر مايا ہواور نور على نور ہو بلكہ نور گربھی ہوان كی بشريت قطعی طور پر حضرت عليني الطيلية كى بشريت مقد سه سے كتنى الطف اصلح اور اقو كى ہوگ پيدا كرنے والا اى

## https://ataunnabi.blogspot.com/ باب ہشتم جانتا ہے۔ یہ ہے بطریق اولی اوردلالۃ النص سے ثبوت کی کچھ تفصیل۔ امام اہل سنت نے اس کو یوں بیان فرمایا انبیاء اجزاء ہیں تو بالکل ہے جملہ نور کا

اس علاقے سے ہے ان پر نام سچا نور کا (حدائق صفح ۳/۱)

اسے یوں بھی کہا جاسکتا ہے کہ یہاں اولویت سے مرادالی اولویت ہے جو آپ بی کے اصل کل کمالات' ہونے کی بنیاد ہے۔ اس طرح سے مداستدلال بالکل وقیع دوجیہ ہے کیونکہ حضرت عیلی الظیر نفخ جبریل الظیر کے اثر سے معرض وجود میں آئے نفخ جبریل الظیر سے صادر ہوا اور حضرت جبریل الظیر گردہ ملئکہ سے (اورسیدالملئکہ) ہیں۔ جب کہ ملئکہ 'حضوراقدس بی کے نورمبارک کےجلوے ہیں جیسا کہ حدیث جابر میں اس کی تصریح موجود ہے یکمل با حوالہ تفصیل جلداوّل میں گز رچک ہے جس کا خود موصوف کو بھی اقرار ہے۔ ملاحظہ ہوموصوف کی کتاب (شور الابصار صفہ 1)۔

نیز حضرت نیجانی علیہ الرحمۃ نے بھی آپ کی اس شان (اصالت کل) کو دوٹوک الفاظ میں کمل تفصیل سے بیان فرماتے ہوئے لکھا ہے کہ جملہ عوالم کی تمام نعمتوں کے حصول کا بنیادی داسطہ آپ ہیں جس کو جو ملا' مل رہا ہے' ملے گا سب آپ کے توسط سے ہے جو بیرنہ مانے وہ جاہل ہے اس سے توبہ نہ کرے تو دنیا ؤ آخرت میں خائب دخاس ہے۔(جواہر جلد ۳'صفہ ۵۲)۔

بناءً عليہ حضرت عينى الظليق آپ على كنور مباركى كى بالواسط فرع ہوئے جب كەفرع ميں كى وصف كاوجوداس كى اصل ميں اس كے پائے جانے كى دليل ہوتا ہے نيز فرع اپنے وجود ميں اپنے اصل كى مختاج ہوتى ہے اور محتاج 'شان ميں محتاج اليہ سے كم ہوتا ہے ۔لہذا نفخ جبريل الظليق كى بناء پر حضرت عينى الظليق كوسيّد عالم اللہ سے زيادہ استعداد والا بتانا قطعاً باطل ہوا۔

**ویلای اثری از ملائل وبرایین کی رو سے اٹل ہے کہ سیّد عالم ﷺ کی ذات بابر کات تین اجزء** مبار کہ پرشتمل ہے لیحنی بشریت مقدس بواسطہ والدین <sup>ع</sup>روح مبارک اور اصل سلکل نور مبارک (یعنی لیشریت طروحانیت اور شنورانیت یا کبشریت سلکیت اور سمحمدیّت وحقیقت) جب کہ حضرت عیسٰی الطّنطر کی ذات پاک ان اجزاء پرمشتمل ہے۔ <sup>ک</sup>بشریت بواسط حضرت مریم<sup>4</sup> روح مبارک اور شِخف جبریل الطّنطر ۔

اس تفصیل سے ہمارے حضور ہر حوالہ سے حضرت عیسی الظلام سے کامل ہیں۔ چنانچہ وہ جس نور (نفخ جبر یل الظلا) کااثر ہیں وہ آپ کھ کے نور کا نتیجہ اور جلوہ ہے ( کے سا ھو مذکور فی حدیث حابر کھی)۔ان کی روح مبارک کی تخلیق بعد میں ہوئی جب کہ آپ کھ کی روح مبارک بھی ارواح سے پہلے اور عالم ارواح میں عیسی الظلام سمیت تمام ارواح اندیاء وملئکہ کرام علیہم السلام کی مربق تھی اس حوالہ سے ان کی روح مبارک آپ کھ کی روح پاک کی شاگر دمستفیض ومستفید اور مخانح ہوئی اور آپ کھ کی روح مبارک بھی ارواح سے پر روح پاک کی استاذ مفیض ومفید اور مختاج الیہ ہوئی۔

حضرت عیسی الطلا کی بشریت مبار کہ بواسطہ والدہ ماجدہ اور آپ ﷺ کی بشریت مقدسہ والدین ماجدین دونوں کے توسط سے منصّہ شہود پر جلوہ گر ہوئی۔ پس آپ بشریت میں بھی ان سے کامل اورا کمل ہوئے۔

جب کہ بشریت میں کامل واکمل ہونا انوار وتجلیات الہیہ کا زیادہ مخزن ہونے کی دلیل ہے۔ چنانچہ ملئکہ کرام سے اللہ تعالیٰ نے جب تخلیق آ دم الکھنا کا پروگرام طاہر فرمایا اور ملئکہ کرام نے جواب میں عرض کیا کہ ہمارے ہوتے ہوئے اس کی ضرورت تو نہیں ہے اس پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا ''انسی اعسلم مالا تعلمون '' بلا شبہ اس میں پوشیدہ حکمت کو جو میں جانتا ہوں تم نہیں جانتے۔

حسب تصریح محققین اس کا مفادید ہے کہتم ارواح مجردہ ہوجن میں میر ے انوار جمع اور سٹور ہونے کی بجائے گز رجاتے ہیں یعنی جیسے شیشہ دونوں طرف سے صاف ہوتو روشنی اس سے آرپار ہوجاتی ہے کیکن اگر اس کے ایک طرف کیمیکل لگا ہوتو سامنے آنے والی ہر چیز اس میں دکھائی دیتی ہے (و اللہ اعلہ)۔

پس اس طرح سے بھی سید عالم ﷺ حضرت عیسی الکلی کی بہ نسبت زیادہ مہیط انوار میں ۔لہذا اس تفصیل کی رو سے بھی بطریق اولی والا استدلال بالکل درست اور بجا ہے اور اے غلط قرار دینا بذات خود غلط ہے۔ تفسیر بیضاوی میں ہے: ''ولم یعلموا ان التر کیب یفید ما تقصر عنه الآحاد (الی) والیه اشار تعالی احمالاً بقوله قال انی اعلم مالا تعلمون یعنی ملئکہ کرام نے بیجواب اس امر کی طرف قوجہ کیے بغیر دیا کہ کی اجزاء سے بنائی گی (مرکب) چیز ایک ایک جزء سے بنی ہوئی (مجرد دومفرد) چیز وں سے زیادہ مفید ہوتی ہے 'انی اعلم مالا تعلمون ''فر ما کر اللہ تعالیٰ نے ای کی جانب اشارہ دیا ہے۔ (بینادی زم عاشہ

الشہاب ٔ جلد ما صفحہ ۱۸ اطبع دارالکتب العلمية بيروت )۔ 0 ، ہمارے اس بيان ب موصوف کے قياس مع الفارق کے اعتر اض ب بھی جواب ہو گيا کيونکہ ا ہے مع

الفارق کہنا غلط ہے (لما مر)۔ نیز فلسفۂ نصف نصف بحین ہی میں حضرت عیسٰی الظلق کی بعثت ہونے پر متنخ ہے جب کہ موصوف اس کے قائل نہیں ہیں ۔ پس جب مقیس علیہ ہی سرے سے ان کے طور پر ہاقی نہ رہا تو انہوں نے خود ہی اس بحث کا خاتمہ کر دیا۔

O اسی طرح حضرت خلیل وکلیم علیہماالسلام کے حوالہ سے لیئے گئے اعتراض کا جواب بھی آ گیا کیونکہ **الآا**: حضرت عیسی الظیفان سے ان کی افضلیت واولویت سید عالم الظیفان کی طرح ہر بناءاصلیت کل نہیں ہے۔

م **المولي**: اس سے قطع نظر ہم حضرت خلیل وکلیم علیہ السلام کو بھی پیدائش نبی مانتے ہیں جب کہ سیح اور تحقیق امر بھی یہی ہے جس کی عمل تفصیل مستقل عنوان کے تحت گز رچکی ہے۔ حضرت عیسی الطلیلا بھی پیدائش نبی ہیں فرق میہ ہے کہ جعلنی نبیا کا اعلان یا بعثت بچپن میں ہوئی۔ ہاتی حضرات کی بعثتوں کا متعینہ دیگرا وقات میں۔ جوانی کی عمر میں پچھ کو بعثت دی تا کہ کوئی بچپنے یا بڑھا بے کا طعنہ نہ دے سکے۔ بعض کو بچپن میں بعثت دی تا کہ کوئی ان کے پیدائش نبی ہونے کا انکار نہ کر سکے۔ الغرض بلوغ یا جوانی کی عمر شرط نبوت نہیں (سے ماضی دو ح

مزید جواب وہی ہے جوخود موصوف نے دیوبندیوں کودیتے ہوئے کہا ہے کہ: '' بیطریقہ قطعاً درست نہیں کہا پنے آپ کوحدیث رسولﷺ کے تابع کرنے کی بجائے حدیث کواپنے تابع کریں'' ("نویرالابصارُ صفحہ ۱۰۰)۔ پس مٰدکور ہبالاتمام ابحاث سے قطع نظر صحیح صرح فیصلہ نبو تیعلی صاحبہا الصلوۃ والتحیۃ '' کے نت نبیا'' الخ کوکسی غیر معصوم قول سے کیونکررد کیا جاسکتا ہے؟

كرو فلاحظه جو (عبارات اكابر كالتحقيق وتنقيد ى جائزه صفحة ٣٣٣ ٢٠٣٠ طبع جهلم).

**اقل :** جب ایک فضیلت علمی کے انکار پر منگروں کوعیسائیت کی راہ ہموار کرنے والاقر ارد ے کرانہیں شرم کر و کہہ کرتو بہ کر و کی تلقین کی جارہی ہے تو حدیث صحیح سے ثابت شدہ اور بقلم خودا قرار کر دہ فضیلت نبوت جو تمام کمالات کا سرچشمہ ہے کے انکار پراس سب کو کیوں فراموش کیا جارہا ہے؟ بید ہرا معیار نہیں تو اور کیا ہے؟ اللہ تعالیٰ ہدایت دے۔

خلاصہ بیر کہ یشخ تیجانی کی پیش کردہ عبارت مصنف تحقیقات کے مفید مدعا ہر گرنہیں جس کے بے شاردلائل ہیں۔سب سے بڑھ کر بیر کہ بیر عبارت خودان کے لیے بھی قابل قبول نہیں ہے کیونکہ اسے غلط مانے سے عبارت غیر مفید اور دلیل ختم ہوجاتی ہے جب کہ اسے صحیح مانے سے بچپن کی عمر میں حضرت سیدنا عیسی الظیلا کی بعثت کا مانالا زم آتا ہے جسے مولانا خودنہیں مانتے۔

# بريت ورو محملي" سياه دييز بادل " كاخال كامام بدوا عده:

مصنف تحقیقات نے اپنے مفرد ضہ مذکورہ کو ایک مثال سے داضح کرتے ہوئے لکھا ہے کہ : ''اس حقیقت کو یوں سمجھا جا سکتا ہے کہ چود ھویں کے چاند کے آ گے سفیداور بار یک بدلی ہومگر دو پہر کے سورج کے آ گے سیابی مائل اور دبیز تہہ والا با دل ہوتو چاند کی چاندنی محسوس ہوتی رہے گی جب کہ سورج کی دھوپ

اور شعاعیں محسوس نہیں ہوں گی حالانکہ نورالقمر مستفاد من نورائشمس مسلم امر ہے کہ چاند کا نورسورج سے حاصل ہونے والا ہے' ۔ (تحقیقات'صفیہ۱۰)۔

**بھابا حرض ہے** کہ موصوف کا بید صقہ کلام ان کے سابقہ کلام کی فرع ہے جس کی بنیاد شیخ تیجانی کی عبارت ہے جس کا خود ان کے نز دیک نا قابل اعتماد اور واجب الرد ہونا ہم ابھی ثابت کر آئے ہیں۔ پس موصوف کی بیتقریر بھی ان کی تقریر سابق کی طرح باطل وعاطل قرار پائی۔ لہٰذاان کا اس کے لیے'' اس حقیقت' کے الفاظ بول کرا ہے حقیقت اور امر واقعی قرار دینا بھی بالکل بے بنیا داور قطعاً خلاف واقعہ ہے۔

حضرت عیسی الطیلا کے لیئے چودھویں کے چاند کے آ گے سفیداور باریک بدلی اور حضور اقدس ﷺ کے لیے' سیاہی مائل اور دبیز نہ دوالے بادل' کی مثال نجو یز کر کے موصوف نے حضرت عیسی الطللا کو آپ ﷺ پر بلا وجہ فضیلت دی اور انہیں آپ سے بڑھا دیا ہے جو سوءاد بی ہے۔

اسی طرح حضور کی بشریت مطہرہ منو رہ کو ساہی مائل دیز تہہ والے بادل سے تشبیہ دینا بھی بذات خود سوءاو بی خلاف سنت الہیاور طریق اہل سنت سے ہٹ کر ہے جو شان نبوت سے سی طرح جو ٹنہیں کھاتی ۔ سیاہ بادل وہ بھی دیز تہہ والاظلمت ہے جب کہ حضوراقد س الکتلا ہر طرح کی ظلمت سے پاک ہیں۔ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے سیاہ بدل کی مثال کفار کے لیے منتخب فرمائی ہے جب کہ اسی قرآن میں اسی مقام پر آپ بھی کے لیئے انوار وتجلیات کی مثال کا نتخاب فرمایا اور 'نوز علیٰ نور'' کے الفاظ ارشاد فرمائے۔

مثال وہ ظلمتیں میں جو گہرے سمندر کی مختلف طغیانیوں کی تہہ میں ہوں جس کے او پر (سیاہ ) بادل چھایا ہوا ہو الغرض اند ھیروں پراند ھیرے ہوں ۔ (پارہ ۱۸'النورآیت ۴۰)۔

معلوم ہوا کہ سیّد عالم ﷺ کے لیۓ سیاہ بادل کی مثال سنّت الٰہتیہ اور قرآ نی تعلیمات کے بالکل خلاف ہے۔

. مزید سنئے حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے بھی سید عالم کوسورج چاند سے تشبیہ یں دی ہیں ۔ گر بد لیوں اور با دلوں کی مثالوں کے بغیر۔

چنانچہ حضرت جابر بن سمرہ ﷺ فرماتے ہیں میں نے آپ ﷺ کو سخت انتہائی چاندنی رات میں سرخ دھاری دار حلہ زیب تن فرمائے ہوئے دیکھ کر اور آپ کے رخ انور کو اور دوسری طرف چاند کو تقابلی طرز سے باربار دیکھا''ف اذا ھو عندی احسن من القمر '' تو میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ آپ کا رخ زیبا' چاند سے بڑھ کر حسین ہے۔(رداہ الامام التر نہ ی فی ایشما کل صفحہ)۔

نیز ایک صحابیہ سے سی نے آپ ﷺ کے چہرے مبارک کی رعنائیوں کے متعلق سوال کیا تو انہوں نے جواب میں فرمایا: ''یہا بینسی لو رأیته رایت الشمس طالعة '' بیٹے اِ اگرتم آپ کود کیھتے تو یوں لگتا جیسے سورج تازہ تازہ نکل رہا ہو۔ (جن الوسائل جلدا'صفیہ ۵۵ طبع کراچی)۔

نیز کانه قطعة من القمر (بخاری جلدا صفح ۵۰) یتلاً لؤ و جه تلاً لؤ القمر لیلة البدر (ثمائل صفح ۲)۔ مذکوره پہلی روایت میں حضرت کعب صحابی نے آپ کی چیرہ مبار کدکو چا ند کا نگرا کہہ کر اس کے اس حصہ سے تشبید دینے سے پر ہیز کی ہے جس میں چھا ئیاں ہوتی ہے۔ دوسری روایت میں حضرت ہند پھر حضرت امام حسن نے رخ انور کو چا ند سے تشبید دی ہے مگر ہررات کے چا ند سے نبیس بلکہ صرف چود هو یں کے چا ند سے جو کمل طور پر نگھر اہوتا ہے رضی اللہ عنہم ۔ چا ند سے جو کمل طور پر نگھر اہوتا ہے رضی اللہ عنہم ۔ پس موصوف خود فیصلہ کریں کہ انہوں نے سید عالم کی کے لیے دیز تہدوا لے سیاہ بال تحویز کر کے صحابہ کرام کی روش سے انحراف برتا ہے یا ہیں؟ نیز ابھی شروع بحث میں گز راہے کہ متعدد اسلاف اور انمہ اہل سنت نے آ پ کی بشریت مقد سہ کے لیے '' حو هرة مضیئة ''اور'' درة بیضاء '' روشن ہیر ے اور آب دارموتی ) کے الفاظ استعال فرما تے اور سے مقد میں میں کر مقد میں ک

مثالیں تجویز فرمائی ہیں۔ پس موصوف کو یوں کہنے کی توفیق کیوں نہ ہوئی کہ آپ کی بشریت مقدسہ ایسے صاف چیلیے شخصے کی

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

طرح تقی جس پر دوشنیوں کی برسات ہویا ایسے شیش محل کی طرح جس میں آفتاب پوری آب وتاب کے ساتھ ضوء فشانی کر رہا ہو۔لہذا موصف زندگی کے باقی ماندہ حصہ کو نئیمت سمجھتے ہوئے پہلی فرصت میں اپنی اس سلمین غلطی سے توبہ کریں اور قبر وآخرت کو بچانے کی فکر کرتے ہوئے اس پر ضرور نظر ثانی کریں۔و اللہ یقول الحق وہو یہدی السبیل۔

پھر خدا کا کرنا و یکھتے کہ مولانا جس امر کا رڈ کرنے چلے تصاللہ تعالیٰ نے اسی کوان سے منوا کر چھوڑا ہے۔ فرماتے ہیں سورج کی آگ سیابی مائل دبیز تہہ والے با دل کی آنے سے 'نو د المقدم مستف د من نو دالشہ میں '' بھی باقی رہتا ہے یعنی با دل کا آجانا سورج کے مفید اور چاند کے مستفید ہونے کو مانع نہیں ہوتا لہٰذا اس کا لازمی نتیجہ یہ نکلا کہ سیّد عالم ﷺ کے نو رحقیقت پر آپ کی بشریت مقد سہ کے حجاب کے آنے سے آپ کے مفید و مفیض نیز اصل کمالات اور حضرت عینی اللیک کی مستفید و ستفیض اور فرع ہونے پر بھی کچھ زد نہیں پڑتی ۔ بالفاظ دیگر اس سے آپ ﷺ کے اصل کمالات ہونے میں پچوفر ق نہیں آتا اور بصورت بشرید طور گری کے بعد بھی خصوصیت کے ساتھ آپ چھ کے اس کمالات ہونے میں پچوفر ق نہیں آتا اور بصورت بشرید طور

رع مدعی لا کھ یہ بھاری ہے گواہی تیری اس سب سے قطع نظر ''مولانا'' کی اس تقریر کی بنیاد بھی شخ تیجانی کے پیش کردہ قول پر ہے جس کے بچپن میں سیّدناعیسی الظیٰ کی بعثت ہونے کے بیان والے حصے کو وہ خود خصح نہیں مانتے۔لہٰذاان کی بیتقریر بھی بقلم خود باطل قرار پائی۔و ہو المقصود و الحمد اللہ المعبود۔ **احترافی قبر ا** (اصل کمالات آپ اللہ کا نور ہے نہ کہ آپ کی بشریت ) **سے چاپ**:

<sup>(ر بعض</sup> <sup>(ر بعض</sup> <sup>(ر محققین)</sup> کی ایک غلط<sup>و</sup> بنی کا از الن<sup>(</sup> کا عنوان دے کر موصوف نے اس مقام پر لکھا ہے کہ <sup>(ر بعض</sup> بزعم خولیش محققین نے یہاں ہی سؤ ال الٹھایا ہے کہ نبی مکرم ﷺ کا جو ہر پاک بھی عظیم نور ہے اور بقیہ انوار ان سے مستفاد ہیں تو آپ کو حضرت عیسی الظلیٰ پر اس لحاظ سے بھی فضیلت حاصل ہے تو آپ کا بھی آغاز سے نبی تسلیم کرنا ضروری ہے ۔ تو جواباً گر ارش ہیہ ہے کہ یہاں نور حقیقت میں تقابل نہیں کیا جارہا ہے بلکہ اس پر جو حجاب بشریت ہے اس میں کلام کیا جارہا ہے کہ دوسر ے حضرات میں ابدان کی تخلیق ماں باپ کے دونوں ما دوں کی آمیزش سے ہوتی ہے۔ بالحضوص لڑ کے میں باپ کا مادہ تو لید ماں کے مادہ تو لید کی نسبت عالم ہوتا ہے کہ تو ایک بھی تقابل نہیں کیا جارہا ہے بلکہ اس پر جو کی آمیزش سے ہوتی ہے۔ بالحضوص لڑ کے میں باپ کا مادہ تو لید ماں کے مادہ تو لید کی نسبت عالب ہوتا ہے کا تھی تا ہے ہوتا ہے کہ تو ہوتا ہوتا ہے کہ تاب پر جو الظلیٰ کی دجہ آد دھارت کی ہوتا رہا ہے کہ دوسر ے حضرات میں ایدان کی تخلیق ماں باپ کے دونوں ما دوں ا

حجاب بالكل خفيف تھالہذا ابتداء سے ہى نبوت ورسالت كى اہليت واستعداد موجودتھى اس ليے ان كواس وقت اس نعمت سے سرفر از فرماديا گيا اور نبى عمر م على كالباس بشرى مال باپ دونوں كے مادہ توليد كى آميزش سے تيار ہوا۔لہذا وہ نسبتاً كثيف تھا۔ اس ليے اس كى كثافت كو بار بار ك شق صدر اور چله شى وغيرہ كے ذريعے جب لطيف كرديا گيا اور حقيقت نوريد كاہم رنگ ۔ تب آپ كو يہ منصب سونيا گيا' اھ بلفظہ ۔ (تحقيقات صفح ۱۰۰)۔ الحيف كرديا گيا اور حقيقت نوريد كاہم رنگ ۔ تب آپ كو يہ منصب سونيا گيا' اھ بلفظہ ۔ (تحقيقات صفح ۱۰۰)۔

ِ اقدس میں واقعة موجود تقاجس سے انہوں نے اپنے اس استدلال پرخود ہی پانی پھیر دیا ہے کیونکہ : اس نور پاک کی ایک جھلک حضرت ابوالبشر آ دم الظلام کی پشت مبارک میں آئی تو اس سے ان کی پیشانی جگمگا تھی جس کی تعظیم کے لیۓ ملئکہ کرا ملیہم السلام کو اُسُجُدُو اِلاَدَمَ کا تھم دیا گیا۔

چنانچامام اہل سنت حضرت غزالی زماں علیہ الرحمة والرضوان نے تفسیر بمیر کے حوالہ سے لکھا ہے کہ فرشتوں کو آدم التلی کآ گے جدہ ریز ہونے کا حکم اس لیے ہوا کہ لاحل ان نور محمد صلی اللہ علیه و آل و سلم کان فی حبقہ ادم التلی ۔ ان کی بیشانی سے حضورا قد س کا نور چمکتا تھا۔ ملاحظہ ہو (البیان جلدا صفہ الا م

ہدائی میں جب حضور کے جسد پاک میں کمل طور پراس کی جلوہ گری ہوئی تواس کی تابانیوں کا کیا عالم ہوگا پھر \* پس جب حضور کے جسد پاک میں کمل طور پراس کی جلوہ گری ہوئی تواس کی تابانیوں کا کیا عالم ہوگا پھر جسم مبارک اجسام ملئکہ سے ہزار گنازیا دہ لطیف تھا جس کابا حوالہ تفسیلی بیان ابھی گز راہے۔

نیز ابھی ہم تفصیل سے بیان کرآئے ہیں کہ امتزاج مادّہ کی بنیاد پر بشریت مقد سہ کو مصنف تحقیقات کا کثیف بتانا ان کی ذاتی اختراع ہے اور بارگاہ رسالت مآب ﷺ میں بہت بڑی جسارت نیز رجم بالغیب بھی ہے جس کی مطلوبہ معیار کی کوئی دلیل وہ پیش نہیں کر پائے اور نہ ہی پیش کر سکتے ہیں بے شک طبع آ زمانی کر کے د کیھ لیں۔'' ہمیں گوی دہمیں میداں''۔

پھر یہ بات انہوں نے محض عامۃ الناس پر قیاس سے کہی ہے جومع الفارق ہے کیونکہ انہیاء کرام علیہم السلام کی بشریت مقدسہ کے لیے منتخب کیئے گئے ماد سے بالا تفاق از کی واطہر تھے۔سیّد عالم ﷺ کی عظمت کے کیا کہنے۔ جب کہ غیرا نہیا علیہم السلام کے لیئے سیاصول نہیں ہے۔ نیز آپ ﷺ کا عامۃ الناس پر قیاس کرنا جرم عظیم بھی ہے۔ حدیث شریف میں ہے 'لایے اس بناء احد''اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے انظر کیف ضربو الل الامثال فضلوا فلا یستطیعون سبیلا۔

 علادہ ازیں تفخ جبریل ﷺ سے جب اتن لطافت پیدا ہوگئی توجس ذات میں وہ نور تھا جوخود نور جبریل الظیلا کے لیۓ بھی اصل ہے۔ بالفاظ دیگر جوذات خود عین نور ہے اس کی بشریت پاک کی لطافتوں کا کیا عالم ہوگا؟

اس سے قطع نظر مصق تحقیقات کے اس حصہ بحث کی بنیا دہمی شخ تیجانی کے قول مذکور پر ہے جس میں شخ موصوف نے حضرت عیسی الظلیلا کی گہوارے کی اور کم از کم چالیس سال سے بہت پہلے کی عمر میں بعثت ہونے کا ذکر فرمایا ہے جس کے مصنف تحقیقات قائل ہی نہیں ہیں تو جب بنیا دہی خود انہوں نے باطل مان لی تواس کے سہارے قائم کی گئی ان کے استدلال کی عمارت خود بخو دمنہدم اورز مین بوس ہوگئی۔ مبارک ہو تما شا نیچے دیکھتے۔

چنانچہ موصوف نے''ضرورت ایجاد کی ماں ہے' پر عمل پیرا ہو کر یہاں بید کھ دیا ہے کہ حضرت عیسی الظلیلا کو بچین ہی میں''اس نعمت سے سرفراز فرمادیا گیا''۔

جب کہ دوسرے مقام پر گول مول کر کے یوں لکھا ہے: '' چپالیس سال کی عمر کو ڈینچنے سے پہلے ان کو مبعوث فرما دیا گیا''ملا حظہ ہو( ۱۰۳)۔

پھرتیسرے مقام پراس طرح کہا: ''ان کا بھی بچین میں بالفعل نبی ہونا اجماعی اور منفق علیہ امرنہیں ہے' (صفحہ۱۰۰)۔

اور چو تصحیحام پرصاف صاف کہہ دیا ہے : ''راج ' مختار' معتبر ومعتمد علیہ اور قابل اعتماد ولائق اعتبار یہی ہے کہ حضرت عیسٰی الطفﷺ کو جالیس سال کی عمر میں نبی بنایا گیا'' (ملتّصاً )ملاحظہ ہو۔ (صفحہ 192' 191) رج ہم سے پچھ غیروں سے پچھ دربان سے پچھ

خلاصہ بیر کہ مولانا کے اس استدلال کے باطل ہونے کے لیےا تنابھی کافی ہے کہ جس عبارت کوانہوں نے دلیل بنا کر پیش کیا تھااس کے مضمون کوانہوں نے خود ہی مرجوح' ناپسندیدہ اور قابل اعتماد داعتبار قرار دے

ديا ہے۔ پالتونا مي درسول ہوتے سے مجمی الکار:

موصوف نے حضرت عینی الظافلا کا حضور سرور عالم الظللا سے تقابل کرتے ہوئے یہاں یہ بھی کہا ہے کہان میں ابتداء ہی سے نبوت درسالت کی اہلتیت اور استعدادتھی جب کہ آپ ﷺ جواصل کل اور امام الانبیاء ہیں علیہم السلام کی ذات پاک میں ابتداء عمر سے لے کرچالیس سال کی عمر شریف تک نبوت درسالت کی اہلیت

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

واستعداد نتھی بلکہ چلّوں ٔ مجاہدوں ٔ ریاضتوں اور بار بارے شق صدراور آ پریشنوں کے بعد کہیں جا کر معاذ اللّہ آپ میں اہلیت بنی تو پھر آپ کو بعمر چالیس سال بیہ منصب سونیا گیا۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ تنبيبهات بجواب تحقيقات SVC-باب بمشتم

وَجَعَلَنِي نَبيًّا كَحواله بركي كَحُدْس اعتراضات كَجوابات

مصنّف تحقیقات نے''وجعلنی نبیًّا ''کے حوالہ پردس اعتراضات کیے ہیں پچھلے دواعتراضات کو شامل کر کے جن کے ترتیب دارجوابات حسب ذیل ہیں: احتراف قبر 17:

حضرت عیسی التلای سے حضرت موسی التلای اور حضرت ابراہیم التلای بھی افضل ہیں تو دلالۃ النص کا تقاضا وہاں بھی یہی ہوگا کہ ان کو بچین سے نبی مانا جائے حالانکہ کوئی صاحب علم اور ما لک عقل دوانش می تول نہیں کر سکتا تو کیا حضرت عیسی التلای کون حضرات پر فضیلت دینالازم آئے گا اور بیان کی بارگا ہ اقد س میں بے ادبی اور گستا خی نہیں ہوگی ؟ اور کیا پیغ بران کرام میں صرف محد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بے ادبی اور گستاخی جائز نہیں باقی جتنے بھی بلند مرتبہ اور عالی مقام ہوں کیا ان کی باد کی اور بیان کی بارگا ہ اقد س میں جا من ذلك ''۔ (تحقیقات 'سفر ان 1919)۔

المحلب: گستاخی اور باد بی سی بھی پیغیر کی روانیں بلکہ نفر ہے مگر پیش نظر بحث میں گستاخی کا مسللہ ہے ہی نہیں کیونکہ اعتراض ہی سرے سے خلط اور بے جا ہے۔ وجہ رید کم علی انتحقیق صحیح یہی ہے کہ تما م اندیا علیہم السلام پیدائش نبی ہیں جس کی کلمل با حوالہ تفصیل ''الندین'' کی بحث میں اسی باب میں گز رچکی ہے۔ لہٰذا اس کے لیے کہ للہ النص ہونے نہ ہونے سے پھر فرق نہیں پڑتا۔ تما م ابنیا علیہم السلام پیدائش نبی ہیں البتدان کی بعث میں مسب عکمت خداوندی مختلف اوقات میں ہو کمیں۔ اور ہم بار ہا کہہ چکے ہیں کہ مسئلہ نبوت میں حضرت عیسی الملک کی مثال کا لا ناصح معترض فریق کے طرز پر اے دعوت قکر دیتا ہے جدیہا کہ خودانہوں نے بھی مسئلہ علم عیب میں اس کواختیار کیا ہے۔ مکمل با حوالہ تفصیل شیخ تیجانی کہ جو بی کہ مسئلہ نبوت میں حضرت عیسی نیز رید کہ سید عالم کی کے حوالہ سے ہمارے کہ حضرت خلیل وکلی میں کر رچکی ہے۔ نہذا ہیں بلکہ آپ میں اس کواختیار کیا ہے۔ مکمل با حوالہ تفصیل شیخ تیجانی کے قول کی بحث وغیرہ میں گز رچکی ہے۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

فضلیت اس معنی (اولویت بر بناءاصلیت) کے اعتبار سے میں اس کی تفصیل بھی بحث مذکور وغیرہ میں گز رچک ہے لہذا سرے سے اعتراض بی صحیح نہیں ہے۔ زیادہ سے زیادہ یہ حضرت عینی الکی کاان پر بہ بہیت کذا سَیف طل جزئی ہوگا جو گستاخی اور بے ادبی کی مد میں قطعاً نہیں آتالیکن سیّد عالم بھی کے حوالہ سے پھر بھی فضل جزئی نہیں ہے کیونکہ آپ توان سے بھی پہلے نبی مجوث ہیں جس کا خود معترض فریق کو بھی اقرار ہے۔ والحمد اللہ۔

کتاب عطا ہونے کا ذکر پہلے ہے اور نبی بنائے جانے کا بعد میں ۔ تو کیا کتاب آپ کواس وقت مل چکی تھی اور پنگھوڑ ہے میں آپ کے پاس موجودتھی اور آپ نے ان معتر ضین کود کھلا کی تھی سنائی تھی ۔ اگر معطوف علیہ میں ماضی کا صیغہ اپنے اصل معنی پڑ نہیں ہے تو معطوف میں اصل معنی پر ہونے کا دعویٰ کیونکر قابل قبول ہوسکتا ہے؟ بلکہ معطوف علیہ میں مستقبل کو مجاز بالمشارفة کے طور پر ماضی کے ساتھ تعبیر کیا گیا ہے تا کہ اس کے رمانہ مستقبل میں یقینی طور پر وقوع پذیر ہونے پر تنہیہ ہوجائے جیسے کہ قول باری تعالیٰ نفخ فی الصور میں یہی حکمت اور مصلحت کار فر ما ہے ور نہ لا زم آئے گا کہ زول قرآن سے بھی پہلے صور میں بھون کا جا چکا ہوا ور قیا میں ہی قائم ہو چکی ہو۔ لہٰذا ہمیں قیامت کے بارے میں کو کی خوف اور اندیشہ نبیں ہونا چا ہے حالا نکہ سیر لاز م بر یہی البطلان ہے' ۔ (تحقیقات 'سفیناں)۔

المحلب: على التحقيق صحيح اوررائ يمى ب كە 'اتانى الكتاب و جعلنى نبيا '' كے الفاظ الب خفيقى معنى پر بيں \_علاء شان كى اكثريت اى كى قائل ہے انہيں مجاز بالمشارفة پر محمول كرنا سخت محل نظر ہے اوراس پر كيا كيا كلام مذكور نهايت سطحى ب معيارى نہيں \_اس كى تفصيل ميں پح معروضات پيش خدمت بيں \_ صول مسلمد سے ہے كە 'تحد مل المنصوص على ظو اهرها '' يعنى اصل بيہ كرة ميات واحاديث كوان كے ظاہر پردكھا جائے \_كتاب لذا كے جلداوّل ميں فتا دى رضو يشريف نيز خود معترض كى كتاب تو يرالا بصارت اس كى با حوالة تفصيل كر رچكى ہے ميں كار مين تح معروضات پيش خدمت بيں \_ من ي '' كے قرآن كے ظاہر پردكھا جائے \_كتاب لذا كے جلداوّل ميں فتا دى رضو يشريف نيز خود معترض كى كتاب تو يرالا بصارت اس كى با حوالة تفصيل كر رچكى ہے ۔ جس كى ايك مثال 'و نو ذا عليك الكتاب تبيانا لكل شى '' كے قرآنى الفاظ بھى ہيں كہ بعض علاء تفسير نے ' معنى شى ايك مثال 'و نو ذا عليك الكتاب تبيانا لكل بالخصوص امام الحققين اعلى حضرت رحمه اللد نے اسے درخوراعتناء نة قرار ديتے ہو كے سيد عالم الله كى جد ميں ماك ان و ما يك و ن پر محيط فضيات وسعت على كى ہے بھر و تا ما مين قرار ديتے ہو كام كام ادہ ونا لكھا ہے محرفة ين ہ الخصوص امام الحققين اعلى حض علاء تفسير نے ' مل شى '' سے كل احكام كام ادہ ونا كم الكتاب تبيانا لكل

تسلیم نہیں فر مایا ادراس کے ظاہر سے استدلال فرماتے ہوئے کا ئنات کا ایک ایک فر دمرا دلے کرسب کے لیے ً اس سے حضورا قدس ﷺ کے اصل ادر داسطۂ کل ہونے کا اثبات فر مایا۔

قاعدہ ہٰذا کی روسے پیش نظر الفاظ قر آنی کا بھی تقاضا یہی بنتا ہے کہ بیا پنے حقیقی معنٰ پر ہوں جب کہ بیا مرصراحت کے ساتھ سلف سے بھی ثابت ہے۔

چنانچامام اہل سنت مجدد ملت مولانا فخر الدین رازی رحمۃ اللہ علیہ ارقام فرماتے ہیں: ''وق ول ا اتانی الکتاب ''یدل علی کو نہ نبیا فی ذلك الوقت فوجب اجراؤہ علی ظاهر ''لین اللہ تعالٰی كاارشاد 'اتانی الكتاب ''اس امركی دلیل ہے كہ حضرت علیٰ اللی ان الفاظ کے بولنے کے وقت نبی تھے پس اس كا ظاہر (اور حقیقی معنٰی ) پر ركھنا ضروری ہے۔ (تفسير جلد كے صفحة ٢٣ طبع كوئنہ)۔

تھوڑ اسما آ گے مزید فرماتے ہیں: ''و الطاهر انه من قبل ان کلمهم اتاه الله الکتاب و جعله نبیا و امر ه بالصلاة و الز کوة و ان یدعو الی الله تعالی و الی ماحص به من الشریعة '' یعنی'' اتانی الکتاب و جعلنی نبیا '' کے الفاظ سے ریکھی طاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اُنہیں لوگوں سے ان کے اس کلام سے پہلے کتاب بھی عطا فرمادی ہوئی تھی انہیں نبی بھی قرار دے دیا ہوا تھا اور انہیں نماز اورز کو ق کا امر بھی فرمادیا ہوا تھا نیز انہیں سی بھی تھم دے دیا ہوا تھا کہ وہ لوگوں کو اللہ تعالیٰ اور اپنی شریعت کے خاص احکام کی دوست بھی دیں۔ (تغیر بیر جلد مغن صفحہ ۵۵ طبح من فرار دے دیا ہوا تھا اور انہیں نماز اورز کو ق کا امر بھی

شرح الثفاء جلدا صفحه ٣٨٥) میں علامہ علی القاری نے بھی ظاہر آیت کا نقاضا بتائے ہوئے کہی استدلال فرمایا ہے: ولفظہ 'و السط اهسر السمتبادر اند جعلد نبیا فی ذلك الحال من غیر توقف علی الاست قب ال فلا بحتاج اللی تأویلد و یؤیدہ ماروی عن الحسن اكمل الله عقلد و نبأ ہ طفلاً ''۔ لیمن الفاظ آیت کا ظاہر متبادر کہی ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت عیسی ایک کی نبوت کے معاملہ کو ستقبل سے مسلک کیئے بغیر اسی وقت نبی بنایا تھالہٰ دااسے مؤوّل تھرانے کی کوئی ضرورت ہی نہیں جس کی تائید حضرت امام حسن بصری کے اس ارشاد سے بھی ہوتی ہے کہ اللہ تعالی نے انہیں ان کے کمال عقل کے ساتھ ان کے بچین میں معوث فرمایا تھا۔

O بلفظ دیگر 'اتانی ''اور' 'جعلنی '' بمعنی' 'سیؤتینی ''' 'وسیجعلنی '' مجازی معانی بی جب که اصل سیب که هیقی معنی سے بلاوجہ عدول جائز نہیں۔مانسون فیہ میں بھی مجازی طرف جانے کی کوئی وجہ وجیہ نہیں جس کا پیش کرنا تا حال موصوف کے ذمتہ باقی ہے۔ بناءً علیہ ان کا حقیقی معنی میں ہونا ہی ضحیح اور را نج ہوا۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابا<sup>مش</sup>م تنبيهات بجواب تحقيقات

ملا حظہ ہو۔(ابن ابی حاتم' جلد کے صفحہ ۲۴۰۴ درمنثو رجلد ۵ صفحہ ۴۴۴۶ بن کثیر جلد ۴ صفحہ ۱۳۳۴ روح المعانی پارہ ۱۶ صفحہ ۸۹ طبع ملتان)۔

نيز علامدا بن الجوزى ارقام فرمات جن : "انه اته الكتاب و هو فى بطن امه قال ابو صالح عن ابن عباس "ليتى ابوصالح في ترجمان القرآن حمر الامة حفزت عبد الله بن عباس رضى الله عنهما كرواله منه كها كه آب في ان قرآ فى الفاظ كابيه مفهوم بيان فرمايا كه الله تعالى في حضرت عيسى القلالا كواس وقت ابنى كتاب عطافر مائى تلى كه جب آب ابنى والده ماجده كيشكم اطهر مين متصر (زادالمسير ، جلده من القلالا كواس وقت ابنى علامه سير محود الوى بغدادى حفى رحمة الله عليه معين تصر (زادالمسير ، جلده من القللا كواس وقت ابنى علامه سير محود الوى بغدادى حفى رحمة الله عليه كم اطهر مين منصر (زادالمسير ، جلده من عمالا و استنباً ه علامه سير محود الوى بغدادى حفى رحمة الله عليه كما عبر مين منصر (زادالمسير ، عليه من عمالا و استنباً ه علامه سير محود الوى بغدادى حفى رحمة الله عليه كما عبر مين منصر (زادالمسير ، عليه منالله تعالى عقلاً و استنباً ه علامه لا و روى ذلك عن الحسن "ليتي أيك قول بيه محمالا الله تعالى عقلاً و استنباً ه مين ان كمال عقل كاظهور فر ماكر انبيس مبعوث فر مايا اور بير حضرت امام حسن بعرى عليه كي مين كامر المعانى مجلد ۱۰ من الماليون الماليون معوث فر مايا اور بير حضرت امام حسن بعرى عليه القللا كى الماليون كامر

نیزامام منفی رحمداللدارقام فرمات میں: ''روی عن الحسن انه کان فی المهد نبیا ''(مارک جلد ''صفیہ ۹۷۵) یعنی حضرت حسن بھری سے منقول ہے کہ حضرت عیسی الکی گہوارہ میں نبی تھے۔ علامہ خازن علیہ الرحمة رقم طراز ہیں: ''و عن الحسن انه الهم التوراة و هو فی بطن امه ''لعنی حضرت حسن بھری کی ہے روایت ہے کہ حضرت عیسی الکی کوتورات شریف القاء فرمادی گئی تھی جب آپ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اپنی مقدس مال کے پیٹ میں تھے(تنییرالخازن جلد ۳ صفحہ ۲۳۳)۔ نیز تنییر مظہری جلد ۲ صفحہ ۹° نیز تنییر بغوی جلد ۳ صفحہ ۱۹۔ موصوف کے تلمیذ علامہ قاضی عبد الرزاق تھتر الوی صاحب نے ابن ابی حاتم کی روایت سے اس طرح لکھاہے: '' درمہ الانہ حیل و الہ حکمہ فی بطن امہ ''لیعنی حضرت عیسٰی نے انجیل شریف اور حکمت اللہ تعالیٰ سیطن مادر پاک میں پڑھی تھی۔ملاحظہ ہو۔(تذکرہ الانہا؛ صفحہ ۲۵)۔

خلاصہ بیر کہ دوصحابہ ( حضرت ابن عباس اور حضرت انس ) اورایک تابعی ( حضرت حسن بصری ) رضی اللہ منہم کے حسب بیان اتنا نہ الکتاب اور جعلنی نبیا اپنے حقیقی معنی پر ہیں اور بیر کہ حضرت عیلی القلط کلام فرمانے سے پہلے کے زمانہ میں نبی تصاور کتاب بھی آپ کول چکی تھی پس ان قرآنی الفاظ کے جن معانی کوفسیر کہا جاسکتا ہے یہی ہیں۔

O اس سے اتانی الکتاب کی جعلنی نبیا سے تقذیم کی دجہ بھی واضح ہوگئی کہ چونکہ کتاب انہیں بالکل قریب کے زمانۂ ماضی میں ملی تھی اس لیے اسی قرب کے لحاظ سے اس کا ذکر پہلے فرمایا اور نبوت چونکہ روزِ میثاق سے متعیین ہوئی تھی اس لیے اس کا ذکر بعد میں فرمایا جس کی مثال تنازع فعلین کی بحث میں اعمال کے لیے عندالبعض قرب وجوار کا طحوظ رکھنا بھی ہے۔

**قل عکرمدے جاب**: Oرہابیہ کہ مجاز بالمشارفۃ (ماضی سمعنی مستقبل) والا<sup>معن</sup>ی عکرمہ بربری سے منقول ہے جو کہ تابعی مفسرا در حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کا شاگر دبھی ہے۔ یہ ت

چنانچ تفسیر عبدالرزاق (جلدا منحدا۲ ۴۳۱) ۱۵۷۲ طبع دارالکتب العلمیه بیروت) میں ہے کہ ان الفاظ کی تفسیر میں عکر مہ نے کہا''قصصٰ ان یؤ تینی الکتاب ''لیعنی اللہ کا فیصلہ ہے کہ وہ مجھے کتاب عطافر مائے گا نیز (ابن کثیر جلدہ' صفحہ۱۲۳)۔

نيز تفسير طبرى (جلد ) صفحه ٢٩ ) طبع دارالحديث القاہره ) ميں بھى مذكوره الفاظ كے علاوه مختصراً يوں بھى ہے ''ق ال ال ق صاء '' - نيز ابن كثير ميں بھى بير وايت مذكور ہے نيز در منتو ر (جلد ٢ ) صفحه ٢٢ ) ميں بحواله عبد الرزاق و ابن ابى شيبہ وعبد بن حميد وابن المنذ روابن ابى حاتم بھى مرقوم ہے ملاحظہ ہو - (ابن جریز جلد ) صفحه ٤٥ حاشيہ نبر ا) -اس كاجواب ٥ سير ہے كہ اس كى تفسير ميں عكر مد سے بيالفاظ بھى منقول ميں: ''ات ان ال كتاب من قبل ان يحلقنى '' معنى بير ہے كہ اس كى تفسير ميں عكر مد سے بيالفاظ بھى منقول ميں: ''ات ان ال كتاب مل حظہ ہو (تفسير طبرى جلد ) صفحه ٤٥ خام ہو، حاشيہ نبر الجوالة تفسير الثورى خور كان ميں معنو ١٠ من معنى بير معنى

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شم agr موافق ہے جس سے 'قصبي ان يؤتيني ''والامعنى كم ازكم بيك مشكوك ہو كيا۔ اس یے قطع نظر عکر مەفرقهٔ خوارج میں شامل ہوکر خارجی بلکہ سرغنهٔ خوارج ہوگیا تھا۔ تفصیل کے لیے دیکھتے (میزان الاعتدال للذہبی اور تہذیب التہذیب للحافظ ابن حجرالعسقلانی ترجمہ عکرمہ البرير)\_ بناءً عليهاس معنى كى بنيادا يك خارجى كاقول ہوئى۔ بالفاظ دیگر بیاہل سنت والامعنی نہیں۔لہٰذا جن اہل سنت موَلَّفین نفاسیر نے اس کوا ختیار کیا ہے تو بیہ ان کی بے توجی کا متیجہ ہے۔اگران کو متوجہ کیا جاتا تو وہ یقیناً اس سے رجوع فرمالیتے۔ امام اہل سنت فخرالدین رازی رحمہ اللہ تعالٰی نے عکر مہ کی اس روایت کا بھر پورانداز میں ردفر مایا ہے۔ ان كلفظ بين 'وقبوليه اتاني الكتاب يدل على كونه نبيا في ذلك الوقت اجراؤه على ظاهره بحسلاف ماقاله عكرمة ليعنى قرآني الفاظ أساني الكتاب "اس امركى دليل بين كه حضرت عيسى الطيلة اس دفت نبی تصے پس انہیں اپنے طاہر پر رکھنا (اور حقیقی معنّی میں لیڈا) داجب ہے۔عکرمہ نے اس کی مخالفت کی سے ملاحظہ ہو۔ (تغسیر کبیر ٔ جلد ک<sup>ا</sup> صفحہ ۵۳۵ <sup>طبع</sup> کوئٹہ )۔ الغرض عکر مدکی بیدوایت کسی طرح لائق اعتبار نہیں۔ **رہایپرکی***شپر کیپر میں بچی لکھا ہے کہ***'روی عین عکرمۃ عن ابی عباس رضی اللہ عینھما انہ** قال المراد بان حكم وقضى بانه سيبعثني من بعد''\_(جديرصفية٣٣،طع كوند)؟ توجوا بأعرض ہے کہ عکر مہ کی بیدروایت بطور قول سیّدنا ابن عباس رضی اللّہ عنہما مسنداً کہیں نظر سے نہیں گز ری متعدد کتب تفسیر میں باسناد مختلفہ بیدروایت مذکور ہے مگرکسی میں حضرت ابن عباس سے اس کا اسناد مرقو م نہیں بلکہ دہ محض عکرمہ کےطور پر ہی لکھی ہے۔حوالہ جات ابھی گز رے ہیں۔زادالمسیرالا بن الجوزی کےحوالہ ے ان سے اس کے برخلاف بھی گز را ہے خود اسی تفسیر کبیر میں اس عبارت سے تھوڑ ا سا آ گے اس کا ذمہ دار عكرمه كوهم اكراوراى كاقول قرارد بكراس كاردموجود ب\_ولفظ 'بحلاف ماقاله عكرمة ''نيزات بصیغة تمریض ( رُدِیَ )لا نابھی اس کے رد کی طرف اشارہ ہے۔ پس اگریہ تسامح نہیں ہے توصاف صاف ملاوٹ ہے یا پھر بیمراد ہے کہ عکرمہ چونکہ جھوٹی باتیں اپنی طرف سے بنا کر حضرت ابن عباس سے منسوب کرتا تھا ( سے ما في غيرواحد من كتب اسماء الرجال)\_ اس لیۓ حضرت امام رازی نے اس نسبت کو جھوٹا قرار دیتے ہوئے اے ہبرصورت عکر مدکا قول قرار

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

دیا۔والحمد للله علی ذلك۔ O مجاز بالمشافہ (اتانی اور جعلنی بمعنی سیؤ تینی و سیجعلنی )والا معنی تأ ویلی نیز بر بناء باطل ہونے کے علاوہ قول بعض بھی ہے۔ جمہور اور علاء شان کی اکثریت ان الفاظ کے حقیقی معنی میں ہونے کی قائل ہے۔الیی صورت میں بھی حقیقی معنی والے قول کوتر جی ہے سیّد عالم ﷺ کا ارشاد ہے' عسلیہ کے سیّد کر بناء باطل بالحماعة ''نیز' اتبعو االسواد الاعظم''۔

اس مديمي آف والے متعدد حوالہ جات وہ بيں جوابھي گزرے ہيں۔ مزيد ملاحظہ ہو: چنانچہ علامہ بيضاوی لکھتے ہيں: ''وقيل احمل اللہ عقلہ و استنباٰہ طفلا''(تفير بيفادیٰ جزء م صفحہ ۱۱) علامہ خفاجی فرماتے ہيں: ''ف ان عيسنہ التليف کے مامر نہی فی سنّ الصبا ''(حاشة الشہاب علی البيضادیٰ جلد لاصفحہ ۲۷)۔

علامة شخ زاده نے لکھاہے: ''ف ان ہ تعالٰی جعلہ نبیا من اول الصبا ''(حادیۃ انتیخ زادہ علی البیدادی 'جلد کا صفحہ۵۵۹)۔

علام نظام الدين نيثا پورى رقم طرازين : وقيل اكمل الله عقله و استنبأه طفلابل في بطن امه (الي) و الاول اظهر ''(تغير نيثا پورئ پاره ۲۰۱۰ صفح ۵۲) ـ

علاً مما بوالحیّا**ن اندلی فرماتی بی**: ''انیه تیعالی نبأه حال طفولیة اکمل الله تیعالی عقله و استنبأه طفلًا ''(انبم الماذجلد ۲ صفحه ۱۸۲ طبع بیروت) .

ان سب عبارات کا خلاصہ میہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت عیسی الظلیلا کوان کے بچین کی عمر میں اورایک روایت کے مطابق بطن مادر پاک میں ہی منصب نبوت پر فائز فر مایا تھا نیز اس کے لیے کمال عقل کی جوشرط ہے اسے بھی اس وقت ظاہر فر مادیا تھا۔ بقول علامہ نبیثا پوری حال طفولیت والی روایت اظہر ہے۔ علامتہ الدہر سندامت کلمین بحرالعلوم علامہ سعدالدین نفتا زانی رحمۃ اللہ علیہ اپنی معرکۃ الآ راء کتاب شرح

المقاصد میں فرماتے ہیں: ''من شروط النبو۔ ۃ الذكور ۃ و كمال العقل و الذكاء و الفطنة وقو ۃ الرأى ولوف الصب كعيسنى ويحينى عليهما السلام ''لينى مردً كامل العقل كامل الفہم كامل الفراست اور رائے ميں پختہ ہونا نبى كے ليۓ شرط ہے اگر چہ بياوصاف بچين ميں بھى پائے جائيں جيسے حضرت عينى اور حضرت يجي عليها السلام ميں پائے گئے۔

علامه طرى (متوفى ١٣٠٥ ) " اتانى الكتاب '' كَتْحْتْ لَكْهَا بِ: ' يقول القائل او اتاه الكتاب

والوحى قبل ان يحلق او فى بطن امه ''لينى كچھقائلين اس كے متعلق بير كہتے ہيں كەللار تعالى نے حضرت عيسى الطيح كو كتاب اور وى سے اس وقت نواز اتھا جب ان كى تخليق نہيں ہو كى تھى يا بلفظ ديگر وہ اپنى والدہ ماجدہ كيلن پاك ميں متھ - (تغيير طبر كى جلد كاصفحہ 40 كاطبح قاہرہ) -

نوٹ: اس عبارت سے اتنابتانا مقصود ہے کہ اس کے قائلین کا وجودایک حقیقت مسلمہ ہے۔ خاففہ م) امام فخر الدین رازی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں اس میں دوقول ہیں کہ وقت تکلم حضرت عیسیٰ الطّحظ کی عمر کیاتھی۔ابوالقاسم بلخی نے کہا کہ قریب بہ بلوغ متھے۔

پھر تھوڑ اسا آ گےان کے اس قول کو بعید (مردود) قرار دیا ہے۔ فرماتے ہیں 'ف الح مصور على انه قال هذا الکلام حال صغرة ''جمہور اس کے قائل ہیں کہ حضرت علیمی الطلابی نے سیکلام حالت صغر میں فرمایا تھا پھر فرماتے ہیں کہ آپ کی نبوت کے بارے میں قائلین کے دوطیقے ہیں جن میں سے ایک کا نظریہ سے ہے کہ 'انہ کان فی ذلك الصغر نبیا '' آپ اس بچپن کی عمر میں نبی تھے۔

اس کے بعد فریقین کے بعض دلائل کا ذکر فرما کراسی طبقہ کی تائید میں فرمایا 'فنبت بھندا ان الله لا امت اع فی کو نه نبیا فی ذلك الوقت ''لین اس بحث سے ثابت ہوا کہ بچین کی اس عمر میں حضرت عیلی الظیلا کے نبی ہونے کی ممانعت کی کسی قشم کی کوئی دلیل نہیں ہے۔

آ کے لکھتے ہیں: ''فسقیل هذا الوحی نزل علیه وهو فی بطن امه وقیل لما الفضل من الام اتاه الله الکتاب والنبوة وانه تکلم مع امه واخبرها بحاله واخبرها بانه یکلمهم بما یدل عللی براء ة حالها ''لینی ایک قول پر آپ پر بیوی اس وقت اتری تھی جب آپ اپنی والده ماجده کے طن میں تھے۔ دوسر فول کے مطابق بعداز ولادت اللہ تعالیٰ نے انہیں کتاب ونبوت سے نوازانیز بید کہ آپ نے سب سے پہلے اپنی والدہ ماجدہ سے کلام فر ما کر انہیں اپنے مقام سے آگاہ فر مایا اور بیر بتایا کہ وہ کچھ وقت بعد لوگوں سے کلام فرماتے ہوئے آپ پر لگائی گئی ان کی تہمت سے آپ کی برات کو بیان کریں گے۔ (تفیر کبیز جلد کا صفر مات من میں کہ ایک کہ ان کی تہمت ہے آپ کی برات کو بیان کریں گے۔ (تفیر

علامیطی القاری رحمة اللدعلیہ کی (شرح الثفاء کی) بیعبارت جلداول کے باب ہفتم میں نیز اسی باب میں بھی گزرچکی ہے: ''ان اعطاء الـنبو۔ة فی سنّ الاربعین غالب العادة الالھیة وعیسٰی و یحییٰ علیهما السلام خصابھذہ المرتبة الحلیلة کما ان نبینا ﷺ خص بما و رد عنه من قوله کنت نبیا وان ادم لمنحدل بین الماء والطین''۔

علامة تعالى لكصفي مين: "وقدالت فرقة ال عيسلى التلفيظ حدان اوتى الكتاب وهو فى سن الطفولة و كان يصوم ويصلى "لينى علاء كاايك كروه اس كاقائل ب كد حفزت عيلى التلفظ كوكتاب تجيبن مين عطاكى كَنْ تقى اور آپ اس وقت روزه ركھتے اور نماز بھى پڑھتے بتھے۔ (تفير ثعالى جلدا صفحہ ٣٢٦ طبح بيروت)۔

معترض موصوف کے شاگر درشید علامہ قاضی عبدالرزاق بھتر الوی صاحب نے حضرت عیلی ﷺ کے بارے میں لکھاہے: آپ کونبوت یا کتاب عطاءتو اسی وقت فرما دیں جب آپ ماں کے پیٹ میں تھے۔الخ''۔ (تذکر ۃالانہیاءُ صفحہ ۱۵۱)۔

اب سنئة اس يرتضريحات كدعلاء وائمة شان كى اكثريت كا يمى نظريد بر حية بنيدام محى السنة بغوى رحمد اللد تعالى ارقام فرمات بين: 'و قال الاكثرون اوتى الاند حيل و هو صغير طفل ''لينى علاء كى واضح اكثريت اس كى قائل بركد آپ كوانجيل شريف آپ تريچين ميں دى گى تھى (معالم النزيل خرجلد سن صفحة ١٢١) علامة على الخازن رحمة الله عليه كھتے ہيں كد: 'و ق ال الاكثرون ان اوتى الاند حيل و هو صغير و كان يعقل الر حال الكمل ''لينى اكثرين فرمايا كه آپكوانجيل جين ميں على ان مواق كى قادر آپ اس وقت يورى عمر بحدوں كى فہم يرجلوه كر بتھ (تفير الخازن 'جلد ۳ صفحه ١٨٥) نيز تفير بغوى 'جلد ۳ صفحة ١٩٥)

پروں مرحد (روں کی ایپ ور وال میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''و الم حمد مور علیٰ ان عیسنی الظفلان اتاہ اللہ نیز علامہ المعیل حقی رحمہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''و الم حمد مور علیٰ ان عیسنی الظفلان اتاہ اللہ ہے کہ جمہور کا نظرید ہی ہے کہ حضرت عیسٰی الظفلان کو اللہ تعالیٰ نے ان کے بحین ہی میں کتاب (انجیل) نبوت عطا فرمائی تقی اور آپ کی اسی عمر میں ہی ان میں کمال عقل کا ظہور ہوا تھا۔ (روح البیان جلدہ صفحہ اسی)۔ الغرض جب جمہور کا مذہب یہی ہے کہ حضرت عیسٰی الظفلان واللہ تعالیٰ الظفلان کو اللہ اللہ کو العلوم ہوں کا اسی کہ ا

جمہور کی اتباع ما مور بہ بھی ہے تو رائح اور تصحیح بہ ہوا کہ 'اتانی الکتاب و جعلنی نبیا'' کوان کے حقیق معنی پر رکھا جائے۔

O موصوف نے امام اہل سنت اعلیٰ حضرت رحمۃ اللّٰدعلیہ کے حوالہ سے بھی بہت پرو پیگنڈہ کیا ہے کہ وہ انہیں بہت ماں اہل سنت اعلیٰ حضرت رحمۃ اللّٰدعلیہ کے حوالہ سے بھی بہت پرو پیگنڈہ کیا ہے کہ وہ انہیں بہت مان کر وہ اس پروافتی قائم ہیں تو اس سلسلہ میں اعلیٰ حضرت علیہ الرحمۃ کو ہی فیصل مان لیس۔ آپ فرماتے ہیں ''انہیں مال کے پیٹ یا گود میں کتاب عطافر مائی' نبوت دی گئی' ق۔ال انسی عبد الله الیس۔ آپ فرماتے ہیں ''انہیں مال کے پیٹ یا گود میں کتاب عطافر مائی' نبوت دی گئی' ق۔ال انسی عبد الله الیس۔ آپ فرماتے ہیں ''انہیں مال کے پیٹ یا گود میں کتاب عطافر مائی' نبوت دی گئی' ق۔ال انسی عبد الله الیس۔ آپ فرماتے ہیں ''انہیں مال کے پیٹ یا گود میں کتاب عطافر مائی' نبوت دی گئی' ق۔ال انسی عبد الله الیس۔ آپ فرماتے ہیں ''الیس۔ آپ فرماتے ہیں ''لیس۔ آپ فرماتے ہیں ''الیس۔ آپ فرماتے ہیں ''لیں ''سے فرماتے ہیں '' میں میں '' فرماتے ہیں ''

O موصوف شخ تیجانی (ان کی لفظوں میں امام کبیر عارف شہیر اور قطب وقت) کا یہ قول استناداً نقل کر کے کہ 'فسلہ ذلك ہوے ف قب الارب عین ''اس کا یہ مطلب لکھ چکے ہیں کہ ان میں ابتداء، ی سے نبوت ورسالت کی اہلیت واستعداد موجودتھی اس لیے کن کواس وقت اس نعمت سے سرفر از فرما دیا گیا''۔ (تحقیقات' صفحہ ۱۰۱٬۱۰۱٬۱۰۰)۔

O بلکه وه مزید خوداپ نفظوں میں بھی لکھ چکے ہیں'' کہ حضرت عیسٰی اور حضرت یجیٰ علیہاالسلام کا معاملہ قرآ ن اوراحادیث سے صراحۃ ثابت ہے''۔(تحقیقات صفحۃ ۳)۔

خلاصہ بیر کہ 'اتانی الکتاب ''اور'' جعلنی نبیا '' بوجوہ اپنے حقیقی معنی پر ہیں یعنی بیکلام فرمانے سے پہلے ہی کتاب ونبوت سیّدناعیسی الطّنیٰ کو حاصل تقیس ۔ جمہورا تمد وعلاء شان کا یمی نظریّد ہے۔ نیز بیر کہ حقیقی معنی پر ہونا تفسیر اور مجاز میں لینا تا ویل ہے۔ لہٰذاان الفاظ کو مجاز بالمشارفۃ پرمحمول کرنا مرجوح اور غیر محصح ہے جس ک عدم صحت خود کلام معترض سے بھی ثابت ہے۔ **احتراف ندگون کا ترکی چرکی جاب**:

اگرچہ ہمارے اس بیان سے موصوف کے مذکورہ اعتراض کی ایک ایک شن کا جواب آگیا ہے تا ہم ترکی بہتر کی جواب بھی حاضر ہے تا کہ وہ ہرحوالیہ سے کممل ہو جائے۔تولیجئے پڑھئے:

قو لیہ '' کتاب عطامونے کاذکر پہلے ہے اور نبی بنائے جانے کا بعد میں ۔تو کیا کتاب آپ کو اس وقت مل چکی تھی اور پنگھوڑ ہے میں آپ کے پاس موجودتھی اور آپ نے ان معترضین کودکھلا کی تھی یا سنائی تھی ؟''

اللل الفاظ قرآ ن سطور بالا میں متعدد ولائل سے ثابت ہو چکا ہے کہ بدالفاظ قرآ ند ای خقیقی معنی پر بی نیز ان کاحقیقی معنیٰ میں ہونا تفسیر بھی ہے ۔ نیز حضرت انس خضرت این عباس اور حضرت حسن بصری رضی اللہ عنہم سمیت جمہور انکہ ملت اور علماء شان کا یہی نظر بد ہے اعلیٰ حضرت بھی اسی کے قائل میں اور سب سے بڑھ کر بد خود معترض سے بھی ثابت ہے تو لامحالہ یہی کہا جائے گا کہ کتاب آپ کو اس وقت یقیناً مل چکی تھی بناءً عليہ آپ کے پاس موجودتھی ملتوب صورت میں ہو پا سینہ میں محفوظ ہونے کی شکل میں ، مارا ہر طرح سے ایران ہے اور مدعا ثابت ۔ کیونکہ ''اذا ثبت الشئ ثبت ہو یا سینہ میں محفوظ ہونے کی شکل میں ، مارا ہر طرح سے ایمان ہے اور مدعا جائے تو وہ اصولی طور پر اپنے تمام الواز م کے ساتھ ثابت شار ہوتی ہے۔ چنا نچہ جب ثابت ہو جو ریخو دخلط ہو گی جا ہو تان کا کہی ہو گا ہے ہیں ہو اور معنی میں مارا ہر طرح سے ایمان ہو کہ ہو کہ ہو خود بخو دخلط ہو گی کہ جات ہو گا ہی ہو کہ ہو تا ہے تھاں ہو تا ہو تا ہو ہو تا ہو ہو ہو کی شکل میں ، مارا ہر طرح سے ایمان ہو اور مد عل

کہاس طرح کی تفصیلات کا ملنامشکل ہے کیکن نہ دکھلانے یا نہ سنانے سے کتاب کی موجودگی پرتو زدنہیں پڑ تی ۔ نہایت ہی افسوس ہے کہنا پڑ رہاہے کہ معترض کا بیہوَ ال وہا بیہ کے طرز پر ہے کیونکہ وہ بھی جگہ جگہ عدم ذکر کوذ کرعدم اورعدم وردد کوعدم وجود کی دلیل بناتے ہیں۔مثلاً اہل سقت جب اپنے معمولات کے لیے عموم واطلاق نصوص سے استدلال کرتے ہوئے احیب دعوة الداع اذا دعان سے دعابعد نماز جنارہ کے جواز نیز''صلوا علیہ وسلموا تسلیما'' ۔ صلوٰة وسلام عندالاذان کے استجاب کو ثابت کرتے ہیں توجانب مخالف سے فوراً کہہ دیا جاتا ہے کہ اگر بدواقعۂ درست ہیں تو صحابہ وتابعین اورا تباع سے صریحاً دکھا وُ کہ انہوں نے بھی پیکام کئے تھے در نہ ہم نہیں مانیں گے۔اور تو اور رہا حدیث صحیح صریح شم صلّوا عَلَی " ( کہاذان کے بعد مجھ پرصلوۃ تبھیجورداہ احمد ومسلم وغیرہما) کے ہوتے ہوئے بھی کہتے ہیں حضرت بلال سے دکھاؤ کہ انہوں نے بھی اس پڑمل کیا بھی پانہیں جو یقیناً سخت بے اعتدالی ہے۔ کیونکہ جب پہلے حکم انہیں ہوا اور وہ تھے بھی جانثاری کی حد تک فرماں بر داری کرنے والے تو اس کی تفصیل علیجد ہ سے ملے یا نہ ملقطعی طور پریہی کہا جائے گا کہ انہوں نے اس پربھی دل وجان سے عمل کیا اور انہیں سمجھانے کے لیۓ یہی اصول پیش کیا جاتا ہے کہ عدم ذکر ذکر عدم کواور عدم و در دخدم وجود کو قطعاً ستلزم نہیں۔اورانہیں اس طرح کا جواب پیش کرنے میں خود معترض بھی شامل تھے گراب وہ خودان کی بولی بولنے لگے ہیں فانا للہ وانا الیہ راجعون۔ علاوہ ازیں بعینہ یہی سؤال حضرت یحیٰ الطِّیّلاً کے متعلق بھی جاری ہوسکتا ہے حیث قال تعالیٰ'' بید حد پی حذا لكتاب بقوة واتيناه الحكم صبيا''توكيايهال بحى يمى تشكيك طِحَى؟ **قولی** اگرمعطوف علیہ میں ماضی کا صیغہا ہے اصلی معنی پڑہیں ہے تو مطعوف میں اصل معنی پر ہونے کا

دعویٰ کیونکر قابل قبول ہوسکتا ہے۔ **اقل :** ''اگر'' کی بنیا دمطعوف علیہ سے (صیفۂ ماضی کے ) اپنے اصلی معنیٰ پرنہ ہونے کے نظریہ پر ہے لیکن جب اس کا اپنے اصلی معنی پر ہونا ہم نے ثابت کر دیا ہے تو انصاف کا تقاضا یہ بنتا ہے کہ معطوف میں بھی ماضی کا اپنے اصل معنی پر ہونا مان لیا جائے۔ بالفاظ دیگر اتانی الکتاب کو ظاہر پر رکھنے کا لڑوم ثابت ہو گیا ہے تو لازم ہے کہ جعلنی نبیا کو بھی لاز مااس کے ظاہر پر رکھا جائے۔ مولا نانے ''اصلی معنی پر نہیں ہے'' کہہ کر اس کا واضح اشارہ دے دیا ہے کہ اس مقام پر ان کی حیثیت مدعی کی ہے لہٰ دان الفاظ آیت کے اپنے اصلی معنیٰ میں نہ ہونے کی دلیل کا لانا بھی ان کے ذمتہ ہوا۔ ہمارے لیے ظاہر قرآن کا فی ہے۔ اور ابھی گز راہے کہ نہیں اصل یہ ہے کہ انہیں ان کے نظاہر پر پر کھی اس کے معالی کر ہے کا تو میں ہے کہ ہوا۔

رکھاجائے جب کہالیی دلیل وہ پیش نہیں کرپائے جو خاہر آیت کو اس کے غیر خاہر پر محمول کرنے کے لیے حسب اصول فقہ مطلوب ہوتی ہے وہاں تو ہمارے ائمہ کے نز دیک خبر واحد جو صحیح ثابت ہوئے بھی کا منہیں دیتی چہ جائیکہ قیاس مجتہد سے کا م لیاجائے جب کہ معتر ض صاحب یہاں معیاری دلیل تو کجاخبر واحد اور قیاس مجتہد کو بھی نہیں لا سکے محض اپنا ذاتی قیاس لائے ہیں یا پھر اقوال لائے ہیں جو حسب اصول لیے س ہشی ہیں جو تلمی دنیا میں قیامت سے کم نہیں ہے۔

**قولیڈ** بلکہ معطوف علیہ میں سنتقبل کو مجاز بالمشارفۃ کے طور پر ماضی کے ساتھ تعبیر کیا گیا ہے تا کہ اس کے زمانہ سنتقبل میں یقینی طور پر دقوع پذیر یہونے پر تنہیہ ہوجائے۔

**الل**ُّن بیموصوف کاایک ایساد عولی ہے جودلیل کے لیے ابھی تک ان کامنہ تک رہا ہے فاتوا ہر ہانکہ ان کہنتہ صاد قین نیز ابھی مفصلاً باحوالہ گز راہے کہ کی انتخیق اس نظرتیہ کی بنیادایک خارجی کے قول پر ہے۔ ماشاء اللہ۔

المحلق '' بیسے کہ قول باری تعالیٰ نفخ فی الصور میں یہی حکمت اور صلحت کار فرما ہے ور نہ لازم آئے کا کہ نزول قر آن سے بھی پہلے صور میں پھونکا جا چکا ہواور قیامت قائم ہو چکی ہو۔لہذا ہمیں قیامت کے بارے میں کوئی خوف اور اندیش ہیں ہونا چاہئے حالانکہ یہ بدیہی البطلان ہے''۔

اللہ : ''نفخ فی الصور ''کومجاز بالمشارفتر کی مثال تو کہا جاسکتا ہے کیکن وہ'' آتان الکت اب وجعلنی نبیا'' کے مجاز بالمشارفتہ کے لیۓ ہونے کے دعویٰ کی دلیل (اوران الفاظ کی تغییر) قطعاً نہیں ہے۔

بالفاظ ديگر تفخ فى الصور كاكوئى لفظ اييانہيں ہے جس كايد معنى ميں ہوكة 'آتسانسى المكتساب و جعلنى نبيا ''اپنے حقيقى اور اصلى معنى ميں نہيں ہے بلكہ مجازى معنى ميں ہے جو مجاز بالمشارفة ہے۔ بناءً عليه موصوف كواس کے پیش کرنے كالی محفظ كدہ نہ ہوا پس نتيجہ بيہ ہوا كہ حضرت عيسى التلك كوكلام فرمانے سے پہلے كتاب ونبوت حاصل تقيس جب كه صور ميں چونكانہيں جاچكا بلكہ چونكا جائے گا قيامت قائم ہوئييں چكى قائم ہوگى۔ البند آيت كو يح محمل سے ہٹانا قيامت كے قائم ہو چكنے كے مترادف ہے۔ لہذا مولانا كوا پنى زندگى كے بقيد لمحات كو غذيمت اللہ ورسول كے حضور الزائر ميں پيش ميں الدي تقائم ہو توكا جائے گا قيامت قائم ہوئين چكى قائم ہوگى۔ البند آيت موضل تقيس جب كہ صور ميں چونكانہيں جاچكا بلكہ چونكا جائے گا قيامت قائم ہوئيں چكى قائم ہوگى۔ البند آيت ماصل تقيس جب كہ صور ميں پيش ميں خونكا جائے گا قيامت قائم ہوئيں چكى قائم ہوگى۔ البند آيت موضح محمل سے ہٹانا قيامت كے قائم ہو چكنے كے مترادف ہے۔ لہذا مولانا كوا پنى زندگى كے بقيد لمحات كو غذيمت مرحمت ہوئے قيامت كى بيشى سے ڈرنا چا ہے اورا بنى غلطى سے تو بہ كرلينى چا ہے ۔ اس ميں ان كا وقار ہے۔ نير اللہ ورسول كے حضور اعز از بھى (جلن جلالہ وصلى اللہ عليہ وسلم) جس كرينى چى واقتى ہونے ميں سى ميں كا كو كيلہ ميں كا كوئى شرح خير ہوں ہے معن اور اور اين خاطى ہے تو بہ كرلينى چا ہے اس كا وقار ہے۔ نير

تا تدوما تدو: جن بعض حضرات نے آتانی بمعنی سیؤ تینی اور جعلنی بمعنی سیجعلنی کی تا ویل

کی ہے۔ دلائل وحقائق کی روشن میں اس سے مراد حضرت عیلی الطلی کی بہ ہیت مخصوصہ بعثت اور تبلیغ احکام پر ما مور ہونا ہے۔اصل نبوت مرادنہیں کیونکہ ہر نبی پیدائش نبی ہوتا ہے جس کی تفصیل''الے نبیے '' کی بحث میں دیکھی جاسکتی ہے۔

ال كى مزيدتا ئيراما م<sup>ف</sup>ر الدين رازى رحمة التدعليك ان عبارات محيمي موتى ب: ''قال بعضهم اخبرانه نبى ولكنه ما كان رسولا لانه فى ذلك الوقت ماجاء بالشريعة ''- نيز''لم لا يجوز ان يقال محرد بعثته اليهم من غير بيان شئ من الشرائع والاحكام جائز ثم بعدالبلوغ اخذ فى شرح تلك الاحكام ''(تفير كير جلد كاصفي 600 طبح مكته علوم اسلاميلا مور).

نیز علامہ فہامہ اسلحیل تھی رحمۃ اللہ علیہ کے اس قول ہے بھی اس کی وضاحت ہوتی ہے: ''یقول الفقیر المشھو ر انہ او حی الیہ بعد الثلاثین فتکون ر سالتہ متأخرۃ عن نبوتہ ''لینی فقیر (تھی) کہتا ہے کہ مشہور قول ہے ہے کہ حضرت عیلی الظنی کی طرف دحی جلی آپ کی عمر شریف تے میں برس ہوجانے کے بعد آئی تھی پس اس کی بناء پر آپ کی رسالت آپ کی نبوت سے متأخر شار ہوگی ۔ ملاحظہ ہو۔ (روح البیان جلدہ 'صفحہ اسلاطیع ہیروت)۔

نیز اس کی تائیدائمہ وعلماءشان کے ان اقوال سے بھی ہوتی ہے جن میں آپ کے شیرخوارگی میں مر میں کلام فرمانے کو آپ کامبحز ہ قرار دیا گیا ہے جب کہ محجز ہ نبی کا ہوتا ہے غیر نبی کانہیں یعض حسب ذیل ہیں: **لائم کی طلح کی** رحمۃ اللہ تعالیٰ: ''و جسلنہی نبیا '' کے تحت ارقام فرماتے ہیں: ''و عین السحسن انہ کہان فی المہد نبیا و کلامہ معہز ہ ''یعنی محورسلاسل عالیہ صوفیہ صافیدًا مام المفسر ین والمحد ثین والفقہا ء

جلیل القدرتا بعی اور حضور سیّد عالم ﷺ کے رضاعی بیٹے حضرت سیّدنا حسن بصری ﷺ نے فر مایا کہ حضرت عیسی الطّﷺ گہوارے کی عمر میں منصب نبوت پر فائز نتھا اور آپ کا گہوارے کی عمر والا کلام آپ کی معجز ہ تھا۔ (تفییر مدارک التزیل جلد ہ، صفحہ ۵۷، طبع کراچی)۔

نیزامام موصوف 'ت کلم الناس فی المهد '' کے تقت فرماتے ہیں: ''ای تکلمهم طفلا اعدازا '' (تفیر سفی جلدا صفح اسم) کی میں روزِ قیامت اللہ تعالیٰ حضرت علیمی الظیلا کو تخاطب کر کے فرمائے گا کہ میں نے آپ کو بیشان دی تھی کہ آپ نے گہوارے میں لوگوں سے کلام کیا تھا جو آپ کا مجمزہ تھا۔ نیز تفسیر خازن (جلدا صفحہ ۵۳۸۴۵) میں ہے' ہے محسب زہ عطیمہ '' وف المقام الثانی ''هذہ ''لیتن بی آپ کا بہت بر امجمزہ ہے۔

**التراثن قبرہ**: ''نیز قول باری تعالیٰ ہے'' بسر ابسو السدندی '' کا عطف'' نبیسا'' پر ہے اور محصل عبارت یوں بنے گی: جعلنی برّ ابو الدتی '' مجھے مال کے ساتھ نیکو کا راور محن بنایا تو لازم آئے گا کہ آپ نے اس دوران والدہ ماجدہ کے ساتھ نیکی اور احسان کیا جب کہ ولا دت شریفہ پر دو تین دن گز رے تھے۔ تو لامحالہ یہاں بھی معنی یہی ہوگا کہ ستقبل میں مجھے والدہ ماجدہ کے ساتھ ہر واحسان کرنے والا بنائے گا اور عاصی ونا فر مان نہیں بنائے گا

الجحاب : اس کی بنیا دبھی اعتراض نمبر ۲ میں مذکوراسی دعویٰ پر ہے کہ آیت ہذامیں ماضی کا صیغہ اپنے حقیقی اوراصلی معنّی میں نہیں بلکہ مجاز بالمشارفۃ کے طور پر مجازی معنّی میں ( بمعنی ستقبل ) ہے جس کا بے بنیا د اورغلط ہونا ہم نے ٹھوس دلائل سے ثابت کر دیا ہے پس جب بنیا دہی نہ رہی تو اس کے سہارے قائم کی گئی استدلال کی عمارت خود بخو دمنهدم اورز مین بوس ہوگئی اور واضح ہو گیا کہ یہاں بھی جمعنی حقیقی والدہ سے حسن سلوک کرنے والا ہونا مراد ہے۔دلیل ہیہ ہے کہ نافر مانی گناہ ہے اور گناہ شان نبوت کے منافی ہے اور نبی قبل اعلان بھی معصوم ہوتا ہے۔للہٰدابَہ وَّا بو الدتی والی صفت خلقی تھی اور بید کیا کم نیکی اوراحسان ہے کہ آ پ نے بیہ کلام فرماکراین والدہ ماجدہ کالگائی گئی تہمت سے بری ہونا علانیہ بیان فرمادیا۔ پس یہی کہا جائے گا کہ آپ ک یہ صفت پیدائشی تھی البتہ جتنی اس کے اظہار کی ضرورت ولادت باسعادت کے بعد پڑی اتنا اے اس وقت ظاہر فرمایا اورجس قدر کی بعد میں حاجت ہوئی بعد میں اس کاظہور ہوا اور بیہ ایس بات ہے جو اللہ تعالٰی نے حضرت سیّدہ مریم علیہاالسلام کو بشارت کے طور پر حضرت عیسٰی الظیفیٰ کو پیدا فرمانے سے بھی پہلے بتا دی تھی۔ چنانچاللد تعالى فقر آن مجير مي فرمايا: "اذق الت الملفكة يمريم ان الله يشرك بكلمة منه اسمه المسيح عيسمي بن مريم (الي)ويكلم الناس في المهد<sub>ا</sub>و كهلا "يعنى فرشتے نے حضرت مريم سے کہابلاشبہ اللہ آپ کواپنے ایک کلمہ کی خوشخبری دیتا ہے جس کا نام اسے عیسٰی بن مریم ہے جو دنیا وُ آخرت میں بڑی وجاہت دالا اور مقربین بارگاہ ہے ہے جو گہوارے میں لوگوں سے کلام کرے گا ادراز حدطویل العمر ہوگا۔(یارہ "آل عمران آیت نمبر ۳۵ ( ۳)۔

علادہ ازیں ای آیت میں 'بَرَّا ہو الدتی '' کی مزید توضیح کے طور پر بیالفاظ بھی ہیں 'ولم یہ علنی جبّارًا شقیاً ''لینی اللّہ نے مجھے پنی والدہ سے حسن سلوک کرنے والا بنایا ہے اور اس نے مجھے متکبر اور بد بخت نہیں بنایا۔



امام فخرالدین رازی رحمة اللہ علیہ وغیر ہم بعض علماء کے حوالہ سے لکھتے ہیں 'لا تحد العاق الا حبار ا شقیا و تسلا ''و برًّا بوالد تبی ولم یحعلنی حبار اشقیا ''یعنی آیت کے ان الفاظ کودلیل کے طور پر پیش کرتے ہوئے انہوں نے فرمایا کہ ماں باپ کا نافر مان محض وہی ہوگا جو جبار شقی ہوگا (تفیر کبیر ٔ جلد کا صفحہ ۵۳۵)۔ جب کہ اس حصّہ کلام میں 'لسم یہ حسل ''فعل جحد ہے جوز مانہ ماضی کے لیے متعین ہوتا ہے جو '' جعلنی'' کے ماضی (حقیق واصلی معنٰی ) کے لیۓ متعین ہونے کی دلیل ہے۔ مدینہ شقی ہوتا ہے ہوئے مالہ سے کہ ہیں نہ اس کہ میں اللہ میں نہ منہ میں ہوئے کہ دلیل ہے۔

مصنف تحقیقات نے اس سے بالکلیہ صرف نظر کرلیا ہے تا کہ ان کے استدلال پر آئج نہ آنے پائے۔ فیا للعجب ہ

نیز و بر ابوالدتی سے پچھ پہلے 'و حعلنے مبار کااینما کنت '' کے الفاظ بھی ہیں جو 'اینما کنت '' کے الفاظ بھی ہیں جو 'اینما کنت '' کی دلیل سے دفت تکلم سمیت تمام اوقات دامکنہ کو حاوی ہو کر ماضی کے لیے متعین ہے یعنی اللّٰہ نے بحص پیشان بھی دی ہے کہ میں جہ ال بھی ہوں گا ہر کتیں ہی کر تیں ہوں گی ۔ بچھ پیشان بھی دی ہے کہ میں جہاں بھی ہوں گا ہر کتیں ہی ہر کتیں ہوں گی ۔ موصوف نے اس کو بھی چھوا تک نہیں ہے تا کہ انہیں جواب دینے کی زحمت نہ اٹھا تا پڑے۔ وَبَرَا بوَ الِدَتِی سے پہلے و جعلنی نبیا کے بعد' و جعلنی مبار کا'' ہے بناء علیہ بَرُ اکا عطف

مبار کا پر بھی ہوسکتا ہے۔ للقرب دالجوار۔ موصوف بھی بیصورت نکال سکتے تھے مگرانہوں نے ایک ہی فیصلہ دے کراس پر منفی تبصر ہ کیا ہے جس کا

مطلب بیہوا کہ انہوں نے نفی ہی نفی کی تھان کی ہوئی ہے۔ جب کہ ائم تفسیر کی نصر یحات موجود ہیں کہ بڑا کا منصوب ہونا مبار کا پر عطف کی بناء پر ہے یا پھر وہ فعل مقد رکامعمول ہے لاغیر ۔لہٰذا مولانا کا اے نہیا کا معطوف بتانا ان مفسرین سے ہٹ کر ہے۔

چنانچام احناف علامتمفی فرماتے ہیں: ''وبرابوالدتی عطفا علی مبارکا'' ای بارا بھا اکرمھا واعظمھا''(م*ارک*جلا<sup>م</sup> صفح ۹۷۹)۔

علام<sup>حق</sup>ی لکھتے ہیں: وبرابوالدتی عطف علی مبارکا ای جعلنی بارابھا محسنا لطیفا (روح البیان طدہ صفحہ ۳۳)۔

علامه *ظهرى رقم طراز بين: "و*برا اى بـارّا بوالدتى عطف على مباركا او منصوب بفعل دل عليه اوصانى اى وكلفنى برَّا و حينئذ مصدر "(تغير ظهرئ جلدا "صفح ۹). علامه الوى ارقام فرماتے بين: وبـرا بـوالـدتـى عـطف عـلى مباركا على ماقال الحوقى

## https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شتم تنبيهات بجواب تحقيقات

وابوالبقاء و تعقبه ابو حيان بان فيه بعداللفصل بالحملة و متعلقها اختار اضمار فعل اى و جعلنى بارًا بها (رون العانى جلره) . علامة سليمان المجمل في لكها سے: فيه تأويلان احدهما انه منصوب نسقا على مباركا اى و حعلنى برًا والثانى انه منصوب باضما رفعل الخ (حاشي جلالين جلد من صحيا ) . رہا يہ كہ اس تكلم كوفت آ پ دوتين دن كے تھے؟ تواوّلاً اعتراض نمبر ٢ ميں دولوك طور پر " تين دنوں كے ' لكھا ہے ۔ ثانياً تفسير مدارك جلد ٢ صفحه ٩٨ نيز جلالين حاشية ٣٠ ميں بحواله مدارك اور بغوى جلد ٣ صفحه ٢٩ اللفظ للبغوى ۔ اللفظ للبغوى ۔

> نیز ملاحظه بو(تغییرالخازنٔ جلد<sup>۳</sup> صفح<sup>۳</sup>۲۳٬ تفسیر مظهری جلد ۲<sup>، ص</sup>فحه ۴۴ (وغیر با))۔ **احتراش قبر ۲**:

"نیزارشادباری تعالی و او صانی بالصلوة و الز خوة مادمت حیّا تو کیاولادت کے ساتھ بی آپ کونماز اورز کو ۃ اداکر نے کا تھم مل چکا تھا کیونکہ اوصانی بھی ماضی کا صیغہ ہے۔ نیز مادمت بھی ماضی کا صیغہ ہوتوان تین دنوں کے عرصہ میں آپ اس عبارت کے ساتھ مکلّف تھہرائے گئے ہوں گے؟ کیا کوئی عقل مند آ دمی پیشلیم کر سکتا ہے؟

الحاصل جب ماقبل اور مابعد والے صیفے اپنے ماضی والے معنی میں نہیں تو لامحالہ جعلنی بنیا میں بھی مستقبل میں حاصل ہونے والے اعز از واکر ام کا بیان ہے۔ان امور کو صیغہ ماضی کے ساتھ تعبیر کر دیا گیا تا کہ تیقن وقوع پر دلالت پائی جائے (ملخصاً بلفظہ )(تحقیقات صفحہ ۱۹۳۱)۔

**المحاب**: اس کی بنیاد بھی بنیادی طور پر'' آتانسی المکتاب'' کے اپنے حقیقی معنّی میں نہ ہونے کے دعویٰ پر ہے جس کا غیر بیچے ہونا ہم ابھی وقیع دلائل سے ثابت کرآئے ہیں اور خصوصیت کے ساتھ'' جعلنسی نبیا'' کے حقیقی معنٰی میں ہونے کو بھی بفضلہ تعالٰی ہم نے حقائق ودلائل سے ثابت کردیا ہے۔لہٰذا اصولی طور پر او صانبی الخ کے الفاظ کے حوالہ سے کیا گیاان کا اعتر اض بھی خود بخو دکا فوراور ہما یہ منثو رہو گیا جب کہ علیحدہ سے بھی اس کی کوئی دلیل انہوں نے پیش نہیں کی ۔

نیز قر آن مجید میں بیطرز بھی نہیں چلتا کہ چونکہ بیہ یوں ہے۔تو وہ بھی یوں ہے۔مولا نااس طرح سے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شم تنبيهات بجواب تحقيقات

کھتے جارہے ہیں جیسے دہ کسی عام کتاب کی شرح کررہے ہوں۔ بحث یہ نہیں ہے کہ ماضی بھی مستقبل کا معنٰی بھی دیتا ہے جس سے مقصود تیقن وقوع پر دلالت ہوتی ہے بلکہ بحث اس میں ہے کہ یہاں ماضی کے اسی معنٰی میں ہونے کی کیا دلیل ہے جب کہ مسئلہ بھی غیب کا ہے جس کے لیئے معیاری دلیل ہی کام دے سکتی ہے۔

نیز معاملہ بھی شان نبوت کا ہے جس میں ایسےامور کے ظہور میں عقلاً یا شرعاً کوئی استحالہ بھی نہیں ہے۔ ماقبل و مابعد کا سہارا لے کر ( وہ بھی حسب زعم خویش اور بربناء فاسد ) اس طرح کا استدلال بھی علمی معیار سے ہٹ کر ہے۔

بعض حضرات نے سورہ فنتح کی آیت لیے خفر لك اللہ الخ کے حوالہ سے کنز الایمان شریف پر اسی طرز كا عتر اض كیا كہ اس كر اللہ الخ كے حوالہ سے كنز الايمان شريف پر اسی طرز كا اعتر اض كیا كہ اس كہ ماقبل وما بعد ميں جب حضور سيّد عالم ﷺ كا ذكر خير ہے تو درميان ميں امّت كا ذكر كيسے آ آگيا جس كانہيں يہى جواب ديا گيا تھا كہ ہي تھى آيت كا ايك ثابت شدہ معنى ہے۔ پس اسے قبول كرنے سے كوئى چارہ كارنہيں ہے۔

اور پرلطف بات میہ کہ مولانا بھی ان کے خلاف کمر بستہ ہو گئے تھے پھر صرف اسی پر بس نہیں کیا بلکہ آپ طویل سفر کر کے ان کے پاس جا کرانہیں اس سے رجوع کرنے پر بھی مجبور کرنے بھی گئے تھے۔ اب شاید اس کا ایک حل یہی ہو کہ مسئلہ بلزامیں موصوف کے لیے ان علامہ صاحب کو زحمت دی جائے۔ بدلے کا بدلہ بھی ہوجائے گااور مسئلے کا مسئلہ بھی ۔ احباب توجہ فرمائیں۔

جب کہ مائحن فیہ کا حقیق معنی میں ہونے کا معاملہ بھی سلف سے ثابت ہے۔ چنانچ تفسیر ثعالبی سے ہم ابھی لکھآ ئے ہیں کہ 'و کان یصوم ویصلی''۔

نیزامام اہل سنّت مجدّ دملت علامہ فخر الدین رازی رحمۃ اللّہ علیہ نے ان قرآ نی الفاظ کے تحت با قاعدہ سے ریسؤ ال اٹھایا ہے کہ اگر ریکہاجائے کہ حضرت عیسٰی الطّنظلاٰ کو حالت صغر میں نماز اورز کو ق کاتھم کیسے دیا گیا جب کہ چھوٹا بچہ مرفوع القلم ہوتا ہے پھراس کا ایک جواب رید یا ہے اور اس پر دلاکل بھی دیئے ہیں جواس کی دلیل ہے کہ یہی ان کامختار ہے کہ 'التعلیل دلیل التعویل''۔

فرماتے میں:''لعل اللہ تـعـالٰی لما انفصل عیسٰی الطّیّلا عـن امـه صیرہ بالغا عاقلا تامّ الاعضاء والخلقة و تحقیقه قوله تعالٰی ''ان مثل عیسٰی عنداللہ کمثل آدم'' فکما انه تعالٰی حلق آدم تامّا کاملاً دفعة فکذا القول فی عیسٰی الطّیّلا وهذا القول اقرب الی الظاهر لقوله ما



دمت حیا''یعنی یوں لگتا ہے کہ حضرت عیلی الظلیلا جب اپنی والدہ ما جدہ کیطن پاک سے اس جہان میں تشریف لائے تو اللہ تعالی نے انہیں فوری طور پر عمر بلوغ پر پہنچا کر کمال عقل پر فائز فرمایا داور انہیں کامل الاعضاء اور تام الخلقة بنادیا جس کی دلیل اللہ تعالی کا بیار شاد ہے ان مشل عیس یے عند اللہ کے مثل آدم یعنی اللہ کے ہاں حضرت عیلی کی مثال حضرت آ دم کی مثال جیسی ہے۔ پس جیسے اس بلند شان نے حضرت آ دم الظلیلا کو یک دم کامل وکمل طور پر پیدا فرمایا تو یہی تفصیل حضرت عیلی الظلیلا کے متعلق ہے اور بید قول اللہ تعالی کے ارشاد ''ماد مت حیا'' کے ظاہر کے بہت مطابق ہے (تغیر بیز جلد کے صفرہ کا متعلق ہے اور بید قول اللہ تعالیٰ کے ارشاد

نیز ''مَادُمُتُ حَيًّا'' کے بارے میں لکھتے ہیں: ''فانہ یفید ان هذا التکلیف متوجه علیه فی جمیع زمان حیاته ''لینی ان الفاظ کا مفاد سہ ہے کہ آپ ولادت کے بعد کے وقت سمیت اپنی حیات کے تمام لحات میں اس امرا کہی کے مکلّف رہے۔ (بیرُجلد کا صفحہ ۵۳۳)۔

اى مدة دوام حياتى ". نيزمظهرى جلدا"صفى المين ب: "ما دمت حيا" ظرف للصلوة والزكوة يعنى اوصانى

بان اصلی و از کی مدۃ حیاتی''۔ ا**قلی**: دیگر عبارات بالعموم اورامام راز کی رحمۃ اللّٰدعلیہ کی میرعبارات خصوصیت کے ساتھ معترض کے اس اعتراض کی ایک ایک شق کامکمل جواب ہیں ایسے لگتا ہے کہ جیسے انہوں نے مولانا کو سامنے رکھ کر اس کا

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شم تنبيهات بجواب تحقيقات

جواب لکھا ہو۔ نیز مولانا کے ان لفظوں سے بھی ایسے لگتا ہے کہ انہوں نے جوابی کاردائی کرتے ہوئے مہر پانی کے اپنے بیالفاظ امام موصوف سے کہے ہوں کہ'' کیا کوئی عقل مندآ دمی بیسلیم کر سکتا ہے؟''و لا حسول و لا قوۃ الا باللہ العلی العظیم۔

اللہ: جس کا جواب بیہ ہے کہ نبوت کی شان کو ہراس آ دمی کی عقل تسلیم کر ےاوراس میں وہ سی قسم کے لیت ولعل اور چون وچرا کا دخل بھی نہیں دے گی جو صفت ایمان سے صحیح معنی میں بہر ہ ور ہوگی۔ والحمد مللہ۔

اس سب سے قطع نظرا گر' او صانبی بالصلوة و الزخوة '' کے صفون کو حضرت عیلی الظلام ک حیات پاک کے اس حصہ سے بھی منسلک مان لیا جائے جو سنقبل سے متعلق تھا تو اس سے پھر بھی وقت تکلم آپ کے نبی ہونے پر پچھا ثر نہیں پڑے گا کیونکہ اصل نبوت اور آپ کا پیدائش نبی ہونا دیگر دلائل سے ثابت ہے ( کہا مرّ مراراً )۔ بالفاظ دیگر دد جعلنی نبیا'' کا حقیقی معنی میں ہونا تھوس دلائل سے ثابت اور ایک نا قابل تر دید حقیقت واقعیہ ہے۔ و الحمد اللہ۔

مصنف تحقیقات کی بیان کردہ حکمت تیکلم 'فی منو تی تائیں کر وقت تعلم حضرت سیدنا مصنف تحقیقات نے ''تحقیقی جواب اور حقیقت حال کا بیان' کا عنوان دے کر وقت تعلم حضرت سیّد نا عیسی اللی سی حمعاذ اللہ نبی نہ ہونے کو مزید ثابت کرنے کی کوش کی ہے اور کچھ سوالات اللہ نبی جن کا ترکی ہتر کی جواب حسب ذیل ہے ۔ پڑھے اور''صحیح صورت حال' معلوم سیجتے۔ ترکی ہتر کی جواب حسب ذیل ہے ۔ پڑھے اور''صحیح صورت حال' معلوم سیجتے۔ والدہ ماجدہ پر تہمت لگائی گئی اور آپ خود بھی اس کی زدیم آ رہے تھے تا کہ بعد والے دور میں اعلان نبوت ورسالت پر کوئی مفسد اور بد باطن اعتر اض نہ کر سکے لہٰذا حاصل ہونے والی کتاب اور منصب نبوت اور اہم ورسالت پر کوئی مفسد اور بد باطن اعتر اض نہ کر سکے لہٰذا حاصل ہونے والی کتاب اور منصب نبوت اور اہم وتم سے شرعی احکام بھی بیان فرمائے ۔ اس سے ان کا عقل کامل والا ہونا اور امور کے حقائق پر مطلح ہونا بھی لاز منہیں آ تا چہ جائیکہ ان کے بافعل حصول کے ساتھ موصوف اور منصف ہونا ضروری ہو (ملخصاً بلفظہ )

**الجاب: الول :** ''خاص حکت'' کا مطلب ہے صرف یہی حکمت تھی اور کوئی حکمت نہ تھی جو صحیح نہیں جس سے غلط ہونے سے لیۓ اتنا بھی کافی ہے کہ اس کی کوئی دلیل پیش نہیں کی گئی جو کہ ان کی ذمہ داری تھی

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



کیونکه پخصیص دعویٰ ہے اور مخصص مدعی جب کہ دلیل کالا نامدعی کے ذمہ ہوتا ہے۔ یہ حکمت کیوں نہیں ہو سکتی کہ بیاعلان اس لیے کرایا گیا تا کہ داضح ہو کہ نبی ہر حال میں نبی ہوتا ہے 'بعثت اس کے اظہار کا نام ہے جو حسب حکمت خداوندی متعینہ اوقات میں ہوتی ہے اور تا کہ کوئی یہ نہ بچھ لے کہ بعثت کا مطلب نبی بننا ہے جوایک نا قابل تر دید حقیقت بھی ہے جس کی تفصیل' النہین'' کی بحث میں گز رچکی ہے۔ علاوہ ازیں خود معترض بھی یہاں' 'اعلان نبوت ورسالت' کے لفظ استعال کرر ہے ہیں۔ نیز معترض کے لیے'' مفسد''اور' بدیاطن' کے لفظ بھی بول گئے ہیں۔واہ خدا تیری شان۔

مصقف تحقیقات نے اتنابھی نہ سوچا کہ' لازم نہیں آتا''جو کہ درہے میں 'بیک لازم آتا ہے کہ نہ کمال عقل ہونہ حقائق پر مطلع ہونا جب کہ بیشان نبوت کے آگے بڑی بات بھی نہیں۔ نیز اس پر نصریحات اکابر بھی موجود ہیں۔ پس بیہ بات انہوں نے محض عام لوگوں پر قیاس کرتے ہوئے کہی ہے۔

نیز اس کا غلط ہونا اس عبارت سے بھی واضح ہوتا ہے: قسال و هب اتاها زکریا الظیلا عند مناظر تھاد الیہو د فقال لعیسلی الظیلان طبق بحجتك ان كنت امرت بھا فقال عند ذلك عیسلی الظیلا ''لعین معروف تابعی و ہب نے فرمایا یہود حضرت مریم سے بحث كرر ہے تصابیخ میں زكریا الظیلا بھی پہنچ گئے تو انہوں نے حضرت عیسی الظیلا كو مخاطب كر كے فرمایا اگر آپ كو اللہ كی طرف سے حكم ہے تو آپ ان لوگوں پر اپنی جمت قائم فرما كمیں ۔ پس اسی وقت حضرت عیسی نے كلام شروع فرمایا ۔ (بغوی جلد ۲۰ صفح النا خان جلد اصفح ۲۳۳ مظہری جلد ۲۰ صفح ۱۳۵ ۔

باقی رہاان کا بعدوالے دور میں حاصل ہونے والی کتاب وغیرہ کے الفاظ کا استعال کرنا؟ توبیہ وہی مجاز بالمشارفة والی بات ہے جوانہوں نے پہلے کی ہے جس کا ٹھوس دلاک سے ردکر دیا گیا ہے۔ رہا ہیکہنا کہ'' چہ جائیکہ ان کے بالفعل حصول کے ساتھ موصوف اور متصف ہونا ضروری ہؤ'؟ تو اس کا

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شم تنبيهات بجواب تحقيقات

غلط ہونا خودان کے ان الفاظ سے واضح ہوتا ہے کہ : ''حضرت عیسٰی الظّیٰلاً میں ابتداء سے بی نبوت در سالت کی اہلیت استعداد موجود تھی ان کواس وقت اس نعمت سے سرفراز فرما دیا گیا''۔ ( سحقیقات' صفحہ ۱۰۱)۔ رح اس گھر کے چراخ سے

**تل**: '' آپ اس وقت اس قدر کلام فرمانے کے بعد خاموش رہے اور جس طرح معمول کے مطابق بچ کلام کرنے کے قابل ہوتے ہیں آپ نے بھی اسی مدت میں کلام شروع فرمایا (تحقیقات صفحہ ۱۹۳٬۱۹۳)۔ ا**لال**: یوغیب کا مسئلہ ہے جس کے لیے اس کے معیار کی دلیل درکار ہے جو پیش نہیں کی گئی عدم ذکر بھی دلیل نہیں۔ تاریخی حیثیت سے بھی اجماعی اور حفق علیہ نہیں ہے مسئلہ بھی عام انسان کانہیں ہے اس لیے دوٹوک فیصلہ صا در کرنا کیونکر درست ہو سکتا ہے۔

روح المعانى جلد ١٥ صفحه ٢٢ كوئة وملتان ميس بهو احتلف فى اندالى ليعنى بدامر مخلف فيد به . على: '' چنانچدامام سيوطى عليد الرحمة في تفسير در منتو رمين فر مايا كه ابن ابى شيبة ابن حاتم اورا بن عساكر في مجاهد كواسطه ب حضرت عبد الله بن عباس رضى الله عنهما بروايت كى بُ 'ما تد كمله عيسك بعد الآيات التى تكلم بها حتى بلغ مبلغ الصبيان (جلد چهارم صفحه ١٤) (تحقيقات صفحة ١٩٢) د

اللی : روایت بلذا کا مضمون ظاہر قرآن نیز جمہورائمہ ستان کے موقف کے تقاضوں کے خلاف ہے جن میں دیگر بے شارا کابر کے علاوہ حضرت انس حضرت حسن بصری اور خود حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہم اجتعین بھی شامل ہیں کیونکہ جب تو رات وانجیل اور عکمت کی تعلیم انہیں بطن ما دریا گود مبارک کے زمانہ میں دے دی گئی۔ نیز کمال عقل کا ظہور بھی ہوگیا اور بہت سے انکہ کے حسب ند جب اسی عمر شریف میں بعث بھی ہوگئ تو اس سب کا لازمی تقاضا ہی ہے کہ آپ کم از کم ہی کہ معیاری کلام فر ماسکتے ہوں۔ اس کی سند پر کلام کا حق اتھی محفوظ ہے۔ امام سیوطی نے بھی اس میں صحیح روایات کے رکھنے کا التز ام نہیں فر مایا۔ بلکہ محض جع قوال وروایات کے فن کی پاسداری کی ہے جو خود کتا ب کے نام سے بھی ظاہر ہے۔ یعنی وہ منظوم نہیں در منثور ہے۔ مطابق کی پاسداری کی ہے جو خود کتا ہے کہ میں ہے کہ معیاری کا التز ام نہیں فر مایا۔ بلکہ محض جع قوال وروایات

ہے) کہ حضرت عیسی الطبی نے صرف ان آیات کے ساتھ کلام فرمایا تھا پھر عام بچوں والی حالت پر ہو گئے تا آ نکہ بچوں کے بولنے کی میعاد کو پنچے۔ بیاس کی مانند ہے جیسے اللہ تعالی قیامت کے دن بندوں کے اعضاء کو قوت گویا کی عطا فرماد ہے گا۔ بیمنقول نہیں ہے کہ اس کے بعد بولتے رہے نماز اداکرتے رہے۔ اگر جاری رہتی تو بیامورکس سے پوشیدہ کیونکہ رہ سکتے تھے 'و هذا کلہ یدل علی علی فساد القول الاول و یصر

# https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شم تنبيهات بحواب تحقيقات

ب جھالۃ قائلہ ''لہٰذا بی تمام' بچین سی نبی ہونے والے قول کے بطلان اور اس کے قائل کی جہالت کی تصریح کر رہی ہے۔ (تحقیقات'صفحہ'۱۹۵'۱۹۵، بحوالہ قرطبیٰ جلداا'صفحہ ۷ے)۔

**الول**: یہ برنقد ریشلیم علامہ قرطبی کی خالصۂ ذاتی رائے ہے جس میں دعوے ہی دعوے ہیں دلیل نام کی کوئی چیز نہیں ہے جس کا جواب ہمارے ذمہ بنتا ہو۔ قیامت کے دن بندوں کے اعضاء پر قیاس مع الفارق ہے کیونکہ اعضاء غیر ذوی العقول ہیں اور ان کا وہ کلام رو زِحساب کے حسب اصول خبر کی ہے جو مان حن فیہ کے بالکل برتکس ہے کہ یہاں اللہ کے برگزیدہ پیغمبر کی زبان مبارک کا کلام ہے جو خالصۂ وتی الہی اور امر خداوند کی سے ہے جیسا کہ ابھی بغوی وغیرہ سے صراحة گز راہے۔ نیز اس کی نہیا دعدم نقل پر ہے جو علمی دنیا

باقی انہوں نے جو''روی'' کے لفظ استعال کیئے میں اگراس سے مراد حضرت ابن عباس سے منسوب مٰدکور بالا روایت ہے تو اس کا جواب ابھی گز راہے۔کوئی اور روایت ہے تو اس کی سند اور مآخذ پیش نہیں کیئے گئے۔ پھر اس کے لیئے انہوں نے صیغہ تمریض کو استعال کیا ہے جس سے اس کا ضعف طاہر ہے لینی''آ واز آندی اۓ'۔

O ''اگراییا ہوتا تو بیا مورکسی سے پوشیدہ کیونکررہ سکتے تھے' والی بات بھی انتہا کی سطحی ہے کیونکہ جب نظم قرآ نی موجود ہےتو پوشیدہ کیونکہ جب نظم قرآ نی موجود ہےتو پوشیدہ کیونکر ہی مسلمان کے لیے اتنا کافی ہے کہ اس کا ذکر قرآن مجید میں آ گیا ہے ۔ محجز کہ شق القمر کے متعلق کچھلوگوں نے یہی طرز اپنایا تو اہل علم نے اسے قطعاً درخور اعتنا نہیں سمجھا۔

خودمان حن فیه میں تسلسل تکلم تو کجابہت سے لوگ سرے سے کلام سید ناعینی الظین سے بھی انکاری ہیں چنانچدامام رازی رحمۃ اللہ علیہ ارقام فرماتے ہیں: ''ان الیھو د و السنصاری ین کرون ان عیسنی الظین تکلم فی زمان الطفولیۃ ''لیعنی یہودونصاریٰ خصرت عینی الظین کے زمانہ طفولیت کے اس تکلم کو تسلیم نہیں کرتے (تفسیر کمیز جلدے صفحہ ۴۴ کا مور)۔

تو کیا اب حضرت عیلی الظلی کے نفس تکلم سے بھی صرف اس بناء پر معاذ اللہ انکار کر دیا جائے کہ ان لوگوں میں اس کی شہرت نہیں ہے۔ الغرض علامہ قرطبی کی بیر عبارت بناء الفاسد علی الفاسد کے قبیل سے ہے۔ قائلین نبوت عیلی الظلی کا اس میں جو جہالت وغیرہ کی گالی دی گئی ہے اس پر منتزاد ہے جس کی ز د میں بڑے بڑے اسا تین اسلام آ رہے ہیں جیسے حضرت انس خصرت ابن عباس خصرت حسن بصری علامہ بغوی علامہ تفتاز انی علامہ خازن علامہ حقی علامہ بیضادی علامہ ختا جہ اس میں امام رازی اور ام اہل ست اس

# https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شتم تنبيهات بجواب تحقيقات

رضا خال وغير بم ائمة شان عليهم الرحمة والرضوان رتوكيا مولانا ان سب حفرات كوفا سد العقول باطل العقيده اورجهلاء قراردئ جاني پرداضى اورخوش بين رولا حول ولا قوة الا بالله المعلى العظيم ربري عقل ودانش بإيدكريست -

**تل**: ال لي علاء كرام كاس ميں اختلاف ب كد حضرت عيلى الظلاك نو نبوت كب ملى ؟ بعض حضرات ن اگر چہ يجين سے نبوت كا قول كيا ب كيكن دوسر \_ حضرات نے تعين سال اور بعض نے چاليس سال كى عمر عين نبى بنائے جانے كا قول كيا اصرار كيا اور آخرى قول كو معتمد عليه قرار ديتے ہو نے فرمايا ' و المعتمد انه عليه السلام نبئ على رأس الار بعين و عاش نبيا و رسو لا ثمانين سنة فلم يرفع الا و هو ابن مائة و عشرين سنة (تفير جلالين دواثى) - الغرض جب حضرت عليكى الظلائ كي بحين ميں نبى بنائے جانے پر اجماع نہيں بلكہ چاليس سال والے قول كوران جن مختار معتمد عليه قرار ديا تي ہو يون المعتمد انه عليه ريم ملكہ چاليس سال والے قول كوران جن محتار معتمد عليه قرار ديا گيا ہے تو دلالة النص كے طور پر محبوب نہيں بلكہ چاليس سال والے قول كوران جن مختار معتمد عليه قرار ديا گيا ہے تو دلالة النص كے طور پر محبوب ريم الك كو آغاز ولادت سے نبى بنائے جانے كر دعو يہ پر استد لال كى حيثيت كيا ہو گى ؟ (ملحساً بلفظ ) (حقيقات مغرف 19 آن الارت ميں بنائے جانے كے دعو يہ پر استد لال كى حيثيت كيا ہو گى ؟ (ملحساً بلفظ )

**اقل :** شکر ہے کہ مولانا نے ایک بار پھر یہ مان لیا ہے کہ بیا مرحقیقت واقعیہ ہے کہ علاء وائمہ اسلام کا ایک طبقہ حضرت عیسٰی الظیلا کے بچپن مبارک سے ان کے نبی ہونے کا قائل ہے۔

- ر ہاان کا بیکہنا کہ''بچین میں نبی بنائے جانے پر اجماع نہیں''؟ تو اس کا مطلب بیر ہے کہ دوسرے اقوال پربھی اجماع اتفاق نہیں ہے۔
  - رہا یہ کہ بعض نے چالیس کے قول کو معتمد علیہ 'معتبر اور راح دمختار قرار دیا ہے؟ ماہ جہ است

تو**الڈلا** مولانا نے ان قائلین کی نشان دہی نہیں کی تا کہ دین ومٰد ہب اورعلم وحقیق میں ان کے مقام و مرتبہ کودکھا جاتا۔

**جائیاً پیش کردہ عبارت میں چالیس سال میں نبی بنائے جانے اس کے بعد اسی سال گز ار کرایک سو** بیس سال کی عمر شریف میں آسان پرتشریف لے جانے کے معتمد و معتبر نیز رازح ومختار ہونے کی وجہ اور دلیل بھی مذکور نہیں ہے تا کہ اس کی صحت وعد مصحت نیز مطابقت وعد م مطابقت کا جائز ہ لیاجا تا۔ مولانانے بیر عبارت جلالین صفحہ اہ کا حاشیہ نمبر ۱۲ سے لی ہے جب کہ حاشیہ مذکورہ میں اس کے ما خذ کی نشاند ہی بھی نہیں کی گئی ہے۔ تعجب ہے کہ وہ اس قد رمجہول قسم کی بے سرو پا عبارت کو بنیا دیا کر کیسے نازاں و فرحال ہیں؟

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شتم تنبيهات بجواب تحقيقات

جلاً فارح قادیانیت بر العلوم حضرت پیر سید مهرعلی شاہ صاحب گولڑی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی معرکۃ الآراء کتاب سیف چشتیائی میں حضرت عینی الطلیقائی کی آسان کی جانب تشریف لے جانے کے دفت عمر شریف تینتیس برس کصی اورائے دنعلی صحیح '' کہا نیز ایک سومیں کوشا ذاور بعید (لیعنی قول مردود) قرار دیا ہے۔ **مابطاً** مولا نا خود بھی بچپن والے قول کوتر جیح دے چکے ہیں ملاحظہ ہوتحقیقات صفحہ ما عبارت بچھ پہلے پیش کی جاچکی ہے۔ بناء علیہ بچپن میں نبی ہونے کا قول ہی صحیح ہوا۔

خصا السامر بے تعطی نظر عند الفقیر علاء کاس اختلاف کا تعلق محض اس امر بے ہے کہ وقت بعثت حضرت عینی الظیلا کی عمر شریف کیاتھی؟ بالفاظ دیگر سس سن میں بعثت ہوئی جس کا اصل نبوت ہے کوئی واسطہ نہیں ہے کیونکہ ہر نبی پیدائش نبی ہے (النہین کی بحث میں کلمل با حوالہ تفصیل گزر چکی ہے) اس میں خصوصیت کے ساتھ حضرت عینی الظیلا سمیت جملہ اندیاء کر ام علیہم السلام کے پیدائش نبی ہونے کے لیے امام شان ابوشکور سالمی حنفی رحمہ اللہ علیہ کا' و جعلنی نبیا '' سے استدلال اور اس کے منگر کے لیے 'امام شان ابوشکور پیش فرمانا لائق ذکر ہے ۔ ملاحظہ ہو۔ (تمہید صفحہ کے ا

لہٰذانبوت عیسی اللّظ سے نبوت سیّد عالم ﷺ کے لیے استدلال کا درست ہونا بجااورا پنی جگہ قائم ہے اور''محبوب کریم ﷺ'' کہہ کر'' حیثیت کیا ہوگ'' کے کرخت لفظ استعال کرنے کا بہت بڑی جسارت ہونا بھی اظہر من الشّس ہے۔

توليحيّزاب پڑھئے الگااعتراض اوراس کاجواب۔ احتراض قبر 2:

جزوی امور میں دلالة النص کا سہار الینا درست نہیں ہوتا۔ ورندوہ بن باب پیدا ہو نے توان ۔ افسل حضرات کو بھی بن باب پیدا ہونے والے ماننا ضروری ہونا چا ہے۔ حضرت آ دم الظین ماں باب دونوں کے بغیر پیدا ہو نے توجوان ۔ افضل ہیں ان کا بھی ماں باب کے بغیر پیدا ہونا تشلیم کرنا ضروری ہونا چا ہے۔ حضرت علی الظین نے روحانی مطب کھولا ہوا تھا روزاند پچ اس پچ اس ہزار مریض جمع ہوجاتے آ پ ہاتھ پھیر نے سے قاصر رہے تو اپنے مستعمل کیڑے دے دیتے تو مریض ان کے ذریعے شفا حاصل کر لیتے تو کیا ان سے افضل حضرات کو ان سے بھی بڑا روحانی مطب کھولا ہوا تھا روزاند پچ اس پخ ان کے ذریعے شفا حاصل کر لیتے تو کیا ان سے افضل مسی الظین نے روحانی مطب کھولا ہوا تھا روزاند پوئ ان کے ذریعے شفا حاصل کر لیتے تو کیا ان سے افضل محضرات کو ان سے بھی بڑا روحانی مطب کھولانا لازی تھا۔ لہٰ ذاہ زوی فضیات جو ایک ضرورت کے تحت خاہر کی گئ اس کو بنیا د بنا کر نبی مکرم بھی کے حق میں نبوت ثابت کرنا' اس کو قطعی عقیدہ کھ ہر الینا' اختلاف کر نے والوں کو

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شتم تنبيهات بجواب تحقيقات الا

(ملخصاً نبلفظه )(تحقيقات صفحه ١٩٢).

الجلب: بحث بلا میں اعتراض نمبر ۲۰ کے جواب وغیرہ میں گزر چکا ہے کہ دلیل بلا ادعوت فکر کے طور پر دی گئی ہے نیز بیکہ سیّد عالم کی اولویت وافضلیت سے مرادوہ اولویت ہے جو آپ کے اصل کمالات ہونے کی بنیا د پر ہے۔ نیز عقید ہ جامعتیت جملہ کمالات بھی صرف آپ کے بارے میں ہے ہر ہر نبی کے متعلق نہیں۔ صلی الله علیہ و بہ علیہ م و سلم ۔قال تعالٰی و رفع بعصه م در خت و قال و رفعنالك ذكرك وللا حرة حیرلك من الاولی و قال و ماار سلنك الا رحمة للعلمین و قال صلی الله علیہ و سلم اندما انا قاسم و حازن و الله یعطی ۔للہزاد يكر انبياء عليهم السلام کو مثال کے طور پر يہاں لانا جو حضرت علیٰ الحلق سے افضل ہیں نظ مور کی اللہ یعطی ۔للہزاد يكر انبياء عليم السلام کو مثال کے طور پر يہاں لانا جو حضرت علیٰ تعلق بھی انہی حضرات سے ہوگا۔ سیّد عالم سیّد اللہ منہ میں خصوصیت کے ساتھ مان فید کی ہزوی فضیلت کا تعلق بھی انہی حضرات سے ہوگا۔ سیّد عالم من اللہ میں خصوصیت کے ساتھ مان فید کر وی فضیلت کا تعلق بھی انہی حضرات سے ہوگا۔ سیّد عالم ملی خلی خلی خصوصیت کے ساتھ مان فید (مسکد نبوت ) میں قطعاً

بیر ہے کہ ''الحق کسی نبی نے کوئی آیت وکرا مت ایسی نہ پائی کہ ہمارے نبی اکرم نبی الانبیاء سلی اللہ تعالیٰ ولیہم سیر ہے کہ ''الحق کسی نبی نے کوئی آیت وکرا مت ایسی نہ پائی کہ ہمارے نبی اکرم نبی الانبیاء سلی اللہ تعالیٰ علیہ ولیہم وسلم کواس کی مثل اور اس سے امثل عطاء نہ ہوئی ' ( شمول الاسلام صفحہ ۳ نصنیف لطیف اعلیٰ حضرت علیہ الرحمۃ والبر کۃ )۔ نیز علمائے امت نے جب کسی فرد مخلوق میں کوئی ایسا کمال پایا جواز روئے دلیل بہ ہئیت مخصوصہ اس کے ساتھ مختص نہیں تو اس کمال کو حضور بھی کے لیے کس بناء پر تسلیم کر لیا کہ حضور بھی عالم کے وجود اور اس کے ہر کے ساتھ مختص نہیں تو اس کمال کو حضور بھی کے لیے کس بناء پر تسلیم کر لیا کہ حضور بھی عالم کے وجود اور اس کے ہر کوئی دلیل کی اصل ہیں جو کمال اصل میں نہ ہو فرع میں نہ وسکتا۔ لہٰذا فرع میں ایک کمال کا پایا جانا اس امر کی روثن دلیل ہے کہ اصل میں بیر کمال ضرور ہے۔ اور اس میں شک نہیں کہ بیدا صول بالکل صحیح ہے' ( ملتح صابلہ فل

اعلیٰ حضرت اور غزائی زمان رحمہما اللہ تعالیٰ کے بیان فرمودہ اس اصول کی رُو سے حضرت عیسی الظلیٰ کا وہ عظیم مطب روحانی' حضور بیٹی کے فیض اور آپ کی شان کا ان سے ظہور تھا۔ حضرت عیسی الظلیٰ کی بغیر باپ کے ولا دت اور حضرت ابوالبشر الظلیٰ کی ماں باپ دونوں کے بغیر تخلیق ان کے کمالات بی جو حضرت سیّد عالم بی کو اعلیٰ حضرت کے لفظوں میں'' اس سے امثل' صورت میں عطا ہوئے جو آپ کی'' حقیقت مقد سہ نور بی'' کی شکل میں پائے گئے جس کے لیے نہ ماں متصور ہے نہ باپ اس کی تخلیق محضرت الے کی اور وہ بالفاظ غزالی زمان حضرت ابوالبشر اور حضرت علیہ کا اسلام کے دجوداوران کے ہرکمال کی اصل ہے''۔



بناءً عليہ مولانا کی بیان کردہ بیہ مثالیں آپ ﷺ کے لیے قطعاً بے جاہیں۔ رہان کے بیالفاظ کہ' جز دی فضیلت جوایک ضرورت کے تحت ظاہر کی گئی ؟'' توان سے موصوف کا مطلب بیہ ہے کہ حضرت عیسی الکلیلا اس وقت معاذ اللہ نبوت سے خالی تھے جو بلا دلیل اور خلاف دلیل نیز خودان کی اپنی تصریحات کے برعکس ہونے کے باعث واجب الرد ہے۔ کیونکہ نبوت کا کمال بلکہ سرہ چشمہ کمالات ہونا ان کے ہاں بھی مسلم ہے اور دہ خودلکھ چکے ہیں کہ' حضرت عیسی الکلیلا میں چونکہ ابتداء سے ہی نبوت درسالت کی

اہلیت واستعداد موجودتھی اس لیے ان کواس وقت اس نمت سے سرفراز فرمادیا گیا''۔ (تحقیقات 'صفری ۱۰)۔ جب کہ سیّد عالم ﷺ کے بارے میں وہ اس اصول کوبھی نہایت درجہ غیر مبہم اور دونوک انداز سے اعترافاً لکھ چکے ہیں کہ' اس اعتراف واقر ارکے بغیر کوئی چارہ نظر نہیں آتا کہ اللہ تعالیٰ نے الوہیت ومعبودیت کے علاوہ تمام مخلوقات میں فرداً فرداً جو کمالات موجود تھے وہ ذات مصطفیٰ ﷺ میں یک جا فرما دیئے بلکہ ایسے مراتب ودرجات پر فائز فرمایا جواور کسی فرد کے لیے ممکن ،ی نہیں آ پ تمام عالم کے کمالات ظاہرہ وباطنہ کے لیے معدن ہیں۔تمام مخلوقات نے جتنے فیوض وبر کات حاصل کئے ہیں وہ سب حقیقت محمد بیعلیٰ صاحبہا الصلا ۃ والسلام کا فیض ہے۔عالم شہادت آ پ کا فیض ظاہر اور عالم غیب آ پ کام عالم کے کمالات ظاہرہ وباطنہ کے ک

ملاحظہ ہوموصوف کی کتاب (کوثرالخیرات صفحہ ۱۳ تا ۱۳۳۳۔تفصیلاً عبارات جلداوؓل میں پیش کی جا چکی ہیں)۔

اس تفصیل کی رُوب نبوت سیّر عینی الظین ہے نبوت سیّر عالم بی کے لیے استدلال بالکل صحیح ہے۔ نیز بیر کہ مولانا اب تک جب اس سب کو پہلے مانتے اور منواتے رہے تواب اس کے برعکس چل پڑنا ان کا اختلاف نہیں بلکہ بغاوت وانکار ہے۔لہٰذا اگر کسی نے اسے گستاخیٰ بے ادبیٰ حنلالت واصلال اور کفر کہہ دیا ہے تو کسی حد تک موجہہ ہے۔اوریڈی کم اور سینہ زوری نہیں فر آن وسنت کا فیصلہ ہے۔اصول شریعت سے لاعلمی اور ناواقفی نہیں بلکہ مزاج شرع کی عین تر جمانی ہے۔

رع بدين تفاوت كه ره از كجااست تابه كجا نوٹ: ''جزوى امور ميں دلالة النص الخ'' پرابھى بحث كى تنجائش ہے۔ الحراف في في متدل حضرت عيلى المليك كواس وقت كتاب بھى عطا ہو چكى تھى تو اس طرح آپ كا بچين ميں رسول ہونا ثابت ہو گيا كيونكہ جو نبى صاحب كتاب ہو دہ رسول بھى ہوتا ہے خواہ پہلے نبى كى كتاب دد بارہ اس

/https://ataunnabi.blogspot.com/ بابا مشتم تنبيهات بجواب تحقيقات

پر نازل کردی جائے یا مستقل اور مخصوص کتاب ہواور یہاں پر مستقل اور مخصوص کتاب آپ کوعطا کی گئی تھی تو آپ اس حالت میں رسول بھی بن چکے ہوں گے جب کہ نبی مکرم ﷺ پر کتاب کا نزول چالیس یا تینتالیس سال کے بعد بھی ثابت کیا جاسکتا ہے تو ظاہر ہے رسالت بھی اسی وقت سے ثابت کی جاسکتی ہے تو پھرعیلی الظلائی کی آپ پر فضیلت لازم آجائے گی کیونکہ مقام رسالت مقام نبوت محضہ سے افضل واعلیٰ ہوتا ہے 'ف افضہ و تدہر ولا تکن من الغافلین''۔ (تحقیقات صفحہ ۱۹۷۱)۔

**المجاب**: جو حضرات بحین میں حضرت عیسٰی الظلیلا کی بعثت ہونے کے قائل ہیں ان کے نز دیک آپ واقعۃ اسی حالت میں رسول بھی تھے۔اس سلسلہ کی بعض عبارات اعتراض نمبر ۲۵٬۴ کے تحت (امام رازی وغیرہ علاء ٔ اسلام سے ) پیش کی جاچکی ہیں۔

علاوہ ازیں مولانا کی بیرعبارات بھی بار ہاپیش کی جاچکی ہے کہ'' حضرت عیسٰی الطّطّلا میں چونکہ ابتداء سے ہی نبوت ورسالت کی اہلیت واستعداد وموجودتھی اس لیۓ ان کواس وقت اس نعمت سے سرفراز فر مایا دیا گیا'' (تحقیقات صفحہ ۱۰)۔

ر ہابیہ کہ انہیں رسول مان لینے سے ان کی آپ ﷺ پرفضیلت لازم آئے گی؟ توبیداعتر اض خود مولا نا پر متوجہ ہور ہاہے کیونکہ عبارت متذکرہ میں انہوں نے خود ہی اس امرکوتسلیم کیا ہے حیث قال: ان کو اس دفت اس نعمت سے سرفراز فرمادیا گیا۔

بلکہ گزشتہ اعتراض نمبر ے کی عبارت میں ۱۹۶' پر نیز قول شخ تیجانی کی بحث میں صفحہ ۱۰۳٬ ۱۰ پر نیز ۱۹۲٬۱۹۱ پر بھی آپ ﷺ پر حضرت عیسی ﷺ کی جزومی فضیلت ہونے کا تصور دیا ہے۔

نیز ۱۹۱٬ ۱۹۲ پر میبھی بیان کیا ہے کہ بینظریہ بےاد بی اور گستاخی نہیں ہے۔ جب کہ زیر بحث عبارت میں اس کے برعکس تأ ثر دےرہے میں پس دونوں میں سے ایک امرتو ضرور صحیح اور دوسرا غلط ہوگا اوراسی کے مطابق کوئی نہ کوئی حکم شرعی لا گوہوگا۔للہٰ ذاپنا فیصلہ آپ خود ہی کرلیس کیونکہ رچ ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہوگی

علاوہ ازیں پیش نظر عبارت میں مولا نانے سیّدعالم ﷺ کو کتاب ( قرآن مجید ) کے ملنے کے بارے میں دوبا تیں کھی ہیں: نمبر''اس کا نزول حیالیس سال کے بعد ہوا

نمبر ۴ یا تینتالیس سال بعد ہوا۔جبکہ پہلے وہ بیلکھ آئے ہیں کہ معتمد معتبر را بح اور مختار سہ ہے کہ حضرت

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

# https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شم تنبيهات بجواب تحقيقات

عیسی الطّ بعمر حیالیس سال نبی بنائے گئے۔ (تحقیقات صفحہ ۱۹۷۱)۔

اس تفذیر پراگرسیّد عالم ﷺ و تینتالیس سال کے بعد کتاب ملی تو مولانا کے حسب اصول ان کی آپ ﷺ پرفضیلت لازم آئی کیونکہ ان کو آپ ﷺ سے تین سال پہلے کتاب ملی اور مذکورہ تھم عائد ہوا۔ جب کہ چالیس سال والی صورت میں ان کے طرز پر حضرت عیسٰی الظیفہ کی آپ ﷺ سے مساوات اور ہرا ہری لازم آئی۔ تو کیا وہ اس پرخوش ہیں؟

، ہمارے نزدیک اس صورت میں بھی آپ ﷺ پر حضرت عیلی الظلیلا کی فضیلت کسی طرح ثابت نہیں ہوتی تفصیل اس کی ہیہ ہے کہ

الالا ، مولانا کی اصولی خطا یہ ہے کہ انہوں نے بیہ بچھ لیا ہوا ہے کہ حضرت عیسی الظلام حضور سیّد عالم سی سیلے بی بے اور آپ ان کے بعد بے جو صحیح نہیں ہے۔ حق حقیق اور شخیق این بیہ ہے کہ حضور سیّد عالم میں پیدائش نبی ہیں اور حضرت عیسی کلی بھی پیدائش نبی ہیں۔ البتہ ہمارے حضور کی نبوت کے بہت امتیازات ہیں جو سی نبی کی نبوت کے نہیں حضرت عیسی الظلام کی نبوت عالم ارواح یا عالم ذرّ میں فیصل ہوئی جس کا با قاعدہ اظہار روز میثاق کر دیا گیا جب کہ آپ کھی کی نبوت اس سے بھی پہلے نہ صرف فیصل ہوئی بالفعل کے درجہ پر فائز ہوکر حضرت عیسی الظلام کی نبوت اس سے بھی پہلے نہ صرف فیصل ہوئی الفطوں میں امثل صورت میں تھی۔ لفظووں میں امثل صورت میں تھی۔

علیٰ ہذالقیاس عالم اجسام میں بھی آپ بھی کہ ہوت حضرت عیسی اللی کی نبوت سے امثل شکل پرجلوہ محکن ہوئی۔ اس طرح سے کہ ظاہر قرآن نیز مؤقف جمہور کے مطابق ان کی بعث بخین میں ہوئی اور آپ بھی کی بعثت عالم شاب میں ہوئی۔ بچین کی عمر والی نبوت دنیا اور عامہ اذہان کے مطابق عجو بہتی جس پرطرح طرح کے سؤالات لاز می طور پرا شھے مثلاً ہی کہ بالکل چھوٹی عمر والے کے پیچھے چلنا عام حالات میں بڑی عمر والوں کے لیئے عارتصور کیا جاتا ہے وغیرہ وغیرہ جب کہ عالم شاب میں اس طرح کے سوالات قطعاً نہیں اٹھتے۔ پس آپ بھی کی عالم شاب کی بعث خالفین کے بہت سے سؤالات کا خود جواب ہونے کے باعث منگرین ومعاندین کے لیئے مسکن مسلط اور میہت تھی اور ہے اس پر بعض عبارات 'عام حالات قطعاً نہیں منگرین ومعاندین کے لیئے مسکن مسلط اور میہت تھی اور ہے اس پر بعض عبارات 'عارت روح المعانی کی مظروب ہرگڑیں ہے۔ تفصیل ادھردیکھی جائے۔ نیز کتب شان میں اکا برائمہ شان کی خصوصی نصوص بھی

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



موجود میں جن میں خصوصیت کے ساتھ حضرت عیلی اللہ کی نبوت کے مقابلہ میں آپ اللی کی نبوت کا یہ وصف عالی صراحت کے ساتھ بیان کیا گیا اور آپ کی نبوت کی ان کی نبوت پر اس طرح سے فضیلت ثابت فرمائی گئ ہے صلی اللہ علیہ و بہ علیہ و سلم۔ الغرض تمام عوالم میں بالخصوص عالم اجسام میں سید عالم اللی کی نبوت ورسالت کا ظہور حضرت عیلی اللی کی نبوت ورسالت کے ظہور سے امثل صورة پر ہوا۔ بناءً علیہ حضرت عیلی اللی کی آپ اللہ پر فضیلت کے الازم آنے کا مصنف تحقیقات کا قول سراسر غلط ہے فاقول کہ ما قالی فافھہ و تد ہر و لا تکن من الغافلین ''۔

مولانا نے اپنی اس عبارت میں بیکھی مان لیا ہے کہ نبوت ورسالت میں مساوات نہیں بلکہ وہ دونوں الگ الگ منصب ہیں جیسا کہ ان کے الفاظ سے خوب واضح ہے کہ '' مقام رسالت' مقام نبوت محضہ سے افضل واعلیٰ ہوتا ہے''۔ جس سے انہوں نے بیک جنبش قلم وہ بات ڈیکے کی چوٹ پر تسلیم کر لی ہے جو بم ان سے کم و بیش عرصہ پونے پانچ سال سے منوانا چاہتے تھ یعنی نبوت ورسالت میں فرق ہونے کی بنیاد پر حضور سید عالم بیش عرصہ پونے پانچ سال سے منوانا چاہتے تھ یعنی نبوت ورسالت میں فرق ہونے کی بنیاد پر حضور سید عالم اللہ کے لیے بعد از ولادت باسعادت تا عرش بیف چالیس برس کے زمانہ میں نبی ہونے کا اثبات۔ اللہ ینفع کثیرا. و الحمد اللہ حمداً کثیراً۔

'' آپ کونبوت ملی تو فوراً اعلان کردیا اور جولوگ حضرت مریم عفیفه علیم االسلام کے ق میں بدخلنی اور بد گمانی اور غیبت کی وجہ ہے کنہ گار ہور ہے تھے اور غلط راہ کو اپنائے ہوئے نتھان کی ہدایت کا سامان کر دیا کیکن نبی مکرم ﷺ نے چالیس سال تک اس نبوت کو اس طرح چھپائے رکھا کہ اخص الخواص اور مقرب ترین حضرات پر بھی اس کا انکشاف نہ کیا اور کسی طرح کی راہنمائی اور ہدایت وارشاد کا سامان کسی کے لیے بھی نہ فرمایا تو اس لحاظ سے بھی حضرت عیلی الطلاظ کی فضیلت اور برتر می لازم آجائے گی اور اس دلالت النص کا یہاں پر اجراء متدل صاحب کو مہنگا پڑ جائے گا''۔ (تحقیقات اصفرہ 20)۔

**الجلب**: ہم دلائل سے ثابت کر چکے ہیں کہ ہر نبی پیدائش نبی ہے البتہ ان کی بعثنیں حسب حکمت خداوندی متعینہ اوقات میں ہو کیں۔لہذا یہاں بحث نبوت کے ملنے نہ ملنے کی نہیں بلکہ عظم موصول ہونے نہ ہونے کی بات آئے گی ۔مولا نا تحقیقات کے صفحہ ۱۹۲ پرلکھ آئے ہیں کہ حضرت عیلی الکھیں وقت تکلم دو تمین دن

https://ataunnabi.blogspot.com/ باباشتم تنبيهات بجواب تحقيقات ۱۱۲

کے تصوتو سؤال مد ہے کہ آپ اتنے دن کیوں خاموش رہے اور ایک روایت چالیس دن کی بھی ہے۔ اور والدہ ماجدہ کی برا کت کواس سے پہلے بیان فر ماکر لوگوں کو بذخلنی بد کمانی اور غیبت کے گناہ اور غلط راہ سے بچاتے ہوئے کیوں نہ ان کی ہدایت کا سامان کر دیا؟ جس کے جواب میں یہی کہا جائے گا کہ جب انہیں تکم ہوا تو کلام فر مایا اور جب تک تکم نہ ہوا تھا خاموش رہے۔ یہی جواب سرکا رابد قرار بھی کے بارے میں ہے جس کی کمل با حوالہ تفصیل ' تبلیغ کیوں نہ فرمائی پر اعتر اضات کے جواب "

مولانا پھر بھی نہ مانیں تو اتنا بتا دیں کہ وہ آپ ﷺ کوٹل از اعلان نبوت ولی تو مانتے ہیں تو کیا ولی پر نیکی کاحکم دینا اور برائی سے منع کرنا لازم نہیں ہوتا؟ نیز اس کی بھی ضاحت ان کے ذمہ ہے کہ اگر حکم ملنے نہ ملنے کا فلسفہ درست نہیں تو آپ ﷺ نے آیات اقر اُکے نزول کے بعد تین سال تک تبلیغ کیوں نہ فرمائی۔ نیز کچھ عرصہ تک حیب کرنمازیں کیوں ادافر مائیں اور پوری مکی زندگی میں کفار کے شدید مطالم کے خلاف تلوار کیوں نہ اٹھائی اوراپنے وابستگان کواس کاحکم کیوں نہ دیا؟

پھر موصوف کا بیکہنا بھی سخت خلاف واقعہ ہے کہ آپ ﷺ نے قبل از اعلان نبوت کسی کی کسی طرح رہنمائی ند فر مائی اور ہدایت کا سامان نہ فر مایا۔ہم نے'' دعوت رجوع'' نیز تنبیبہات کے جلداوّل کے باب ہفتم میں صحیح بخاری وغیرہ ( کتب سیر وتواریخ واحادیث) سے متعدد مثالیں پیش کی ہیں کہ آپ ﷺ ہمیشہ برائیوں سے روکتے رہے اور نیکی کا حکم دیتے رہے مثلاً بتوں کے نام کی قسم الٹھانے اور بتوں کے نام کا ذبیجہ کھانے سے آپ کا منع فر مایا نیز بتوں کو چھونے سے روکنا' خلکم کے خلاف منظم تحریک چلانا رزائل سے احتیاط بر سے اور فضائل سے آ راستہ ہونے کی ترغیب دینا اور ہم قسم اچھائیوں کے پھیلانے اور برائیوں کے سرباب کے لیکو شاں رہنا وغیرہ۔

موصوف کے سؤال کودرست قرار دیا جائے تو بیا عتراض حضور کی بجائے خودرب العلمین تک جا پنچ گا کہ اس نے لوگوں کوفت و فجو راور کفر دشرک سے بچانے کے لیئے کیوں نہ جلد آپ کی بعثت فرمائی اورا تنا عرصہ کیوں لوگوں کو مبتلائے معاصی رکھا وغیرہ و غیرہ (والعیا ذباللّہ) جس کی پچھ حیثیت نہیں کیوں کہ اللّہ تعالیٰ نے انسان کو نفع ونقصان اور نیکی وہدی کو پر کھ کرضچ سمت متعین کرنے کے لیے عقل اور قوت فکر بیہ سے نواز اہے نیز ہندوں کے لیئے اس پر پچھوا جب نہیں ہے۔ ابنیاءور سل کرا ملیہم السلام کو ہدایت خلق کے لیے بھی خاص کی خص مہر بانی ہے ( تفصیل باب نہم میں آ رہی ہے ) جس کے بعد اس کے مانے بغیر قطعاً کوئی چارہ کا رنہیں ہے کہ ہدایت خلق کے سلہ میں انہیا علیہم السلام حکم الہی پر ہی عمل ہوں تے ہیں۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شتم تنبيهات بجواب تحقيقات الا

اس تفصیل کی رو سے پیش نظر صورت میں آپ بھ پر حضرت عیلی اللظ کی فضیلت اور برتر کی ہرگز تابت نہیں ہوتی ۔ اگر اس سے فضیلت اور برتر کی لازم آتی ہے اور ان کے دیئے گئے تا تر کے مطابق گتا خی بھی ہے تو اس کے مرتکب وہ خود ہیں کیونکہ صفحہ ۲۰۱ وغیرہ پر وہ خود کھ چکے ہیں کہ حضرت عیلی اللظ کو ان کے بچپن میں ہی اس نعمت سے سر فر از فرما دیا گیا۔ نیز ہی کہ میان کی آپ بھ پر جز وی فضیلت ہے (کہ ما مرا نفا ) اور پیش نظر عبارت میں مزید کھر ہے ہیں کہ انہیں 'نبوت ملی تو فوراً اعلان کر دیا' جس سے واضح ہے کہ وہ اس میں حضرت عیلی اللظ کی بی نہی ہونے سے انکار نہیں کر رہے بلکہ نبوت سید عالم بھ کے لیے اس سے دلالة النص کے استدلال پر اعتر اض کر کے اسے مستدل کے لیے مہنگا سودا ہتا رہے ہیں جس سے داختے ہیں سے دلالة قطعاً حق بجانب ہیں کہ معاملہ اس کے بالکل الٹ ہے بغضلہ تعالی دلالۃ النص کا اجراء ''مستدل'' کو کچھ مہنگا پڑنے کی بجائے خود ''ساکل صاحب'' کو لینے کے دینے پڑ گئے ہیں اور پچھ حاصل ہونے کی بجائے آئیں بہت تر نے کی بجائے جود ''ساکل صاحب'' کو لینے کے دینے پڑ گئے ہیں اور پڑا تا کا تک آئی کہ ہوں ہیں ہیں سر نے کی بچار ہو ہیں کہ معاملہ اس کے بالکل الٹ ہے بی تصل ہو این اور پر مراح کی ہوئی ہوں ایر کر کہ ہو ہو اس میں تر نے کی بجائے خود ''ساکل صاحب'' کو لینے کے دینے پڑ گئے ہیں اور پڑھ حالی دلالۃ ایس کا جائے آئیں بہت تر بی کی بچار ہو ہو گی ہو ہو میں الزام ان کو دیتا تھا قصورا پنا نگل آیا

''نیز حضرت عیسی الطفائ نے نبوت ملتے ہی اعلان فرمادیا تواس سے بیامر ثابت ہوجائے گا کہ نبی کو نبوت ملتے ہی اظہار کرنا ضروری اوراخفاء قطعاً ناروا ہے۔تو پھر عمر شریف کے دونہائی حصہ تک آپ کا نبوت کو چھپائے رکھنا کیونکر جائز ہوگا۔اگر حصول نبوت میں دلالۃ النص کا لحاظ ضروری ہے تو اعلان میں کیوں ضروری نہیں آ خراس تفریق کا جواز کیا ہے'۔(ملحصاً)(صفہ ۱۹۵۷)۔

**الجلاب**: اس کا جواب بھی وہی ہے جواعتر اض سابق کے جواب میں گزرا ہے کہ جب تھم الہی ط جائز اظہار ضروری اوراخفاء ناروا ہوتا ہے لہذا اے خواہ مخواہ چھپائے رکھنا نہیں بلکہ تھم الہی سے چھپائے رکھنا اورا ذن الہی نہ ملنے کی بناء پر عدم اظہار کہا جائے گا۔ یہی وجہ ہے کہ آیات اقر اُکے نزول کے بعد بھی آپ نے فوری طور پر کسی سے رینہیں فرمایا کہ میں اللہ کا نبی ورسول ہوں۔ پھر اظہار کا مطلب ظاہر ہے کہ ترافی ہے جب خود مولا ناکو بیشلیم ہے کہ تین سال تک آپ نے کھل کر تبلیغ نہیں فرمائی۔ (تحقیقات صفحہ سرا) بلکہ خدا کے کرنے سے وہ یہ بھی لکھ گئے ہیں کہ جب تک آپ نے کھل کر تبلیغ نہیں فرمائی۔ (تحقیقات صفحہ سرا) بلکہ خدا کے فرمایا۔ چنا نچہ انہوں نے لکھا ہے کہ آپ کہ جب تک آپ نے کھل کر تبلیغ نہیں فرمائی۔ (تحقیقات صفحہ سرا) بلکہ خدا کے فرمایا۔ چنا نچہ انہوں نے لکھا ہے کہ آپ کہ جب تک آپ ہے کہ اور سول تو آپ نے نبوت ور سالت کا دعویٰ نہیں نہیں کیا تھا اور بیڈ مہ داری نہیں سو نی تھی میں نے نی اور رسول ہونے کا دعویٰ نہیں کیا اور تہ ہیں اسے کہ کہ کہ کہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شتم تنبيهات بجواب تحقيقات ۱۸

الجلب: اس کاجواب بھی وہی ہے جو بار ہا گز راہے (خصوصاً جواب اعتراض نمبر 2 میں ) کہ مسللہ ہذا میں آپ ﷺ کی جس اولویت وافضلیت سے استدلال کیا گیا ہے اس سے مراد وہ اولویت ہے جو آپ کے اصل کل کمالات ہونے کی بناء پر ہے مطلقاً اولویت نہیں۔لہٰذا مولانا کا حضرت کلیم اور حضرت خلیل علیہاالسلام کی مثال پیش کرنا بے جاہے کہ ان افضلیت سرکا رﷺ کی بیان کر دہ افضلیت جیسی نہیں۔ پس موصوف کی بیہ پوری تقریر کا فوراور ہما یہ منثور ہوگئی۔

رہی سیدعالم ﷺ کی عالم ارواح والی بالفعل نبوت کے دوام اور شلسل کے ثبوت کی بات؟ تو دہ اپنی جگہ ایک نا قابل تر دید حقیقت اور اٹل امر ہے اور نہایت ہی وزنی اور ٹھوں دلائل سے مزیّن وآ راستہ و پیراستہ۔ جس کی کمل تفصیل جلدادّ ل میں دیکھی جاسکتی ہے۔

مزید یہ کہ مولانانے اپنی اس عبارت میں بھی اسے تسلیم کرلیا ہے جس کے بعد کسی قسم کے چون وچرا کی گنجائش نہیں رہتی۔ چنانچہ سیّم عالم ﷺ کی نبوت کے دوام وسلسل کے لیۓ دوچیزیں ہم نے شروع سے (مراسلت پھردعوت رجوع پھر تبدیہات جلداول میں)لکھی تھیں۔ نمبرا: حدیث نبوت' کے نبت نبیا و آدم بین الروح و المحسد ''(اوراس مضمون کی دیگراحادیث) سے اس کا ثبوت۔ اور نمبر۲: اس ثبوت کے بعد اس کے

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شم تنبيهات بجواب تحقيقات

زوال وسلب وانقطاع کاعدم جواز وعدم ثبوت ۔ مولانانے اپنی اس اعتراضی تقریر میں حدیث مذکور بھی ذکر کردی ہے جس کی صحت وثبوت سے انکار بھی نہیں کیا اور یہ بھی صراحت کے ساتھ لکھ دیا ہے کہ '' نبوت کا حصول کے بعد زوال اور سلب ہونا جائز نہیں ہے'۔ جس کالازمی نتیجہ سیہ واکہ آپ بھی کی اسی نبوت کا دوام و تسلسل ایک حقیقت ثابتہ ہے۔ سب حان اللہ و ہحمدہ سبحان العظیم ۔ نبوۃ مصطفی زندہ باد ۔ رسالت سیّدِ عالم بھی پائندہ باد۔

علما تكلام في حضرت علي الظلا كارشاو (جعلنى نبيا ''كواور في مكرم الله كفرمان كنت نبيا و آدم بين المماء و الطين كوستقبل عين حاصل موفي والے منصب نبوت كم عنى عين ليا محمد علامه عبد العزيز پر باروى في نبر اس عين فرمايا: قال القاضى ابو بكر المتكلم كان عيسى التلفظ رسو لا من حين الصبا فى المهد و جعلنى نبيا و احيب بان كقوله التلفظ كنت نبيا و آدم بين الماء الطين (صفح ٢٣٠) د

یہاں علامہ پر باروی نے حضرت عینی التلظ کے اعلان کو کنت نبیا والی حدیث مبار کہ کے ساتھ تشبید دی ہے۔ حاشیہ میں اس تشبیہ کی وجہ یوں بیان کی گئی ہے: فی انه تعبیر عن المتحقق فیما یستقبل بزمان الماضی \_اور میر سیر علیہ الرحمۃ نے اس پر دلیل پیش کرتے ہوئے فرمایا: من البین ان ثبوت النبوة فی مدة طویلة بلا دعوة و لا کلام مما لا یقول به عاقل (شرح مواقف ۲۱۲)۔

یدامر سلمہ حقیقت ہے کہ حضرت عیسی الطبی یہ بیکام کرنے کے بعد نہیں ہولے اور عام بچوں کی طرح معمول کے مطابق کلام کرنا شروع کیا جیسے کہ قبل ازیں تفسیر قرطبی کی عبارت ذکر کی جا چکی ہے جس کا منہوم یہ ہے کہ آپ کا آغاز ولادت میں بیکلام کرنا اور اس کے بعد نہ کلام کرنا اور نہ نماز ادا کرنا آپ کے منصب نبوت پر فائز ہونے والے قول کے فساد کی دلیل اور س کے قائل و معتقد ومعترف کی جہالت ولاعلمی کی بر بان ناطق اور دلیل صادق ہیں۔ ان کے متعلق ان حضرات کا کیا فتو کی ہوگا۔ ہم ازتطار میں رہیں گے کہ ان پر بھی اس طرح کا فتو کی سامنے آتا ہے یانہیں جیسا کہ ہم غریبوں پر لگایا جار ہا ہے۔ (ملتح سابلفظہ ہتد یم وتا خیر کیسر)۔ ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفیہ 190)۔

**الجلب**: علماء کرام کی پیش کردہ سب عبارات کا ایک ایک کر کے کمل جواب اس باب (باب <sup>مِش</sup>مّ) کے بالکل شروع میں '' کست نبیہا و آدم بین الروح و الحسد پر اعتراضات کے جوابات'' کے زیرعنوان

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

/https://ataunnabi.blogspot.com/ باب شتم تنبيهات بجواب تحقيقات

اعتراض نمبر اسے جواب کے تحت دیا جاچکا ہے۔عبارت قرطبی کا جواب بھی پیش نظر (جار ی عنوان) میں اعتراض نمبر ۲ کے بعدوالے عنوان کے تحت پیش کیا جاچکا ہے۔اس سب کی تفصیل ادھر بھی دیکھ کی جائے اعادہ طوالت کا باعث ہے۔

باقى اس مقام پرمولانا نے تفسير قرطبى كے حواله سے جو بيالفاظ لکھ بيں كه 'اس كے قائل اور معتقد و معترف كى جہالت ولاعلمى كى بر بان قاطع اور دليل صادق بيں' نهايت افسوس سے كہنا پڑ رہا ہے كه موصوف نے اس ميں از خود سابقہ لاحقے اضافہ كيۓ بيں۔ اس ميں خود مولانا كے حسب فقل اسقد رالفاظ بيں' و هندا كله يدل على فساد القول الاول ويصرح: ب جلها لة قائله '' ملاحظه ہو (تحقيقات صفحہ القول الفسير قرطبى) -

اہل علم وفہم حضرات بآ سانی فیصلہ کر سکتے ہیں کہ اس عبارت میں ایسے لفظ قطعاً نہیں ہیں جن کا <sup>معنی</sup>'' بر ہان قاطع'' اور'' دلیل صادق'' ہو۔اسی *طرح*'' معتقد ومعتر ف'' کے الفاظ بھی اس میں نہیں ہیں الا اینکہانہیں قائل کی تفصیل کہا جائے۔

باقی''به جهالة قائله '' کے *لفظو*ل میں جو صحابہ ُ وتابعین کرام و<sup>م</sup>ن بعد ہم جمہورسلف صالحین رضی اللّہ اجمعین کوگالی دی گئی ہے اس پر شدید احتجاج مذکورہ مقام پر کیا جاچکا ہے۔

رہی فتو کی لگانے کی بات؟ تو حضرت میر سیّداور علامہ پر ہار دی وغیر ہما علمائے کلام کا حضور سیّد عالم ﷺ کی نبوت دائمہ مستمرہ کے بارے میں وہ نظریہ قطعاً نہیں تھا جو مصنف تحقیقات نے نکالا ہے۔ان کا عقیدہ اس بارے میں وہی ہے جو جمہور کا ہے۔مصنف تحقیقات نے (صدافسوس کہ)ان سے مغالطہ دینے کی کوشش کی ہے۔تفصیل کے لیۓ ملاحظہ ہو مذکورہ مسطورہ مقام بحث۔

بناءً عليه ان علمائے کلام بروہ فتو کی قطعاً عائد نہیں ہوگا جوان' 'غریبوں پر لگایا جار ہائے'۔ اس کی تفصیل کے لیے دیکھتے تنبیبہات جلداول۔فقط والحمد اللہ تعالٰی والصلوۃ والسلام

على حبيبه المصطفى عليه وعلى آله التحية والثناء وعلينا معهم الى يوم الحزاءـ **طامبالحيل في** عليها*لرحمة كالرثاد:* 

علامه المعيل في حفى رحمة الله عليه (حمد لنى نبيا ''كتحت ارقام فرماتي بي 'واما الفضيلة العظمى والآية الكبرى ان الله تعالى اكرم سيدالمرسلين عليه وعليهم السلام فى الصبا وة بالسجدة عند الولادة بانه رسول الله وشرح الصدر وحتم النبوة وحدم الملتكة والحور عند

# https://ataunnabi.blogspot.com/ باب اشتم تنبيهات بجواب تحقيقات

و لادته و اکرم بالنبوة فی عالم الارواح قبل الو لادة و الصباوة و کفی بذلك احتصاصاً و تفضيلاً یعنی اگرعینی الکلا کو بعد پيدائش کلام کی فضيلت حاصل بو الله تعالی نے سيد المرسلين عليه وعليم السلام کو اس سے بڑی فضيلت اور بہت بڑے معجز ے سے نوازا کہ آپ نے اپنی ولادت کے دفت رب کے حضور تجدہ ريز ہوکراپني پيغ بر فدا کی خبر دی۔ نيز آپ کو شرح صدراور ختم نبوت کی شان دی اور آپ کی پيدائش کے دفت ملکه اور حوروں کو خادم بنا کر بھیجا۔ نيز قبل از پيدائش عالم ارواح ميں آپ کو نبوت سے مشرف فر مايا اور بيا لي عظمت ہوکراپنی ہو جن کا خاصہ ہے۔ (روح البيان جلدہ صفحہ ۳۰۰)۔ اور حوروں کو خادم بنا کر بھیجا۔ نيز قبل از پيدائش عالم ارواح ميں آپ کو نبوت سے مشرف فر مايا اور بيا لي عظمت ہو تر پر کا خاصہ ہے۔ (روح البيان خلدہ صفحہ ۳۰۰)۔ اقراد معترض نے جس امرے آپ کی نبوت کی نفی ثابت کرنے کے ليے يوراز در صرف کيا تھا

**الوں**؛ سنر ک نے بس المریضے اپ ﷺ کی ہوت کی کی تابت کرنے نے بیٹے پورار ور شرف کیا تھا علامہ حقی نے اس سے آپ ﷺ کی اسی فضیلت کا اثبات فر ما کر موصوف کی پوری کوشش پر پانی پھیر دیا اور قائلین کے اس ستدلال کی توثیق فرمادی۔اللہ انہیں جزاء خیرا ورانہیں ہدایت عطا فرمائے۔آمین ۔

\*\*\*

بابنهم نام نها د دلائل نفی (یعنی مغالطات) کار د بلیغ

بر مکان عزیز می حاجی نو رصمه صاحب قباءرو دٔ مدینه طعیبهٔ ۱/۲۴۶ کتو بر۲۱ ۲۰ ء مطابق ۲۶ دوالقعده ۱۴۳۳ اه بر دزایمان افروز باطل سوز دوشنبه مبارکه

ولل فى كو تو معنا تحقیقات نے اپنے موقف کے ثبوت میں جتنے حوالے پیش کیے ہیں ان تے تفصیلی جوابات مصنف تحقیقات نے اپنے موقف کے ثبوت میں جتنے حوالے پیش کیے ہیں ان تے تفصیلی جوابات سرد قلم کرنے سے پہلے اس امر کی وضاحت کر دینا لازم ہے (جس کا ہمارے قارئین کو ذہن نشین کر لینا بھی ضروری ہے ) کہ ان میں سے کو کی ایک بھی حوالہ ایسانہیں ہے جو مطلوبہ معیار کا ہو جے موصوف کے دعویٰ سے بچھ مطابقت ہو بلکہ وہ سب در حقیقت مغالطات ہیں جنہیں دلائل کا نام دیا گیا ہے کیونکہ اس سلسلہ کی دلیل کے معیاری ہونے کے لیے لازم ہے کہ وہ قاتلین کی بنیا دی اور مرکز کی دلیل صحیح صریح حدیث نیوی '' کے سنت نہیں و آدم ہیں ان روح و الحسد '' کا ابطال کر نے اور تو ٹر بنے کی صالح ہو یعنی قرآن مجمد کی ایسی صریح آ یت ساتھ یہ ذکور ہو کہ اس عدیث میں ذکر فر مائے گئے زمانہ نبوت کے بعد کے اور اس میں صراحت کے اس یوت کو معاذ اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ایسی صحیح صریح حدیث ہذا کی نائے ہویاں میں صراحت کے اس یوت کو معاذ اللہ سلب کرلیا گیا یا آ پ کی وہ نبوت العیاذ باللہ زائل یا کم از کم یہ کی تعال کا محراحت کے اجسام میں جلوہ گری کے بعد (ولا دت با سعادت سے اعلان نہوت تک بعد کے اور اور میں کی اور جس صراحت کے اجسام میں جلوہ گری کے بعد (ولا دت با سعادت سے اعلان نہوت تک اور معنی کی ان کی میں کی ہی کو تکار ہو گئی یا عالم قرارد نے دیا گیا۔ اس کی بغیر موصوف کی تقریب تا مہیں ہو کمقی۔ اور معتر ض فریق کا مدعا ثابت نہیں ہو سکار

نیز اس کے مقابلہ میں کسی کی محض ذاتی رائے یا محض ذاتی قول بھی کا منہیں دے سکتے کیونکہ مسلمہ امور غیبیہ سے ہے جس کی وضاحت قرآنی آیت یا صحیح (حقیقی یا حکمی) مرفوع حدیث سے ہی ممکن ہے نیز رید کہ حسب اصول حدیث نبوی صلی اللہ علی صاحبہ وسلم کسی غیر معصوم قول سے منسوخ اورر ڈیا محصوص ومقید نہیں ہو سکتی ۔ مذیر اس کے ساتھ ساتھ ریس محلوظ رہے کہ مولا نا اپنی اس کتاب کے متعدد مقامات پر (اوراپنی دیگر کتب میں بھی ) اس حدیث کی بنیاد پر نہایت درجہ صراحت کے ساتھ اعتراف پر اعتراف اور کمل ا انفاق ظاہر کرتے ہوئے حدیث ہذا کا اپنے حقیقی معنی پر ہونا' آپ بھی کا عالم ارواح میں بالفعل نبی بنایا جانا (اروح ملتک وانبیا علیہم السلام کا مربنی و مفیض ہونا ) اور اس کی زوست کے ساتھ اعتراف پر اعتراف اور کمل ا انفاق ظاہر وصد افت بھی لکھ چکے ہیں۔ ان کی کئی کتب سے درجنوں عبار ات شروع جلد اول میں نفل کی جا چکی ہیں تفصیل ادھر دیکھیں محض بختی کی خارج سے میں ان کی اس سلسلہ کی صرف دو عبارتوں پر اکتفا کیا جا ہو کہ ہوتا ہی ہے کہ مولا تا ہیں بلا مع ان کہ میں بلا کا ان اور کم کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ معلی ہے میں بلا کا الے خلیق میں پر ہوت آتی ہیں بلا خان (اروح ملیک

موصوف نے لکھا ہے: ''محبوب کریم علیہ السلام عالم ارواح میں بالفتل اور خارج میں نبی شخاور انہیا ،و رسل اور ملتکہ کے مربی اور فیض رساں شخص جیسے کہ'' کے نت اوّل الندین فی الے حلق و النحر هم فی البعث ''اور' قالوا متی و حبت للٹ النہو ۃ قال و آدم بین و الحسم '' سے ظاہر ہے' (تحقیقات ملح۲) ۔ نیز لکھا ہے کہ: '' صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجتعین کے بو چھنا ورسوّال کرنے ہے کہ آپ کب سے نبی بنے ہو پنہ چل گیا کہ جن کے گھر آپ پیدا ہو ہے اور عرش نف کے چاپس سال گزار ہے شخاور اس قدر طویل عرصد گزار نے کے بعد نبوت کا لطان فر مایا جب وہ اس طرح کاسوّال کرتے ہیں اور کو چھتے ہیں کہ آ المجار جارت کی بعد نبوت کا اعلان فر مایا جب وہ اس طرح کاسوّال کرتے ہیں اور پوچھتے ہیں کہ آپ افریل عرصد گزار نے کے بعد نبوت کا اعلان فر مایا جب وہ اس طرح کاسوّال کرتے ہیں اور پوچھتے ہیں کہ آ ان جار چلیس سال کے بعد نبوت کا اعلان نے گواہی دی کہ نبی اکرم بی نے اگر چہ نبوت کا اعلان اور ان میں دو اللہ ایک ہو جو ہے کہ کہ ہو چھا ہے آپ بی ہو ہے نہا ہے کہ بھا کہ تھاں لیئر ہوں کا اعلان اور نبوت وسالت کب فر مایا بلکہ پوچھا ہے آپ کی بنے ہوت پہلے کے متھاں لیے نہ ہیں پوچھا کہ تم نے اعلان نہوت وسالت کہ فرایا بلکہ پوچھا ہے آپ کے لیے اے رسول اللہ انہوت ثابت کس دفت سے ہو رہی پود کا نہیں گیا تھا، صحابہ کرام کے اس نظر یہ وعقد ہو ہم ہو تھد یو تا ہے کہ تھ اس لیے نہ ہو تھا کہ تم نے اعلان کے چاہیں سال گزار کر نی نہیں بنا بلہ اس دفت سے نبی ہوں جب تہ ہواں اللہ انہوت ثابت کس دفت سے ہو تھا پود کا نہیں گیا تھا، صحابہ کرام کے اس نظر یہ وعقد ہو ہم ہو تھر لیت ہے کہ تم نہ درست سمجھا واقعی میں عرشریف محضرت آدم اللیک کر ایم کر ان نظر ہو معقد ہو ہو میں تصد یو مایز از شخص حاصل ہے جب کہ ابوالبشر

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنييهات بجواب تحقيقات

ملاحظہ ہو( تنویرالابصار ٔ صفحہ۲۲٬۳۲)۔مزید تفصیل کے لیئے ملاحظہ ہو( تنبیہات جلدا ٔ صفحہ۴۳ تا۵۴ نیز صفحہ ۲۲۲٬۲۲۱)۔

خلاصہ بیکہ مانحن فیہ میں نفی کی دلیل صرف وہی معتبر ہو سکتی ہے جوار شادنبو کی ''کنت نبیا و آدم بین الروح و الحسد '' کے ضمون کی مطل ہوکراس کا صحیح جواب بن سکے۔ جب کہ موصوف اپنے تمام نام نہا ددائل میں ایسی کوئی دلیل پیش نہیں کر پائے ۔ پس ان کے پیش کردہ دلائل کی اصل پوزیشن کو سیجھنے کے لیے اسی مکت کا محوظ رکھنا لازم ہے۔ موصوف کی اس پوری کتاب میں جہاں کہیں دلیل کے طور پر اس سلسلہ کی کوئی عبارت یا کوئی حوالہ مذکور ہے ( مع بعض دیگر مکنہ سوالات ) ہم ان سب کو یک جا کر کے ایک خاص تر تیب سے سب کے جوابات پیش کرر ہے ہیں جو حاضر ہیں۔ و ما التو فیق الا باللہ۔ تو لیچئے پڑ ھے تر تیب دار موصوف کے نام نہا ددلاکل فی الحقیقت مغالطات کے جوابات۔ /https://ataunnabi.blogspot.com بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

معاللة في مرا (امام غزالى في حديث' هذا كنت نبيا<sup>1</sup> ' النج كوتقدير پر محمول كياب ) كاملاً: اس مقام پرسب سے پہلا مغالطہ جو ديا جاسكتا ہے ' يہ ہے كہ حجة الاسلام حضرت امام غزالى رحمة اللہ تعالى عليہ في مسئلہ كى بنيادى اور مركزى دليل (كنت نبياو آدم بين الروح و المحسد و امثاله ) كوتقد ير كم منى ميں ہونے پر محمول فرمايا ہے ۔ پس اس بناء پر اس كامعنى يہ ہوگا كہ آپ ﷺ في فرمايا ميرا نبى ہونا اس وقت مقد رفر مايا گيا جب كه آدم الظين روح اور جسم كے درميان تصحيفي اہمى ان كى تخليق نبيس ہوئى تھى ۔

ين يجاني الم المن تجرئى نيز علام على القارى اورعلام مصاكى دمشق رحمهم اللدفر مات بي : (و اللفظ للثانى الذكر ): و احاب الامام حجة الاسلام فى كتاب النفخ و التسوبة عن و صفه صلى الله تعالى عليه و سلم نفسه بالنبوة قبل و جود ذاته و تحقق كمالات صفاته بان المراد بالخلق هنا التقدير لا الايجاد فانه قبل ان تحمل به امه لم يكن مخلوقا موجوداو لكن الغايات و الكمالات سابقة فى التقدير لاحقة فى الوجود وقال و هو معنى قولهم اول الفكرة آخر العمل و آخر العمل اول الفكرة فقوله كنت نبيا اى فى التقدير قبل تمام خلقة آدم اذلم ينشأ الا لينتزع من ذريته محمد فى الفكرة فقوله كنت نبيا اى فى التقدير قبل تمام خلقة آدم اذلم ينشأ الا لينتزع من ذريته محمد فالله تعالى يقدر ثم يوجد على وفق التقدير ثانياً انتهى ملحًا "الم الله عليه و سابقا عليه

لیعنی امام جمعة الاسلام نے کتاب السطح والتسویة میں آپ بی سے جسد عضری اور اس کے کمالات صفات کے تحقق ہونے سے پہلے خود کو نبوت سے موصوف ہونے کو بیان فرمانے کی میہ توجیہ فرمائی ہے کہ یہاں خلق سے مراد ایجاد نہیں نقذ رہے کیونکہ آپ بی اپنی والدہ ماجدہ کیلن پاک میں جلوہ گر ہونے سے پہلے جسد عضری سے پیدا شدہ نہیں تھ لیکن نتائج اور کمالات نقذ ریم میں پہلے سے کمحوظ ہوتے ہیں جو موجود بعد میں ہوتے ہیں۔ نیز مزید فر مایا کہ اہل علم کے قول اول الفکرة الخ کا بھی یہی مفہوم ہے یعنی سوچ کا شروع ' کارنامہ کا آخر نیز کارنامہ کا انجام سوچ کا آغاز ہوتا ہے۔ لہٰذا آپ بی کی میں مفہوم ہے یعنی سوچ کا شروع ' وقت نبی تھا) کا بھی یہی مطلب ہے کہ میں خلقت آدم الطلاحی کی تعمیل سے پہلے نقد ریم الہٰی میں نبی تھا کیونکہ آدم کارنامہ کا آخر نیز کارنامہ کا انجام کے قول اول الفکرة الخ کا بھی یہی مفہوم ہے یعنی سوچ کا شروع '

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ہوتا ہے جواس کے وجود خارجی کا سبب بنتا ہے اور اس کے وجود سے قبل ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ بھی پہلے ہر چیز کی تقذیر فرما تا ہے (اس کا انداز ہ مقرر کرتا ) ہے بعد از ان آئندہ مرحلہ میں اپنی اسی تقدیر کے مطابق اسے موجود کرتا ہے۔ امام حجۃ الاسلام کا کلام کمل ہوا جسے ہم نے تلخیص کر کے پیش کیا ہے۔

ملاحظ ہو۔(الموردالردی فی المولدالد پو کی صفحہ ۲۳ کے طبع لاہور ٔ جواہرالیجا رُ جلد ۲ صفحہ ۴ طبع مصر بحوالہ شرح الشمائل للا مام المائکی سبل الہدیٰ (المعر دف سیرت شامیۂ جلدا صفحہ ۸ )۔

نیز علامہ مناوی فرماتے ہیں: ''قول المحدجة المراد بالمحلق التقدیر لا الا یہ اد فانہ قبل ولا دته لم یکن موجوداً ''لینی حجۃ الاسلام کاقول (ہے) کہ یہاں خلق سے مراد تقذیر ہےا یجاد نہیں کیونکہ آپ ﷺاپنی ولادت سے پہلے جسد عضری سے وجود میں نہیں تھے۔ملاحظہ ہو۔ (جواہر البحارُ جلد ۲'صفحہ الاا'طبع مصر)۔

الجاب: بيمعترض فريق كوسى طرح مفيدا در بمي تجهم عنر نبيس كيونكه:

اللہ ایس بعلاء عبارت ہادا کو قبولاً داستنا دانہیں بلکہ ردّ اُوتغلیطاً لائے ہیں بلفظ دیگران حضرات میں سے سی نے بھی اس کو پسندیدگی کی نظر سے دیکھنے اور اس کے مفہوم مذکور کو برقر ارر کھنے کی بجائے اس کی تر دید فرمائی ہے لہٰذاان علاء کو اس کے مفہوم مذکور کا قائل با حامی سمجھنا غلط ہے۔

چنانچہ امام صالحی (متوفی ۹۴۴ ص)علیہ الرحمة پیش نظر عبارت کا خلاصہ لانے کے بعد فرماتے ہیں: ''ورد علیہ السب کی بکلام شاف ''یعنی امام تقی الدین کی (متوفی ۴۵۶ ص) نے ان کا شافی کلام سے ردّ فرمایا۔

ملاحظه بو (سبل الهدي والرشاد في سيرة خير العباد على جلد اصفحه ٨) -

امام موصوف علامہ بیکی کے اس کلام کواپنی اسی کتاب میں متعدد مقامات پر استناداً لائے ہیں۔ملاحظہ ہو۔(جلدا'صفحہ۱۴٬۹۱ نیز جلد ۱۰صفحہ۳۰۳)۔

مزید فرماتے میں: ''واثر کعب السابق اوؓل الباب الاول یؤید ماقالہ ''۔ نیز' ولم یقف علی اثر کعب السابق و هو اقوی من الادلة التی استدل بھا ''لین علامہ کم کی کموقف کی تائید حضرت کعب احبار کی اس روایت سے بھی ہوتی ہے جو باب اوؓل کے شروع میں گزری ہے جس کی طرف ان کی توجہ بیں گئی اس لیے وہ پیش نہیں کر پائے درنہ وہ ان کے اس سلسلہ کے پیش کردہ دلاکل میں سب سے قوی دلیل ہے کہ اس میں علامہ کے حسب موقف اس عالم میں آپ ﷺ کے تخلوق وموجود ہونے کا صریحاً ذکر ہے۔ (جلدا صفہ ام

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ھو احسن وابین "یعنی امام کی نے اس کے برخلاف جوافتیار فرمایا ہے وہ بہت خوب اور نہایت صاف وشفاف ہے (آگان کی عبارت لائے میں )۔

ملا حظه ہو۔ (جواہرالیجا رُجلد ۲ صفحہ ۹ بحوالہ شرح شاکل التر مٰدی للا مام ابن حجرالمکی )۔

نیز علامہ فتہا میلی القاری (متوفی ۱۳ اھ) فرماتے ہیں: ''و ذھب السب کی الی ما ھو احسن و للمقصود ابین ''یعنی امام سکی کا اس کے برعکس اختیار فرمودہ موقف انتہائی اچھوتا اور مطلب کی وضاحت میں بہت عدہ ہے ( اس کے بعد علامہ نے بھی امام سکی کا وہ کلام فقل فر مایا ہے ) ملاحظہ ہو۔ (المورد الروئ صفحہ ۲۷)۔ نیز علامہ عبد الرؤف المناوی ( متوفی ۲۰ اھ ) لکھتے ہیں: ''فت مقبة السب کی بان ہ لو کان کذلك لم یختص به صلی اللہ علیہ و سلم ''یعنی امام سکی نے ان کا تعقب کرتے ہو نے فر مایا کہ اگرالیا ہوتا تو بید امر آ پ بی کے خصائص سے نہ ہوتا ( لیتن تقد ریمن تو سب انبیاء علیم السلام سے پھر آ پ کی کیا خصوصیت ہوئی )۔

اس سے کچھ پہلے ککھاہے: ''قد جعل اللہ حقیقتہ ﷺ تقصر عقولنا معرفتھا وافاض علیھا وصف السنبو۔ۃ من ذلك الوقت ''لینی اللہ تعالیٰ نے آپﷺ کی حقیقت کوجس کو کما حقد سمجھنے سے ہماری عقلیں قاصر میں پیدافر ماکراسی دور میں اسے نبوۃ عطافر مائی۔

ملاحظه بو (جوابرالبحارُ جلدًا صفحة ١٢ البحوال شرح المجمامع الصغير للاما السيوطي تحت روايت كنت اول الناس في الخلق و آخرهم في البعث ) ـ

**طلاعہ سے** کہان علماء وائمہ شان نے عبارت ہذا کے مٰدکورہ مفہوم کی توثیق فرمانے کی بجائے س کی تر دیدِفر مانی ہے لہٰذاانہیں اس کامنتند قرار دیناان پر جھوٹا الزام ہوگا۔ **جائی**: خود حصرت جمۃ الاسلام رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ ہے اس کے برخلاف منقول اور آپ ہے میہ ثابت

ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے حضور کے نور مبارک کو پیدا فرما کرا سے خلعت نبوت عطا فرمائی صلبی اللہ تعالٰی علیہ و ہارك و سلم۔

چنانچہ آپ نے کا تنات عالم کے دقیق امور کے موضوع پر دقائق الاخبار نامی ایک مستقل کتاب سپر د قلم فر مائی جس کا آغاز اس عنوان سے فر مایا ہے ' بساب فسی تتحلیق نو ر محمد بی '' یعنی حضور اقد س بی کے نور مبارک کی تخلیق کا بیان ۔ پھر اس کے بعد اس کی توضیح میں حضرت سائب بی کی اس سلسلہ کی ایک روایت استناد الائے ہیں جس کے بیالفاظ حارا محل استد لال ہیں: ' ن شم حلق نو را لا نبیاء من نو ر محمد صلی اللہ تعالی علیہ و آلہ و سلم نم نظر الی ذلك النو ر فحلق الا رواح فقالوا لا الله الا اللہ محمد رسول اللہ '' یعنی ایک مرحلہ پر اللہ تعالی نے حضور سید عالم صلی اللہ تعالی الا اللہ دیگر انبیاء علیہ میں ایک اردار حلیہ کو پیدا فر مالی ذلک النو ر فحلق الا رواح فقالوا لا اللہ الا اللہ محمد رسول اللہ '' یعنی ایک مرحلہ پر اللہ تعالی نے حضور سید عالم صلی اللہ تعالی علیہ و آلہ و کا مے نو ر سے فر انبیاء علیہ مالسلام کے نو رادر ان کی اردار حلیہ کو پیدا فر مایا تو انہوں نے اپنی روحی اور کی معراق کی ایک خلقت کو را بعد کلہ طب پڑھا اور کہا: ''لا اللہ الا اللہ محمد رسول اللہ '' اللہ کے سواکوئی عبادت کے لاکن نہیں حضرت محمد اللہ کے سول ہیں ۔ بھی ا

ملاحظہ ہو(دقائق الاخبار مترجم اردوئ متن عربی صفحہ ان کا کہ اطبع کمتیہ قادر بیکندر بیلا ہور)۔ نیز طب آپ (ججة الاسلام) نے جسمانی اورروحانی کے موضوع پرتح ریکردہ اپنی کتاب میں مستقل عنوان تی تحت مفصل بحث میں لکھا ہے: '' حضور الظلیلا خود فرماتے ہیں اول ما حلق اللہ نوری لیعنی پہلے جو چیز اللہ تعالی نے پیدا کی وہ میرا نور ہے۔ اس نور کے اللہ تعالی نے چار جصے کیے ۔ ایک حصہ سے عرش بنایا دوسر ے حصہ سے قلم بنائی اور اس سے فرمایا کہ عرش کے گرد کھر۔ اس نے عرض کیا میں کیا کھوں ؟ فرمایا: میری تو حید اور میر بے نبی کی فضیلت کھر حت قلم عرش کے گرد جاری ہوا اور اس نے کھا: ''لا اللہ الا اللہ محمد سے عرش بنایا مر من حصہ سے قلم بنائی اور اس سے فرمایا کہ عرش کے گرد جاری ہوا اور اس نے کوض کیا میں کیا کھوں ؟ فرمایا: میری مر من حصہ سے قلم بنائی اور اس سے فرمایا کہ عرش کے گرد جاری ہوا اور اس نے کھا: ''لا الٰ یہ الا اللہ محمد محمد نے تعمل کی فضیلت لکھ میں کھا ہے توں کے تعرف کے جو تصح کیے ۔ ایک حصہ سے عرش بنایا معرفت تیسر سے سورن چاند کے نور اور آئھوں کی روشنی کو پیدا کیا 'چو تھے حصے سے عرش کے جابات پیدا کی ۔ پھران نور کو آ دم الطلی کھی کی معنی کی روشنی کو پیدا کیا 'چو تھے حصے سے عرش کے جابات پیدا

چنانچہ آ دم الطف کے سجدہ کی اصل وہی نور محد تھا' عرش کا نور لوح' عقل' معرفت' آ دم الطف خ دن اور آئھوں کا نور محمد کے نور سے محمد کا نور جبار جل جلالہ کے نور سے ہے۔ بچکا۔

بیحدیث عزیز 'حسن ہے جو بہت معانی کا مجموعہ ہے۔اس کو حمد بن منکد رنے جاہر بن عبداللہ انصار کی یے روایت کیا ہے۔اس حدیث کا انکار وہی شخص کرے گا جونبوت کے کمالات سے ناواقف ہے اور جواس کو

خوب جانتا ہے جیسا کہ جاننا جا ہے اوراس کے دل میں حضور کا یفر مان جگہ کر ہے ہوئے ہے کہ نسبت نبیب و آدم بیس الساء و الطین 'وہ جانتا ہے کہ حضور الظیلا کل موجودات سے اسبق اور کل مخلوقات سے اکمل ہیں (الیٰ) گویا یہ نورا بتداء میں معمار کا نقشہ تھا جو آخر میں مثل اس آخری اینٹ کے ظاہر ہوا جس پر مکان کی تغییر ختم کی جاتی ہے پس بیہ چیز علم اللی میں تھی اس کے نور سے نورا نیت کے آخر تک نور پہنچا اور کل اشیاء موجود ہو کیں۔ چنا نچے فر مایا ہے '' کہ نت نہیا و آدم بین الماء و الطین '' اسی نور کے منعلق کھا ہے کہ وہ آدم الظالمی سے نقل ہوا شیٹ الظلیلا میں آیا اور شیٹ الظلامی سے اس کے نور ہے نورا نیت کے آخر تک نور پر محان کی نفس کی تعلق موا شیٹ الظلیلا میں آیا اور شیٹ الظلامی سے اس کر میں مثل اس آخری الی موجود ہو کیں۔ میں اللہ سے حضور کی والدہ ماجدہ حضرت آمنہ کے اندر منتقل ہوا اور و پال اس نے صور ہے محدی اختیار کی (ملتھا)

ملاحظه بهو (مجربات امام غزالي مقاله موم باب اوّل فصل چهارم صفحة ۲۶۵٬۳۶۳ طبع الفيصل لا بهور ) ۔

معلوم ہوا کہ حضرت جمتة الاسلام سید عالم ﷺ کی نبوت کے قدم کے قائل ہی نہیں اے احادیث سے ثابت مان کراس کے مدوّن دمرّ درج بھی ہیں اوراس کے منگر کو کمال نبوت سے نا واقف اور جاہل بھی قرار دیتے ہیں۔ نیز بید کہ اس سلسلہ کی حدیث ان کے نز دیک عزیز اور حسن ہے جو اثبات مسئلہ کے لیے لائق احتجاج ہے جس پران کی ان عبار توں کا لفظ لفظ شاہد ہے کیونکہ آپﷺ اگراس جہان میں نبوت ورسالت کے منصب جلیل پر فائز نہیں تھے تو اندیاء کرام علیہم السلام کا اس عالم میں محمد رسول اللہ کہہ کر آپ کی نبوت ورسالت کے اقرار

بالكردوم إدى سيحاب:

پس جب بیٹابت ہوگیا کہ حضرت جمتہ الاسلام آپ بی کے معنی حقیقی اوّل الحلق نیز شروع ہی سے وصف نبوت سے موصوف ہونے کے قائل ہیں تو بیدماننالا زم ہوا کہ آپ کی طرف نفی کی نسبت مخدوش ہے لیتی یا تو وہ آپ سے ثابت ہی نہیں یا وہ الحاقی اور مدسوس ہے جب کہ آپ کی کتب میں تدسیسات اور الحاقات (ملاوٹوں) کا پایا جانا بھی ایک امرواقعی ہے بلکہ آپ کی خداداد شہرت ومقبولیت سے ناجائز فائدہ اٹھاتے ہوئے بد دینوں اور بد مذہبوں نے بعض کتابیں گھڑ کر بھی آپ کے نام سے شائع کردیں جیسے المتحول نامی کتاب جو حضور امام اعظم رحمة اللہ علیہ کے خلاف خلام کی گئی جس کی امام ابن جرکی دغیرہ اجلہ نے پر زور تر دید فرما کی ۔ اس صورت میں پیش کردہ عبارت سے جن علماء نے جوابات لکھے ہیں وہ محض برتقد سرسلیم ہیں لیے نامی کر کہ اگر بیآپ کی عبارت ہواور ہو بھی اس معنی پر تو اس کی امام ابن جرکی دغیرہ اجلہ نے پر زور تر دید فرمائی ۔ اگر بیآپ کی عبارت ہواور ہوتی اس معنی پر تو اس کی امام ابن جرکی دغیرہ اجلہ نے پر زور تر دید فرمائی ۔ اگر بیآپ کی عبارت ہواور ہوتھی اس معنی پر تو اس کی امام ابن جرکی دغیرہ اجلہ ہے پر زور تر دید فرمائی ۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

آپ نے اس سے رجوع فرمالیا تھا جب کہ مزید حقائق تک پنچنے کا کوئی ذریعہ بھی نہیں ہے کیونکہ آپ کی نسبت سے جس کتاب کا حوالہ دیا گیا ہے (کتاب النفح والتہ ویۃ) وہ دستیاب نہیں ہے متداول ہونا تو بعد کی بات ہے اور جن علماء نے اس کا حوالہ دیا ہے انہوں نے بی تصریح نہیں فرمائی کہ اصل کتاب ان کے سامنے تھی پھر عبارت جونقل کی ہے وہ بھی من وعن نہیں ہے۔ بلکہ اس کی تلخیص ہے۔ چنا نچہ ان سب میں اقد ام علامہ محمد بن یوسف صالحی ۲۹۲ ہ ہیں پھر مام ابن حجر کی سامے ہو ہودہ علامہ علی القاری ۱۰ اس اور آخر میں مناوی ۱۰ اول الذکر نے ریہ کہنے کے باوجود کہ 'و بسط الے لام علی ذلك '' (حجة الاسلام نے اس پر تفصیل سے گفتگو کی ہے) چند سطروں میں اس کا خلاصہ کھا۔

۲ خرالذکرنے بھی چندلفظوں میں اس کا ذکر کیا اور'' کتاب النظم والتسویة '' کا نام تک نہ لیا۔ رہے علامہ کلی اور علامہ قاری علیہما الرحمة ؟ توانہوں نے اس کے چیدہ چیدہ جملے لیئے ہیں جیسا کہ علامہ قاری کی نقل کر دہ عبارت میں امام غزالی کے حوالہ سے''و قسال '' کے ضمنی الفاظ سے ظاہر ہے۔ نیز دونوں نے اس کی تلخیص لانے کی تصریح بھی فرمادی ہے۔

علامہ کی کی طل کردہ عبارت کے آخر میں ہے 'انتہا ی ای کے لام البغہ زالی ملخصاً '(جواہرُ جلد ۲ صفحہ 9)۔

علاوه ازیں پیش کردہ تلخیصات کے الفاظ بھی ایک جیسے ہیں ہیں۔ چنانچہ' قبل و جو د ذاتہ '' کے بعد علامہ کمی کے لفظ میں''و عسن حبسرانسا اول الانبیاء حلقا و آخر ہم بعثا ''۔ جب کہ علامہ قاری کے الفاظ ہیں:''و تحقق کمالات صفاتہ''۔

نیز 'لاحقة فی الوجود '' کے بعدعلامة قاری نے کھا ہو قال وہو معنی قولهم اول الفکرة الخ جب که علامة کی کی عبارت میں بیالفاظ نہیں ہیں۔ علاوہ ازیں علامہ صالحی نے 'قبل ان تحمل به امه ''اور'' قبل ان ولدته امه '' کے لفظ کھے ہیں

جب کہ علامہ مناوی کے الفاظ ہیں''فانہ قبل و لادتہ''۔ نیز علامہ کی وقاری کی عبارت میں ہے''لہ میکن مخلوقا موجوداً ''جب کہ علامہ صالحی ومناوی کی عبارتوں میں اس طرح ہے لم یکن موجو دا۔

پھرعلامة قارى كى عبارت سے پتد چاتا ہے كہ ججة الاسلام كى كلام كاتعلق حديث كنت نبيا و آدم بين ان السروح وال جسد سے جب كہ علامة كى في شروع ميں بيد كركيا ہے كہ ان كى كلام كاتعلق او ل

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

الانبياء خلقا الخاور كنت نبيا الخوونول سے ہے۔ جب كمعلام صالحى ككلام سے پتہ چاتا ہے كہ وہ حديث كنت اول النبين خلق اسمتعلق ہے حيث قال: ''قال الغزالى فى كتاب النفخ والتسوية فى قوله صلى اللہ عليه وسلم كنت اول النبين خلقاً''۔

علاوہ ازیں علامہ علی القاری کی کتاب المورد الروی میں اس عبارت کے شروع میں بید الفاظ میں: ''واجاب الامام حجة الاسلام ''(صفحہ ۳۱)۔ جب کہ شرح فقہ اکبر میں اس طرح ہے'' کے ما یفھم من کلام الامام حجة الاسلام ''(صفحہ ۲طبح کراچی)۔

دونوں میں فرق ظاہر ہے کہ اول میں اس کے منصوص اور ثانی الذکر میں اس کے مفہوم ہونے کا ذکر ہے۔الغرض اس قدرا ختلا فات الفاظ اصل عبارت کے ناپید ہونے کی نشان دہی کرتے ہیں۔

**طاده الربي** پیش کرده عبارت میں اللہ تعالیٰ کا مہندسین کے طرز پر کا تنات کا بنانے والا بیان کیا گیا ہے جو قرآن کے خلاف ہے اور اللہ تعالیٰ کے شایان شان نہیں کیونکہ اللہ کی شان ریبھی ہے کہ وہ'' بدیع'' ہے قال اللہ تعالی '' بدیع السمنوات و الا رض ''لیعنی اللہ تعالیٰ آسانوں اور زمینوں کو بغیر کسی مثال سابق کے بنانے والا ہے۔(البقرہ آیت ۱۷)۔

جب کہ مہندسین کسی عمارت کی بناء سے قبل کسی اورعمارت کا نقشہ سامنے رکھتے ہیں پس میدبھی اس امر کی دلیل ہے کہ بیکلام امام حجۃ الاسلام کانہیں ہوسکتاالا ایں کہ اسے تمثیل کے طرز پر رکھا جائے۔ **خلاصہ میرکہ** پیش کر دہ عبارت یا تو حجۃ الاسلام کی نہیں یا پھر مؤ دل اور مرجوع عنہا ہے۔

**بلب آ**خر: پیش کرده عبارت میں بیتا ویل بھی کی جاسکتی ہے کہ بفرض سلیم امام جند الاسلام کے اس کلام کا تعلق حدیث کنت نبیا الخ سے بیس بلکہ وہ محض حدیث کنت اول النبین فی المحلق سے متعلق ہے اوراس میں حَلق بمعنی تقدرین ہے جیسا کہ آیت حلق الموت میں موت کے عدمی ہونے کے قول پر حَلَق بمعنی قَدَّرَ ہے۔ البتر فی کا محمل وجود عضری ہے نہ کہ آپ کے کاوجود نوری کیونکہ ججۃ الاسلام سے وجود مبارک نوری کا پہلے سے ہونے کا ثبوت موجود ہے۔

كلام كحد**يث مذك**ور كسنت اوّل السنبين في الخلق س**متعلّق جونے كى دليل ب**يہ *كەعلامہ* صالحى رحمة اللّدعليہ نے اس پُفص فر مانى ہے 'قال السغزالى في كتاب النفخ و التسوية في قوله صلى الله عليه و سلم كنت اول النبين حلقاً ''۔(س*بل الهدكل شخ*رام)۔

ان کے مابعد کے علامہ کمی علیہ الرحمة کی عبارت کے شروع میں بھی ای مضمون کی روایت مذکور ہے: ' انا اوّل الانبیاء خلقا و آخر هم بعثاً '' ۔ بناءً علیہ ہوسکتا ہے کہ الحلی عبارت ' فقوله صلی اللہ علیه و سلم کنت نبیا الخ ان کا اپنا کلام ہوا در ممکن ہے کہ علامہ قاری نے جوعبارت پیش کی ہے وہ انہوں نے علامہ کمی سے لی ہو کیونکہ وہ علامہ قاری کے شخ بھی ہیں جیسا کہ شرح لباب (المعروف مناسک علی القاری) وغیرہ میں معر ح ہے۔ نیز طرز عبارت سے بھی ظاہر ہے کہ وہ علامہ کمی کی عبارت کی تلخیص در تلخیص ہے۔ لہٰذا علامہ قاری کی عبارت علامہ کمی کی عبارت پر محمول ہوگی۔ بناءً علیہ کلام حجم الاسلام کا تعلق کی تعلق ال النبین خلقا فی الحلق

پس (جمعاً بین العبارات) حسب تفصیل ہٰذا جمۃ الاسلام کا مقصود میہ بتانا ہوگا کہ کوئی اس حدیث کے لفظ حسلے آگا بیہ مطلب ہرگز نہ لے کہ آپﷺ کا وہی جسد پاک عضری جود نیا میں خلا ہر فر مایا گیا اس عالم میں بھی اس کی پیدائش کر دی گئی تھی۔

الغرض جب وہ اس عالم میں آپ ﷺ کے دجودنوری کے ثابت ہونے کے قائل ہیں تو اس سے 'نسم یکن موجو داً''میں مذکور وجود سے مراد دجود عضری ہونامتعین ہوا۔

اس صورت میں جن علماء نے حجۃ الاسلام کی نسبت سے ردود لکھے ہیں ان سے ان کامقصود حجۃ الاسلام کوقائل نفی وجودنوری بتا نانہیں بلکہ میچض اس وہم کے از الہ کے لیے قرار پائیں گے جو عام قاری کو حجۃ الاسلام کے اس کلام سے لگ سکتا تھا۔

موصوف نے عالم ارواح میں سید عالم ﷺ کی نبوت کے متحقق اور آپ کے بالفعل نبی ہونے کا اعتراف کیا ہے جس کی دلیل میں وہ انہی دونوں حدیثوں کولائے ہیں (لیعنی سحنت نبیا الخ اور اول النبین الخ) جس کا واضح

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

مطلب بیہ ہوا کہ ان حدیثوں کو نقد *بر کے معنٰی پرمح*مول کرنا خود موصوف کے نز دیک بھی صحیح نہیں۔لہٰذا بالفرض اگر امام حجۃ الاسلام نے ندکورہ بات کہی بھی ہوتو بھی موصوف کے لیۓ اس حوالہ سے ان کا نام لینے کا کوئی جواز نہیں۔ **کماب الحق دائنو بیۃ ملامیڈ بھرکا حق کی نظریش**:

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

مؤالل محمول ( امام بغوى اورعلامه مظهرى فى المحاحبار عما فى اللوح برحمول كياب ) كاملاً: يبال برجانب مخالف سے امام بغوى اورعلامه مظهرى كى وه عبارتيں بھى بيش كى جاسكى بيں جو "و حمانى نبيا "كے تحت ان كى تفسيروں ميں بيں جو بير بيں: "و قيل هذ احب ار عما كتب فى اللوح المحفوظ كما قيل للنبى صلى الله عليه وسلم متى كنت نبيا؟ قال كنت نبيا و آدم بين الروح و الحسد" (تفسير بغوى جلد" صفى الله عليه الله مير كى جلدا "صفى الموجي الحراري) .

الجلب: بیر عبارت بھی انہیں پچھ مفید اور ہمیں پچھ مفزنہیں کیونکہ اے علامہ بغوی اور علامہ مظہری دونوں نے قیل (صیغہ تمریض) سے ذکر کیا ہے جواس کے ضعف کی طرف اشارہ ہے جسے وہ محض جمع اقوال کے ضمن میں لائے ہیں ۔اپنا نظریہ ہونے کے بیان کی غرض سے نہیں لائے جب کہ اس پر علیحد ہ بھی ان کی صراحتیں موجود ہیں کہ دہ خود سید عالم ﷺ کی نبوت کے قدم کے قائل ہیں ۔

چنانچ سورة احزاب كى آيت نمبر ك كالفاظو منك و من نوح الخميس آ ب ب حمقدم الذكر بونى كى وجديمان فرمات بوت امام بغوى رحمة اللدعليه ن كلها ب: "وقدم النبى ب الذكر لما اخبرنا احمد بن ابراهيم الشريحى (الى) عن ابى هريرة ان رسول الله ف قال اول النبين فى المحلق و آخرهم فى البعث "قال قتادة (الى) فبداء به ت قبلهم يعنى آيت م اللدتعالى في جونى كريم كاذكر ديگرانبياء كرام عليم السلام سے پہلے فرمايا باس كى وجدوبى ب جوحديث كنت اوّل النبين فى الحلق الخ ميس مذكور ب مفسر قاده تا بى كا يكى قول ج

اسی طرح تفسیر مظہری میں بھی ہے۔ علامہ مظہری اس کے ساتھا س مقام پر حدیث کنت نبیا و آدم بین الروح و الحسد ''کوبھی استناداًلائ ہیں جس کا واضح مطلب بیہ واکدان کے زدیک حدیث لا اکو ''احبا عما کتب فی اللوح المحفوظ ''سمجھنا صحیح نہیں نیز بیکہ وہ اس حدیث کے بمعنی حقیقی ہونے کے قائل ہیں۔ (بغوی اور مظہری کے بیچوالہ جات مفصلاً باب سوم میں گز ریچے ہیں )۔ علادہ ازیں سورہ نور کی آیت نمبر ۲۳ کے تحت لائی گئی تفصیلات سے پتہ چاتا ہے کہ علامہ مظہری آپ چنا نچہ لکھتے ہیں کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ خنہمانے حضرت کعب احبر مثل نور ہے من لورہ چنا نچہ لکھتے ہیں کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ خنہمانے حضرت کعب احبار صر مایا کہ آپ مثل نورہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ک من کوة الح کی تفییر تو بیان فرمائیں۔ انہوں نے کہا کہ اس میں اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کلی کی شان بیان فرمائی ہے۔ چنانچہ مشکو ۃ سے مراد آپ کا سینہ مبارک اور زجاجہ سے مراد قلب اقد س ہے جب کہ مصباح آپ کی نبوت ہے۔ آپ کلی کا نور اور آپ کی شان لوگوں پرایسی واضح تھی کہ 'ولو لم یہ تحلم انہ نبی ''اگر آپ اپنا نبی ہونا ظاہر نہ بھی فرماتے تو بھی آپ نے نبی ہونے کا معاملہ عیاں تھا۔

علامہ مظہری فرماتے ہیں 'ولنعہ ما قال کعب ''لینی حضرت کعب کا یہ تول کیا ہی خوب ہے 'فھا ان اذکر فصلا فی ظہور امر نبو تہ قبل ان یبعث وقبل ان یتکلم انہ نبی ''توہوش گوش سے سنتے اب میں ایک عمل مضمون سپر دکلم کرنے لگا ہوں جس سے قبل از اعلان نبوت آپ کے نبی ہونے کا مسلہ کھل کر سامنے آجائے گا۔

اس کے بعدانہوں نے اپناس مضمون پر بیعنوان قائم کیا ہے: ''فصل فی معحزات اللہ التی ظہرت قبل بعثته ﷺ ''یعنی ان مجزات کا بیان جو آپ ﷺ کے اعلان نبوت سے پہلے ظاہر ہوئے (اس کے بعدوہ تقریباً چوصفحات میں ان کی با حوالة نصیل لائے ہیں جے طوالت کے خوف سے ترک کیا جار ہا ہے دلچیں رکھنے والے حضرات اسے ادھر ہی ملاحظہ فر ما کیں۔ ملاحظہ ہو (تغیر مظہری جلد ۲، صفحہ ۲۵ تک کیا جار ہا ہے دلچیں الغرض علامہ بغوی اور مظہری کی عبارت معترض کے مفید مد عانہیں۔ ''و جعلنی نبیا '' کے حوالہ سے بھی بیعترض کو پچھ مفید نہیں کیونکہ اولا اس میں قبل ہے جو اس قول کے ضعف کی طرف اشارہ ہے۔ ثانی علامہ بغوی نے اس کے بعد لکھا ہے و قبال الا کشرو ن او تی الاند جی ل و ہو صغیر طفل و کان یعقل عقل الر حال (جلد ۳ صفحہ ۱۹)۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

مقالد فی مرتا ( از ' اوّل الانبیاء آ دم الظنظر داخر جم محمد ﷺ ' ) **کاملاً** ''علاء کلام نے کتب عقائد میں تصریح فر مائی ہے اوّل الانبیاء آ دم الظنظر و آخر هم محمد ﷺ ۔ لہذا ہیہ بات تو طے شدہ اور سلم حقیقت ہوئی کہ لباس بشری اور تخلیق عضری کے لحاظ سے آپ آخری نبی ہیں' (بلفظہ ) ( تحقیقات صفی ۲۲)۔

**الجاب**: پیش کردہ عبارت ایک علام<sup>نہ ف</sup>ی رحمہ اللہ کے رسالہ العقائد کی ہے مگر موصوف اس کا وزن بنانے کے لیے جمع کے صیغ (علاء کلام اور کتب عقائد )لائے ہیں۔ فیہ اللع جب ملاحظہ ہو (شرح العقائد صفحہ ۴۵ طبع کراچی )۔

لیکن وہ ہمارے کچھ خلاف اوران کی کچھ مؤید نہیں کیونکہ حضرت ابوالبشر آ دم الظلام کو منصب نبوت ان کی خلقت کے بعد عطا کیا گیا۔لہذااس میں ان کا تو نبی بننا مراد ہے مگر ہمارے آ قاومولی کھلکوان کی تخلیق سے بھی مدتوں پہلے اس پر فائز فرمایا گیا جس کا مولانا خود بھی اقرار کر چکے (تفصیل شروع کتاب نیز ہاب ہٰذا کے آ غاز میں دیکھی جاسکتی ہے )۔

نیز عبارت کا کوئی لفظ بھی ایسانہیں جو کنت نبیا الخ کے صف**مون کی نفی کرتا ہو۔** 

نیز جب که علاء کلام معاذ الله حضورا قدس کی بی نبوت کے قدم کے منگر بھی نہیں ہیں بلکہ وہ اس کے تخق ہے قائل ہیں اس پر بھی باب ہفتم (وغیرہ میں) در جنوں عبارات پیش کی جا چک ہیں ۔ خصوصاً امام المتکلمین شخ الاسلام حضرت میر سید سند شریف حنفی جرجانی قدس سرہ النورانی کی بیعبارت ہم نقل کر آئے ہیں کہ اول ما جلق الله العقل 'اول ما حلق الله القلم اور اول ما حلق الله نوری مینوں روایتوں میں پر محمانا اح نہیں کہ بیا یک ہی چیز کے تین مختلف اعتبارات ہیں ۔ چنانچہ مجرد اور مبدا ہونے کے اعتبار سے وہ عقل جئاتی موجودات کے صدور اور علوم کے ظہور کا واسطہ ہونے کے اعتبار سے وہ قلم مے ''و من حیث تو سطہ فی اف اضہ انو ارالنہ و کان نور سید الانبیاء ''جب کہ انوار نبوت کی عطاء کا واسطہ ہونے کے اعتبار سے وہ عقل ہے باق موجودات کے صدور اور علوم کے ظہور کا واسطہ ہونے کے اعتبار سے وہ قلم ہے ''و من حیث تو سطہ فی حضور سید الانبیاء بھی کا نور سید الانبیاء ''جب کہ انوار نبوت کی عطاء کا واسطہ ہونے کے اعتبار سے وہ موجود ان کے مدور اور علوم کے ظہور کا واسطہ ہونے کے اعتبار سے وہ قلم ہے ''و من حیث تو سطہ فی حضور سید الانبیاء بھی کا نور ہے۔

ولنعم ما قيل

## https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات ٧٣٧

## لوح بھی تو قلم بھی تو تیراد جود ہے الکتاب

جومانحن فيه يس صرت بها ورآپ الله كي لي "سيدالانبياء" كالفاظ كاستعال مين اسكامزيد اشاره ب معنى ب أنبياء ك آقاءاور مرجع وما وى يعنى ان كونبوت آب ك توسط سے حاصل موئى مركز اور اصل آپ مين باقى سب آپ كى نسبت سے فرع كى حيثيت ركھتے ميں اللہ حسلى اللہ عسليه و عسليه م و سلم-

یس مصنف شخقیقات کاعلاء کلام کے بارے میں معاذ اللہ آپ کی نبوت کے منگر ہونے کا تأثر دینا غلط ہوا بلکہ ''بشری اور عضری لحاظ سے' کے الفاظ لاکر خود موصوف بھی اس حقیقت کو تسلیم کر گئے کہ ان کی پیش کردہ عبارت کے الفاظ' آخر ہم'' میں آپ کاظہور مراد ہے کیونکہ لحاظ اور اعتبار ہم معنی ہیں۔ سبد بن اللہ۔ رع انکار تیراکسی سے بن نہ آیا

اب مولانا کے طرفہ کام پر اس پر بھی ''علاء کلام'' کی صراحت لیے کہ اس عبارت میں آپ بھی کا اس دنیا میں نہی نہ ہونے کی بناء پر بی بنا مراد تیس بلکہ بدلیل کست نبیا الخ وغیرہ آپ کی نبوت کا ظہور مراد ہے۔ بھی ۔ چنا نچہ مولانا برخوردار ملتانی رحمۃ اللہ علیہ (جن سے معترض نے بھی استناد کیا ہے۔ ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ اول النبین لے حدیث الا سرا جعلتك اول النبین خلقاو اخر هم بعثا اخر جه البرار و احمد اول النبین لے حدیث الا سرا جعلتك اول النبین خلقاو اخر هم بعثا اخر جه البرار و احمد و غیر هم و لے حدیث کنت نبیا و آدم بین الروح و الحسد رواہ الحاکم و صححه ''یعنی اس عبارت میں آپ کی کوجو آخر کہا گیا ہے اس سے مراد آپ کا نبی نبیان بلکہ آپ کے نبی ہونے کا ظہور مراد معارت میں آپ کی کہتے ہے ہیں حدیث معراج میں الروح و الحسد رواہ الحاکم و صححه ''یعنی اس عبارت میں آپ کی کہتے ہے ہیں حدیث معراج میں اول النبین خلقاو اخر هم بعثا اخر جہ البرار و احمد معارت میں آپ کی کوجو آخر کہا گیا ہے اس سے مراد آپ کا نبی بنانہیں بلکہ آپ کے نبی ہونے کا ظہور مراد معارت میں آپ کی کہتے ہو جو آخر کہا گیا ہے اس سے مراد آپ کا نبی بنانہیں بلکہ آپ کے نبی ہونے کا ظہور مراد معارت میں آپ کی کہتے ہیں معارت کی معرابی میں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے شب معرابی آپ سے فرایا تھا معرث بنانہیں بلکہ آپ کی کہتے ہیں معارت میں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے شب معرابی آپ سے فراما تھا معرث بن اراور اما محمو غیر ہما نے روایت کیا )۔ نیز آپ سے کا ارشاد ہے کہ میں نبیا الی وقت محد شری بی تعارب کہ آوم الکٹ ابھی معرض وجود میں نہ آئے تھے (اسے امام حاکم نے روایت کیا اور فرایا کہ یہ حدیث میں ا

ملاحظه مور (تعليقات على النمر ال صفحه ٣٣٥ س طبع نوراني كتب خانه ببتاور).

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

مقالط في ترجم (متطلمين نے حديث مذکور کوستقبل پر محمول کيا ہے) کا ملان موصوف کا کہنا ہے کہ : حضرت مير سيد علامہ پر ہاروی اور مولانا برخور دار وغير ہم علاء کلام نے (شرح مواقف صفحہ کا ۲۲ البزاس صفحہ ۱۳۳۰ اور حاضيہ نبراس) ميں حديث کنت نبيا الح کوستقبل ميں حاصل ہونے والے منصب نبوت کے معنی ميں ليا ہے (ملخصاً) ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۲۰۰۱)۔ الجمالي : موصوف نے اس کا جو مطلب بيان کيا ہے وہ قطعاً خلاف واقعہ ہے۔ نيز برتقد برتسليم مي عبارتيں ان کے کچھ مفيد مدعا ہونے کی بجائے سراسران کے خلاف ہیں ۔ کمل مع مالہ وما عليہ جواب باب ہشتم اعادہ موجب طوالت ہے اس ليے است کے جوابات ' کے زیرعنوان اعتر اض نمبرا کے جواب ميں گزر چکا ہے۔

مغالد فرس ( شخ محقق نے اسے اظہار نبوت در ملنکہ وار وار تے معنیٰ میں لیا ہے ) کا ملا نیز موصوف نے لکھا ہے کہ حضرت شخ عبد الحق محدث دہلوی سے بڑا محب اور عاش صادق اور احادیث کے مطالب تک رسائی حاصل کرنے والا اور ان جیسا محقق ہند وستان میں نہیں گز را۔ شخ محقق کا جواب ملاحظہ فرما ویں: '' مراد اظہار نبوت اوست صلی للہ علیہ وسلم پیش از وجود عضری و یے در ملتکہ وار وار الخ (العدیم صفر ۱۹۹۹) یعنی '' اس سے مراد آپ کی نبوت کا اعلان وا ظہار اور ملتکہ وار وارح کے در میان اس کی تشہیر وا شاعت صفر ۱۹۹۹) یعنی '' مراد اظہار نبوت اوست صلی للہ علیہ وسلم پیش از وجود عضری و یے در ملتکہ وار وارح الخ (العدیم مند ۱۹۹۹) یعنی '' مراد اظہار نبوت اوست صلی للہ علیہ وسلم پیش از وجود عضری و یے در ملتکہ وار وارح الخ مند ۱۹۹۹) یعنی '' مراد اظہار نبوت اوست صلی للہ علیہ وسلم پیش از وجود عضری و یے در ملتکہ وار وارح الخ مند معند میں معند کا معان والغا ای معند الہ ما معان اور ملتکہ وار وارح کے در میان اس کی تشہیر وا شاعت ہے''۔ اور یہ جواب علاء ظاہر کی طرف سے کیوں کہ اس کو عرفاء کی تو جیہ کے مقابل ذکر فرمایا ہے' گویا علاء ظاہر کا اس پر اجماع وا تفاق ہے اس لیئے اکثر با بعض کا لفظ استعال نہیں کیا لیکن عرفاء کا تول نفل کرتے ہوئے مز بیت ار وارج میکر دالنے (افید جلد» صفر ۱۹ معن کا لفظ استعال نہیں کیا لیکن عرفاء کا تول نفل کرتے ہوئے تر بیت ار وارج میکر دالنے (افید جلد» صفر ۱۹۹۵) (ملق استعال نہیں کیا لیکن عرفاء کا تول نفل کرتے ہوئے تر بیت ار وارج میکر دالنے (افید جلد» صفر ۱۹۹۵) (ملق استعال نہیں کیا لیکن عرفاء کا تول نفل کرتے ہوئے تر بیت ار وارج میکر دالنے (افید جلد» صفر ۱۹۹۵) (ملق استعال نہیں کیا لیکن عرفاء کا تول نفل کر تے ہوئے تر بیت ار وارج میکر دالی (افید جلد» صفر ۱۹۹۵) (ملق استعال نہیں کی ایکن عرفاء کر میں اورج کر تر بیت ار وارج میکر دالی (افید جلد» صفر ۱۹۹۵) (ملق سے میں میں ان میں بلو میں بی میں میں میں میں کر دار کے دورت کے منقط کا سل ہو نے کے نظر میں کی میں بلی میں ہو ہے ہے تو تی کے میں کر دوعبارت میں آپ نے معترض سائلیں اور دیگر لوگوں کی زبان میں گفتگو مائی ہے۔ یہ کا ویل نہ کی جائے تو عبارت شیں آ تا ہے۔

باقی علاء خاہر اور عرفاء کے تقابل سے مقصود یہ بتانا ہے کہ دونوں اس نکتہ پر منفق ہیں کہ آ پ ﷺ اس عالم میں بالفعل اور داقع میں نبی بتھالینۃ عرفاء نے ایک علمی بات علاء خلاہر سے زائد بتائی جوبیہ ہے کہ یہاں نبوت' شرع کے بغیر متصور نہیں لہٰذا آ پ کواس جہان میں پینہیں کہ صرف نبی قرار دے دیا گیا ہو بلکہ آ پ کو با قاعدہ مبعوث فرما کرارواح ملئکہ وانبیاء کرام علیہم السلام کے لیے کمر بی بھی بنایا گیا تھا۔ الغرض بیددنوں قشم کی عبارتیں اس عالم میں آ پ 🧱 کے بمعنی حقیقیٰ نبی ہونے کو بیان کرتی ہیں۔لہٰذا خالی تشہیر والامعنی صحیح نہیں اور نہ ہی بیشخ کاعند بیا ور ذاتی نظریہ ہے جس کا خود مولا نا کوبھی اعتر اف ہے۔ اس سے قطع نظر ہی عبارت مضمون حدیث کے ماضی سے متعلق ہونے کو بیان کررہی ہے جب کہ مغالطہ نمبر ۲ میں مذکور عبارت علماء کلام میں اس کے مستقبل سے متعلق ہونے کو بیان کررہی ہیں۔جس کا لا زمی · تتیجہ پیہ ہے کہان دونوں میں سے ایک ضرور غلط ہے کیونکہ ماضی اور سنفتبل ایک دوسرے کے تشیم ہیں <sup>ف</sup>تشیم ضعر موت بي اورقاعده بي كم الضدان لا يجتمعان -اس سے بھی قطع نظرید موصوف کی ان تصریحات کے بھی خلاف ہے جن میں انہوں نے حدیث ہٰذا کی بنیاد یراین کٹی کتب میں خصوصیت کے ساتھ تحقیقات میں متعدد مقامات پراس عالم میں آپ ﷺ کے بایں معنی بالفعل نبی ہونے کے اعترافات کیے ہیں کہ آپ اس جہان میں ارواح ملئکہ وانبیاء کرا ملیہم السلام کی تربیت بھی فرماتے تھے۔ اس سب کی مکمل با حوالہ تفصیلات اور پیش کی گئی تمام شقوں کے ترکی بہتر کی جوابات گزشتہ صفحات میں د يرج ا ي يفصيل ك الي ملاحظه موباب مشم عنوان: كست نبيا الخ يراعتراضات فجوابات مي

اعتراض تمبر ۲ سے جواب ۔

مظاللہ قبر لا ( عالم ارداح کے احکام عالم بشریت سے جداگانہ ہیں سے انکار نبوت ) کاملاً۔ مصنف تحقیقات نے اس پیرا یہ میں اپنے موقف کو ثابت کرنے کے لیے اپنی متعلقین کو نوش کرنے کی غرض سے بہت طوالت سے کام لے کر اس پر پوراز دو صرف کیا ہے مگر بالکل بے سود۔ اس پر انہوں نے جو مظاللہ قبر لا کی تام قبل دو مگر قبراً! ( یوم الست سب مؤمن شے یہاں پھر ملقف اور بعض کا فروشرک ہوئے ) مظاللہ قبر لا کی تام قبل دو مگر قبراً! ( یوم الست سب مؤمن شے یہاں پھر ملقف اور بعض کا فروشرک ہوئے ) سے دس جوابات: سے دس جوابات: میں ان پھر ایکان لا نے کیسا تھ مالم ارواح میں بالفعل نبی شے ( الی ) لیکن عالم بشریت اور وجود عضری کا حکم جداگا نہ ہے۔ تمام لوگوں نے وہاں ' الست بر ب کم '' کے جواب میں '' بسلی '' کہا اور ایکان لا تے لیکن یہاں پھر ایکان لانے کیسا تھ مکلف بھی ہیں اور کا فرمشرک اور مؤمن و موجدا ور مخلص ومنا فت کی تیز بھی ہولیک عالم ارواح میں نبی ہونے سے پیدا ہوتے ہی نبی دوسول ہونا لاز منہیں آتا''۔ ( تحقیقات صند ۲۷)۔ مؤمن شرح کار اور '' الست بر ب کم '' کے جواب میں '' بسلی '' کہا اور ایکان لا تے لیکن عالم ارواح میں نبی ہونے سے پیدا ہوتے ہی نبی دوسول ہونا لاز منہیں آتا'۔ ( تحقیقات' صند ۲۷)۔ مومن شے لیکن یہاں آ کرکوئی نم رود و شراد '' الست بر ب کم '' کے جواب میں '' بسلی '' کہا اور ایکان لا تے لیکن مومن شکھ دولوں میں فرق کو خار دور مرف کی جو اور ' الست بر ب کم '' کے جواب ایل کی کی کا تھی ہو ہو ہوں ہو کہ کہا ہوں اور ہو ہو ہو ہوں اور ہوں ہو ہو ہوں ہو ہو ہو ہوں ہوں ہو ہوں ہو کہ ہوں ہو ہوں۔ مومن شرق کو خلو کر می دود و شداد بن گیا اور کوئی فرعون و ہمان ' اور کوئی ایو لہب اور ایو جس بھی ۔ لبند دونوں میں فرق کو خلو کر میں دو دو شداد بن گیا اور کوئی فرعون و کھاں ' اور کوئی ایو لیں اور ایک میں ۔

ملاحظہ ہو( مکتوب محررہ بجواب مؤال فقیر بالواسط مشمولہ دعت رجوع صفحہ یک طبع لا ہور)۔ **الچلپ بقرل:** موصوف کا بیاستدلال بالکل بوگس قشم کا ہے جس کے کٹی جواب ہیں بعض حسب ذیل ہیں: **جلپ فہرا**: اس میں ایسی کوئی آیت بیا حدیث پیش نہیں کی گئی جومستلہ کی مرکز می دلیل حدیث (متس

و جبت لك النبوة قال و آدم بین الروح و الحسد ) كا بطال كرتی ہو يعنی جس میں بیصراحت ہو كہ سید عالم ﷺ كواس عالم میں جونبوت عطا كی گئتھی عالم بشریت اور وجود عضری میں جلوہ گری كے بعد اعلان نبوت تك وہ غیر مؤثر اور غیر معتبر قرار دے دی گئی جب كہ اس كے بغیر تقریب تام نہیں ہو سکتی۔ (كے سامے فسی شروع البحث)۔

**چاپ ٹیرزا**: پیش کردہ دلیل کاتعلق نبوت سیدعالم ﷺ سے تو کجا مطلقاً نبوت سے بھی اس کا کچھدواسطہ نہیں یعنی اس میں بیر بھی نہیں ہے کہ''نبوت''عالم کے بد لنے سے غیر معتبر قرار پا جاتی ہے۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

**کاپ قبر تا**: بلکہ تیطعی طور پرغیراندیاء ہے متعلق ہے جو''الست ہے بہ بکہ قالوا ہلی'' کے الفاظ سے روزِ روشن کی طرح واضح ہے لہٰذا بیاستدلال دعویٰ آسمان اور دلیل ریسمان نیز سؤال گندم جواب چنا کے قبیل سے ہے۔

و الحر**لی آثر**: اس سب کو یوں بھی کہا جا سکتا ہے کہ ''مولانا'' کے دعویٰ ودلیل میں پچھ مطابقت نہیں ہے۔اور نہ بی ان کی نوعیت بکساں ہے۔

دعویٰ نبوت کے بارے میں ہے جو یہ ہے کہ عالم کے بدلنے سے دہ غیر معتبر ہوجاتی ہے۔ جب کہ دلیل جو پیش کی ہےاس میں سرے سے اس کا کچھوذ کر ہی نہیں ہے۔

بلفظ دیگر دعویٰ خاص ہے اور دلیل عام وہ بھی غیر متعلق یعنی دعویٰ خصوصیت کے ساتھ خاصّان رسل ﷺ کی نبوت کے بارے میں تھا دلیل ایسی لائے جس میں عام لوگوں بلکہ بدترین خلق ( کفارمشرکین ) کی ایک روحانی حالت دکیفیت بد کابھی بیان ہے۔

دکھانا بین کہ آپ ﷺ کی نبوت اس عالم میں آپ کی جلوہ گری کے بعداعلان نبوت تک غیر معتبر ہوگئی۔ جب کہ دکھایا بیر کہ شداد فرعون بامان اور ابولہ ب کی حالت بگڑ گئ ان کی کیفیت خراب ہوگئ ان کی کیفیت کیا ہے پچھ بن گئی وہ اس عالم میں مسلمان شصو ہاں وہ بلنی کہہ کر اللہ تعالیٰ کی ربوبیت کا قرار کرر ہے شصر سہاں بلاء بن گئے اور ایمان سے ہاتھ دھو بیٹھے۔ الغرض اس میں سراسر بتکی ہائلی گئی اور دمنطقی'' کی بجائے''من تکی '' کہی گئی ہے۔ ولا حول ولا قوۃ الا باللہ العلی العظیم۔

**بلی بر ب**ر کی ایک وجہ میہ ہوتے کی ایک وجہ میہ ہے کہ بعض اشخاص کے بعض حالات کی تبدیلی کو کلیہ کارنگ دے کراس سے استفادہ کیا گیا ہے یعنی موصوف کے استدلال کی نوعیت میہ ہے کہ اس جہان سے اس جہان میں آنے کے بعد فلال فلال کی ایمانی حالت بدل گئی جواس امر کی دلیل ہے کہ سب کواس کا سامنا کرنا پڑا ہو گاپس سب اس سے دوچار ہو گئے جس کے فوری بعد بڑی پھرتی سے میہ پوندلگا دیا گیا کہ قطعی طور پر سید عالم بیک کی نبوت کی بھی یہی کیفیت ہوئی جو سراسر مغالطہ ہے جس میں چا بک دستی کا عنصر غالب طور پر شامل ہے۔

**بھاب قبر ہ**: عالم وجود عضری میں جلوہ گری کے بعد داقع ہونے دالی اس تبدیلی کو کسی بھی لفظ سے تعبیر کرین ٔ مال یہی بنے گا کہ معاذ اللہ نبوت سلب یا زائل یا <sup>معط</sup>ل ہو گئی جو شان نبوت کے منافی ہونے کے باعث صریح البطلان ہے۔گزشتہ اوراق میں تہیدا مام سالمیٰ المعتقد ' فقادیٰ رضو یہ شریف اور بہار شریعت وغیر ہا کے

حوالد مے مفصلاً گر رچکا ہے کہ نبوت سلب وزوال اور تغطل سب سے پاک ہوتی ہے نیز یہ کہ اس کے سلب وغیرہ کے جواز کا قول کفر اور قائل کا فر ہے۔ جب کہ تنبیہات ؛ جلد اوّل کے بالکل آخر میں امام ابوالفیض الکتانی رحمہ اللہ کا یوتول بھی پیش کیا جاچکا ہے کہ آپ ﷺ کو چالیس سال تک نبی نہ مانے کا یہی مطلب بنما ہے کہ آپ کی اس نبوت کو اللہ تعالی نے سلب کرلیا (ان النبو ۃ التی البسہا اللہ ایا ہ سلبھا) جب کہ آپ کا ہر کمال ' سلب پروف ' مے نبوت تو بہت ہی اونچا درجہ جلکہ سر چشمہ جملہ کما لات ہے۔ قال اللہ تعالی ' لئن شکر تم لازید نکم ' و قال ﷺ۔ اف لا اکو ن عبداً شکو راً ۔ و قدال تعالی ایضاً و للا خر ہ حیر لک من الاولی و ایضاً ورفعنالک ذکر کے لہٰذا مولانا کو اس بھیا تک اقد ام کے ہولنا کہ نتیجہ ہے خوف کھا نا چا ہے ۔

**چلپ قبرلا**: تحقیقات صفحہ ۲ اوغیرہ سے ابھی کچھ پہلے گزر چکا ہے کہ موصوف نے اس عالم میں آپ کے بالفعل نبی ہونے کا اعتراف کیا ہے۔ نیز اس کے صفحہ ۱۹۸ سے بھی ان کی بید تصریح بھی گزری ہے کہ نبوت کا حصول کے بعدز وال اور سلب ہونا جائز نہیں ہے' ۔ دونوں کو ملانے سے نتیجہ صاف ظاہر ہے کہ خودان کی اپنی تحریرات کے مطابق بھی ان کا بیا ستدلال مردود باطل ہے۔

**جلب قبر ک**ے بدلنے سے نبوت کے غیر معتبر کھم نے بھی متصادم ہے بناء علیہ فاسد وباطل ہے۔ یعنی انہوں نے عالم کے بدلنے سے نبوت کے غیر معتبر کھم نے کا جوعند میہ دیا ہے وہ بھی خلاف حقیقت ہے کیونکہ سیدھی تی بات ہے کہ جب آپ بھی کی بشریت مقدسہ اور وجود پاک عضری میں آپ کے نور وروح مبارک وہی ہیں جواس عالم میں متصف بالدہو ۃ ہوئے تو اتصاف باقی وثابت ہوا جب کہ اس کے برخلاف کا بھی شرع ثبوت نہیں ہے (باب ہشتم میں نبوت سیدناعینی علیہ السلام کی ابحاث میں شیخ تیجانی کے قول کی تو ضیح کے ضمن میں اس کی پڑھن سے ان رچک ہے)۔

نیز مولانا کے اس عند بیکو سیح مان لینے کی صورت میں اگر کوئی بد بخت بید دریدہ ڈنی کردے کہ نیند فرمانے کے دفت (عالم نوم میں) نبوت نعوذ باللہ منقطع ہوجاتی تھی اور دفات کے بعد تو معاذ اللہ اس کا نام ونشان تک نہیں رہا کہ دہ عالم قبر و برزخ کی چیز بن کررہ گئی ہےتو مولا نا کاتسلی بخش جواب کیا ہوگا ؟

اس کے غلط ہونے کی مزیدوزنی دلیل مد ہے کہ قرآن وحدیث میں گزشتہ انبیاءورسل کرا علیہم السلام کوان کے ظاہری ادوار کے بعد بھی نبی ورسول کے نام سے یا دفر مایا گیا ہے چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے' و یہ قتہ لون النہین بغیر الحق' فی مقام آخر' ویہ قتلون الانہیاء بغیر حق' نیز' والہ نہین من بعدہ '' نیز '' تللٹ الرسل '' نیز' لانہ فرق ہین احد من رسلہ ''نیز' ورسلاً قہد قصصنا ہم علیک من قبل

ورسلا لم نقصصهم علیك''۔ نیز حدیث معراج کے ایک طریق میں ہے کہ میں نے شب معراج مسجد اقصیٰ میں انبیاء علیہم السلام کو نماز پڑھائی توجریل علیہ السلام نے (تعارف کرانے کی اپنی ڈیوٹی سرانجام دیتے ہوئے ) عرض کی: ''صلّٰ حلفك كل نہی بعثہ اللہ قبلك ''لیعنی اس وقت آپ کی اقتراء میں ہراس نبی نے نماز ادا کی جسے اللہ تعالٰی نے آپ سے پہلے مبعوث فرمایا تھا۔

علاوہ ازیں ایمان مفصل میں کہاجاتا ہے: ''آمنت باللہ و ملئکتہ و کتبہ و رسلہ ''۔ نیز امام ابوشکور سالمی رحمۃ اللہ تعالیٰ نے حالت نوم میں اور بعداز وفات بقاء نبوت کو مجمع علیہ فرمایا ہے

حيث قمال فبعد الوفاة لاتزول عنه ولان النوم يقوم مقام الموت كما قال عليه السلام النوم اخ الموت الخ(تمهيزصفية كاطيحال مور)\_

**علب قبر A** مزید بیر که استدلال بازاکی بنیاد خالصة موصوف کے ذاتی نوعیت کے قیاس پر ہے جیسا کہان کے اس دعویٰ کے بعد کہ عالم ارواح وعالم بشریت کا تکم جدا گاند ہے فالو ابلی کی مثال پرا کتفا کرتے ہوئے فوری بعد لکھے گئے ان کے ان الفاظ سے بھی واضح ہے کہ: ''لہذا عالم ارواح میں نبی ہونے سے پیدا ہوتے ہی نبی ورسول ہونالا زم نہیں آتا'' یعنی موصوف نے دعویٰ کی مطابقی دلیل میں کوئی آیت یا حدیث پیش نہیں کی جو کہ غلط ہے کیونکہ:

مجہ الل : اللہ : اللہ اللہ علیہ امور سے ہے جس میں قیاس کا کوئی دخل نہیں ہوتا بلکہ اس کے لیے قر آن وسنت کے نصوص درکار ہوتے ہیں جسے وہ نہیں لا سکے خاتصہ حماقلناہ۔

**وجددم: ثانياً**: پھر *بدیکہ ب*ی قیاس مع الفاروق ہے کیونکہ بیحد بیٹ''لا یے اس بنا احد'' سے متصادم

. نیز کافراس دنیا میں اس عہد کو بھول گئے جب کہاند بیاءخصوصاً امام الاند بیاء ﷺ کا اے معاذ اللہ بھول جانا شان نبوت کیخلاف ہے۔

اللد تعالی نے غیر انبیاء قائلین بیلیٰ سے اسی عالم میں فرمایاتھا: ''انسی مسأر مسل الیکہ رسلی یذ کرو نکم عہدی و میثاقی ''لعنی میں دنیا میں تہمیں اپنا عہدو پیان یا دولانے کے لیے تہمارے پاس اپنے اپنے برول کو سیجوں گا۔''(مثلو ۃ حربی صفحہ ۲۲ بحوالہ منداحہ)۔ نیز عام لوگوں کا بگڑاور کمر جاناممکن ہی نہیں بلکہ واقع ہے۔ نیز ملفوظات اعلیٰ حصرت رحمہ اللہ (جلدا'صفحہ ۲۲ 'طبع کراچی) کے حوالہ سے گزر چکا ہے کہ حضور اقد س

ابوبكر الوبكر الذراية من كياتم بين الدن ولادن يادب عرض كى بال يادب اور يكى كمال دن سب سے پہلے صور نے بلى فرمايا تھا۔ چنانچا للد تعالى كا ارشاد بن فسمن شاء فليؤ من و من شاء فليكفر '' نيز' هو الذى خلقكم فمنكم كافر و منكم مؤ من ''نيز' فلما جاء هم ما عرفوا كفروا به ''نيز اس آيت يثاق بني آ دم ميں ب: ان تسقولوا يوم القيامة انا كنا عن هذا غافلين او تقولوا انما اشرك آباء

نا من قبل و کناذریة من بعدهم افتهلکنا بما فعل المبطلون (وغیرها آیات کثیره)۔ لیکن کسی نبی کااس طرح سے بدل جانامحال اور ناممکن ہے اوراس پرتمام مخلصین اہل اسلام کا اجماع ہے اور کم از کم ہی کہ اس کے خلاف قطعاً ثابت نہیں ہے جس کی تفصیل آیت 'ماکنت تدری ''نیز' وو حدك

ضالاً فهدی '' کی تفسیر کے تحت کتب شان میں دیکھی جاسکتی ہے جیسے الشفاء نیز کتب تفسیر و کلام وغیر ہا۔ نیز آیت میثاق النبین میں انبیاء کرام علیہم السلام سے نہایت درجہ اہتما م سے عہد سے لے کر سیحکم لگایا ہے کہ اس سے پھر جانے والا فاسق ہو گا جس کا مفہوم ہیہ ہے کہ میر نے نبیو عہد کی خلاف درزی کرنا شان نبوت کے منافی ہے کو تش ہے جوظلم ہے و لا یہ ال عہدی الطالمین۔علاوہ ازیں آیت میثاق نبوت میں باری تعالیٰ کا ارشاد ہے و احد ذیبا مہند میں اقا غلیظا ہم نے ان سے انتہا کی پختہ عہد لیا تھا جس کا تقاضا تبدیلی

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

" کل مولود یولد علی الفطرة فابواه یهودانه او ینصرانه او یمتحسانه " میں حضرات انبیاء کرام علیم السلام بھی شامل ہیں۔ اگر کہیں ہاں تو عصمت ندر ہی جوغلط ہے۔ اور اگر کہیں نہیں تو قیاس لذا کا مع الفارق ہونالازم آیا و هو المقصود۔

مولانا پر بھی نہ مانیں تو کم از کم اس کی کوئی مثال تو پیش کی ہوتی کہ کوئی نبی معاذ اللہ کب ایمان سے محروم ہوایا کسی نبی کو کب نبوت سے معطل کیا گیایا کم از کم اس کے امکان کی ہی کوئی دلیل دی ہوتی ؟ الغرض حقائق و دلائل کی رو سے مصنف تحقیقات کا بیہ قیاس مع الفارق اور باطل ہے بلکہ صرف یہی نہیں کہ بی صرت البطلان ہے بلکہ اس میں نبوت کا معاذ اللہ کفر سے اور حضور سراپا نورامام الانبیاء بلکہ کال معید اذ باللہ ' او لفك کالانعام بل ھم اصل کی کیفیت رکھنے والے کفارا شرار سے مواز نہ اور تشبیہ شان رسالت ما ب بلکہ صرف سخت سوءاد بی کا ارتکاب بھی ہوت کا معاذ اللہ کفر سے اور حضور سراپا نورامام الانبیاء بلکہ کال معید اذ باللہ ' او سخت سوءاد بی کا ارتکاب بھی ہے جس سے موصوف کی انتہائی عاجز کی بے لی اور لا چار کی اور نا گفتہ بھلی حالت وزار کا بھی پند چلت ہے کہ میں اس کے سواکوئی مثال ہی نہیں ملی و لا حول و لا قوۃ الا باللہ العلی العظیم۔

کافر دمشرک اور منافق ہوئے (شد اد فرعون کہان اور ابواہب وغیر ہم) کیونکہ علی انتحقیق جو یہاں کافر و منافق ہو گئے وہ درحقیقت وہاں ہی بدنصیب اور بے قسمت رہے تھے اور انہوں نے اس عالم میں'' بسلسی'' کر ہااور ناپسندیدگی سے بادل نخو استہ اور محض دیکھا دیکھی سے کہا تھا۔ اس کے کچھ دلاکل ملاحظہ ہوں۔

والتد جنانچ حضرت عبدالله بن عمر ورضى الله عنهما سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ میں نے رسول الله عنه سے سنا آپ فرمار ہے تھے: ''ان الله حسلة حلقة فى ظلمة فالقى عليهم من نو رہ فمن اصابه من خلك النہ ور اهتدى و من احسابه من الله النہ ور اهتدى و من احسابه من خلك النہ ور اهتدى و من احسابه من الله عنه من اور الله عنه من اور الله عنه من اور الله عنه من الله النہ ور اهتدى و من احسابه من الله عنه من الله النہ ور اهتدى و من احسابه من الله عنه من الله الله من الله عنه من الله الله من الله من الله من الله من الله من الله من الله الله من الله الله الله من الله من الله من الله من الله من الله الله من الله من الله من الله من الله الله الله الله من الله الله الله من اله من اله من اله من الله من الله من اله من الم من اله من الم من الم من الم من الم من الم من اله من الم من اله من اله من الم من اله من اله من اله من اله من اله من اله من الم من الم من اله من اله من الم من الم من الم من الم من الم من الله من الله من الله من الم من اله من اله من الله من الله من اله من الله من الم من اله من الله من اله من الله من الم من اله من الله من اله من اله من اله من الله من الله من الله من اله من اله من الله من اله من الله من مالله من الله من اللهه من الله من الله من الله

مند ہوئے نیز یہاں وہی ایمان سے خالی رہاجواس جہان میں بے سہرہ ہوا۔مزید پڑھیے : O حضرت ابوالدرداء ، سے روایت ہے کہ حضور نبی کریم ﷺ نے فر مایا کہ : اللہ تعالیٰ نے حضرت آ دم اللیﷺ کوخلق فرمانے کے بعدا پنی قدرت سے ان کے دایاں کند ھے سے ان کی پچھاولا دکوذ رات کی مقدار میں باہر نکال کھڑ اکیا جن کی صورتیں روشن تھیں ۔ پھر ان کے بایاں کند ھے سے ان کی بقیہ اولا دکو باہر نکال جن کی

شکلیں کو سلے کی طرح سیادتھیں ۔ پس دایاں کند ھے والوں کے بارے میں فرمایا: ''السی السحنة و لا ابالی '' لیعن پیسب جنتی ہیں اور پیمیرافضل ہے ۔ اور بایاں کند ھے والوں کے متعلق فرمایا: ''السبی السنار و لا ابالی ''لیعن پیسب جہنمی ہیں اور پیمیر اعدل ہے ۔ (مقلو ۃ'صفحہ ۲۲٬۶۳۶ کوالہ احمہ)۔

اس سے بھی ہمارے موقف کی تائیر ہوتی ہے ورنہ الی المحنة اور الی النار کی تقسیم اسی جہان سے کیوں؟ مزید دیکھتے:

مزیداس کی تائیدان احادیث ہے بھی ہوتی ہے: ''ٹسم یبعث اللہ الیہ مسلیک ابار بع کلمات فیکتب عملہ و احلہ و رزقہ و شقی و سعید ''یعنی نطفہ کے قرار پانے کے چارماہ کے بعدرتم مادر میں اللہ تعالیٰ ایک فرشتہ کو بھیج کر چارامور کے لکھ دینے کا امرفر ما تا ہے۔ نمبرا: بیہ کہ بیہ کیسے کمل کر بے گا۔ نمبر۲: بیہ کہ اس کی دنیوی زندگی کنٹی ہوگی۔ نمبر۳: اس کا رزق کنٹا ہوگا اور نمبر۳: بیہ کہ بیہ بد بخت ہے یا نیک بخت (الحدیث)۔

ملاحظه بو(مثَّلُو ةصفحه ۴٬ بحواله صحين بالاتفاق عن ابن مسعو دينه، عن النبي ﷺ)۔ .

O نیز حدیث 'ان الله حلق للجنة اهلا حلقهم لها و هم فی اصلاب ابائهم و حلق للنار اهلا حلقهم لها و هم فی اصلاب ابائهم ''یعنی اللہ تعالیٰ نے پچھ بندے جنت کی اہلیت رکھنے والے

الصار مصلفهم کها و همه منی اصار ب ۱۹ کهم سیکی اللدهای سے پر طرح بست کی انہیت رکھے دالے قرار دیئے جب کہ دہ اپنے باپ دادا کی پشتوں میں تھے اور بعض جہنم کی انہایت رکھنے دالے خلق کیئے جب کہ دہ اپنے باپ دادا کی صلبوں میں تھے۔الحدیث۔

م*لاحظة و(مطَّلُو ةصفحه ۴۰ بحواله مت*فق عليه عن ام المؤمنين الصديقة رضى الله عنها عنه صلى الله

علیہ وسلم)۔ O نیز حدیث 'اعملوا فکل میسرلما حلق لہ ''لین نیکی محنت سے کرو کیونکہ ہر خص کے لیے اس کی آسانی پیدا کی جاتی ہے جس کے لیے اسے خلق فرمایا گیا ہے۔الحدیث۔

ملاحظہ (مشکو ة صفحہ ۲۰ بحوالہ بخاری دسلم متفقین علیہ عن علی المو تصلٰی تکوم اللہ وجھہ عنہ ﷺ )۔ **اقل :**ان احادیث میں بھی بیہ و اضح اشارات موجود ہیں کہ دنیا میں محض وہی بے ایمان بنے جنہوں نے اس عالم میں دل سے ایمان قبول نہیں کیا تھا۔

نیز اس مجموعہ سے مید بھی متعین ہوگیا کہ جن بعض احادیث میں لفظ 'کل' ' سے میہ مذکور ہے کہ آ دم الطلق کی پشت پاک سے ان کی اولادکونکال کران میں سے ہر (ایک کی پیشانی پر دوشی ظاہر کی گئی تھی و حصل میں عین سے نماز انسان منہم و بیضا ای بریقا ولمعانا من نور ۔مشکو ۃ 'صفحہ ۲۲'عن ابی ہر ریۃ مرفوعاً مع حاشیہ ۱۱)۔

تواس سے مراد طبقہ اہل جنت کے کل افراد مرادی میں جس کا مزید قرینہ بیہ ہے کہ اسی حدیث میں ہے کہ آ دم التلیکی نے ان افراد میں حضرت داؤد التلیکی کودیکھ کران پر توجہ خاص فر مائی اوراپنی زندگی سے حپالیس سال بھی انہیں عطافر مائے جب کہ طبقۂ اہل جنت کا گروہ اہل نار سے مخالف سمت میں ہونا منقولہ ہالا بعض احادیث سے متعیین ہے۔ فافصہ۔

O علاوه ازین جارے اس موقف کی تائید انمہ شان کی تصریحات سے بھی ہوتی ہے بعض ملاحظہ ہوں: چنانچ تلمیذا مام اعظم متفق علی امامته فی التفسیر و الحدیث و الفقه و الورع و الزهد

حفرت امام عبراللدين مبارك المحصيحين كي متفق عليه حديث ما من مولود الايولد على الفطرة الخ (مشكوة صفحة ٢ عن ابي جريرة مرفوعاً جريجة فطرت پر پيدا بوتا م ) كامفهوم بيان كرتے ہوئ فرمايا: "اى على خلقته التى جبل عليها فى علم الله تعالى من السعادة والشقاوة فكل منهم صائر فى العاقبة الى ما فطر عليها فى الدنيا بالعمل المشاكل لها فمن امارات الشقاوة للطفل ان يولد بين يهو ديين او نصرانيين في حملانه لشقائه على اعتقاد دينها ".

ملاحظہ جو (تغییر بغویٰ جلد ۲٬۰۰۳ تحت فطرۃ اللہ التبی فیطر الناس علیہا ۔ نیز مظہری جلد بغتم صفحہ ۲۳۳ تحت آیت فرکورہ)۔

الل : یہاں ۔۔ اطفال کفارد مشرکین کے متعلق امام اعظم کے نظریہ توقف کے حوالہ ۔ آپ ک

دقت كااندازه بوتا ج ـ رحمة الله تعالى رحمة واسعة كاملة ـ صقدوة العارفين امام علامه شعرانى قدس مره النورانى نے روح كے زمانة تكليف كى وضاحت كرتے موتے (كموه كب سے مكلّف ج) فرمايا: ''هى مكلفة من يوم ألست بربكم فلو لا ان تكليفها و فعلها موجود ذلك اليوم ما حوطبت ولا احابت ''لينى روح'عهد ألست كزمانه سے مكلّف ج اگراييانه بوتا تواب اس دن مخاطب نه فرمايا جاتا اور نه بى وه اس كى جواب ده موتى (ايواقيت دالجوا برجزءاول صفحه سو الله جوارا كتب العلمية بيروت مطبوعه اور اور اور اور اور اس كى جواب ده موتى (ايواقيت دالجوا برجزءاول صفحه

الحل الدهر مكلف ہونے كامفاد بيركه اس عالم ميں بھى ارواح كو من وجه محتار بنايا گيا جس كا لازمى منتيجہ بير ہے كہ اس اختيار كا استعال يكسان نہ تھالہذا سب كادل سے ماننا ضرورى نہ ہوا جس كى ايك عمدہ مثال بيبھى ہے كہ ذوداس جہان ميں اظہارا يمان وقبول اسلام ايك طرح سے نبيس ہے كوئى دل سے مانتا ہے كوئى ڈركز كوئى کسى لالچ ميں آكرادركوئى محض ديكھاد يکھى كلمہ پڑھتا ہے اوراحكام پر عمل كرتا ہے۔

نیز سب اس پر منفق ہیں کہ جنج کرنے والے کو گنا ہوں سے پاک کردیتا ہے نیز نج کووہ ہی جاتا ہے جس نے حضرت خلیل الظلیلا کی بناء کعبہ کے بعد کی نداء پر عالم ارواح ' خواہ اصلاب وارحام میں لبیک کہی تھی اور جتنی پر کہی اتن بارا سے حاضری ملتی ہے جب کہ ج پڑھنے والوں میں وہ بھی ہوتے ہیں جن کے کفر وصلال اور جہنمی العقیدہ ہونے پراجماع ہے پس اگران کی لبیک اس عالم میں واقعی دل سے تھی توہ دنیا میں کفر بیاور جہنم میں لے جانے والے عقیدہ پر کیوں ہیں؟ تولا محالہ یہی کہا جائے گا کہ اس عالم میں انہوں نے کر ہا جواب دیا جس کا دنیا میں انہیں ظاہری فائدہ سہر حال مل گیا مگر بایں ہمہ وہ رہے ہیں ان کی جن اور لیے خص

المعروف حضرت غوث دبّاغ مالى رحمة الله عليه ابي شخ كريم عمدة الواصلين حضرت سيرعبد العزيز بغدادى المعروف حضرت غوث دبّاغ رحمه الله تعالى كحواله مع عهد ألست كموقع يركفار ومشركين كى جوابى كيفيت كى بار مع مي ارقام فرمات بي كه آب في فرمايا كه حضرات انبياء كرام عليهم السلام اوران كحدام كيفيت كى بار مع مي ارقام فرمات بين كه آب في فرمايا كه حضرات انبياء كرام عليهم السلام اوران كحدام الله ايمان آ تحدموا قع برانوار وتجليات الهيّة مع دل كى جوابى حضرات انبياء كرام عليهم السلام اوران كحدام الما ايمان آت محموا قع برانوار وتجليات الهيّة مع دل كى جذب مي سيراب موت المام اوران كه حدام الله ايمان آتكه مواقع برانوار وتجليات الهيّة مع دل كى جذب سيراب موت اورسيرا بى كرفاوت كى بنياد برد مي ان كرمان كي مناز كرفي مي المان الما اوران كه منا الله ايمان آتكه مواقع برانوار وتجليات الهيّة مع دل كى جذب سيراب موت اورسيرا بى كرفاوت كى بنياد برد مي ان كرمان كرفيات الهيّة مع دل كي من ميراب موت اورسيرا بى كرفاوت كى بنياد برد نيامين ان كردومانى مدارج محتلف موت فرمايا: ان مواقع مين سيراب موقع "يوم الست برب كم"

والارتقاء ات السرمدية ندمت و طلبت سقيا فسقيت من الظلام والعياذ بالله ''لينى يوم الست كموقع پرارواح كفاراس نور سے سيراب ہونے كونا پسند كركا يك طرف كھڑى رہيں كيكن جب انہوں نے ديكھا كه اس نور سے بخوش سيراب ہونے والى روحوں كوابدى سعادت حاصل ہوتى اوردائمى تر قياں نصيب ہوتى ہيں توانہوں نے نادم ہوكراس نوركى سيرا بى طلب كى توانہيں نوركى بجائے ظلمت كى سيرا بى دى گئى و العياذ بالله۔ ملاحظہ ہو (الاہريز من كلام سيدى عبد العزيز صنحة ٢٥ سال الت الت العلمية بيروت مطبوعة ٢٠٠٠ م

نیز فرمایا: ''وقال لهم ''الست بربکم'' فمن استحلی ذلك النور و کانت منه الیه رقة و حنو علیه اجاب محبة و رضا' و من یستحله اجاب كرها و حوفا ''یعنی الله تعالیٰ نے اس موقع پراولاد آ دم الطلا سے فرمایا ''الست بربکم ''کیا میں تمہارار بنہیں ہوں؟ توجسے اس ارشاد کے نور کی چاشی نصیب ہوئی اوردہ دل کی گہرائیوں سے اس کی طرف راغب ہوا تو اس نے محبت اورخوشی سے اس کا جواب عرض کیا۔ اور جسے اس کی حلاوت نہ ملی تو اس نے ناپسند مید گی سے اور کھن ڈر کے مارے جواب دیا (کہ جواب نے دول تو کہیں کار دائی نہ ہوجائے)۔ ملاحظہ ہو (الابریز منوفہ ۲۷)۔

نیز فرمایا: ''وق ال الست برب کم فاما اهل السعادة فانهم استجابوا لربهم مع الفرح والسرور (الی) و اما اهل الشقاء و العیاذ بالله ف انهم سمعوا الخطاب و تحدروا و تغیروا و اجابوا کارهین ثم نفروا نفرة النحل اذا دخن علیه فحصلت لها ذلة ''یتن الله تعالی نے ارواح اولاد آ دم الملیلا سے الست برب کم فر مایا (که کیا میں تمہارار بن میں ہوں؟) توجوان میں نوش بخت تصر انہوں نے انتہائی خوشی اور مسرت سے جواب دیتے ہوئے اس کی ربوبیت کا اقر ارکیا۔ مگران میں العیاذ باللہ جو بر بخت متصود اس خطاب دلنواز کو سننے کے بعد پر میثان ہو گئاور ان پر بہت بری کیفیت طاری ہوگی اور انہوں نے اس کا جواب بھی دیا تو کر صند کے بعد پر میثان ہو گئا اور ان پر بہت بری کیفیت طاری ہوگی اور انہوں بھا گئا کرتی ہیں تو انہیں ذلت کے سوئے پھر وہ ایس تقر بتر ہو گئے جیسے شہد کی کھیاں آ گ کا دھواں پہنچنے سے

**اللال**: حضرت غوث د باغ رحمه الله تعالیٰ کے میار شادات مانحن فیہ میں نص صریح اور اس بارے میں نہایت داضح ہیں کہ کفار ومشرکین کی روحوں نے اس جہان میں اللہ تعالیٰ کی ربو ہیت کا قرار دل سے نہیں کیا تھا جو مصنف تحقیقات کے اس نظر بیکا رد بلیغ ہے کہ اس جہان میں سب مؤمن شصالخ ۔اوران پر جحت قاطعہ تھی ہے کیونکہ وہ حضرت کی نقاجت وولایت کا اقرار کرتے ہوئے انہیں' <sup>دو</sup>عظیم المرتبت ولی' <sup>در</sup> غوث کبیر' ، ''ولی کامل''اور' بعظیم ولی'' کے القاب سے یاد کر چکے ہیں۔ملاحظہ ہو (تحقیقات صفر ۲۰۰۱)۔

صرف يہى نہيں بلكەنىس مسلكە كى صحت وصداقت كوبھى وەتسليم كر چكے ہيں حوالەملاحظە ہو: O چنانچە موصوف نے ايك ديو بندى ختصم كوجواب ديتے ہوئے لكھا ہے كە 'اگران كوالست بربكم كے جواب ميں اپنا بىلى كہنا معلوم نہ ہوتو كيا كہا جائے گا كہا نہوں نے بىلى نہيں كہا تھا' كہا تو كفار نے بھى تھا گر احرار ها اور ہيبت وجلالت خداوندى سے اور مؤمنين نے طوعاً واخلاصاً كہا تھا كيان كا دنيا ميں ہوگا كہ از راہ اخلاص بىلى كہنے والاكون تھا اور از راہ اكراہ كون؟ ملاحظہ ہو۔ (تو يرالا بھار صفحہ ۱۰ طبع خياء القرآن لاہور مطبوعہ ۱۹۵۵ء)۔

**اقل:** عمدی لا کھ پہ بھاری ہے گواہی تیری م**بلیک** ''تمام لوگ دہاں ایمان لائے کیکن یہاں پھرایمان لانے کے ساتھ مللّف بھی ہیں''(ملحّصاً)؟ تو**لولا**: اس عالم میں بلاا سنٹناءسب کے دل سے ایمان لانے کے نظریہ کے مخدوش ہونے کی تفصیل ابھی گزری ہے۔

**انہیں** اس کا پابند کیا گیا لیکن بحث اس جہان میں بھی انسانوں کوا یمان لانے کا مطلق کیا گیا اور اس جہان میں بھی انہیں اس کا پابند کیا گیا لیکن بحث اس میں نہیں ہے کہ مختلف عوالم میں ایک ہی امر کا کسی کو مللّف کیا جا سکتا ہے یا کیا گیا ہے یا نہیں؟ بلکہ بحث اس میں ہے کہ نہی نبوت کے حاصل ہونے کے بعد عالم کے بدلنے سے اپنی نبوت سے محروم ہو سکتا ہے یا اس کی نبوت دوسرے عالم میں غیر معتبر ہو سکتی ہے؟ اسی کو انہوں نے ثابت کرنا تھا تحران کا بید دعویٰ دلیل کے لیۓ تا حال ان کا منہ تک رہا ہے اور ضبح قیامت تک تکتا ہی رہے گا ان شاء اللہ

**خلاصہ** بیر کہ مولانا کا بیاستدلال غلط اور بے بنیادہی نہیں کتھا کُق اور قر آن وسنت کے بے شار تھوس دلاک کے خلاف نیز سخت سوءد بی کے ارتکاب پر مشتل بھی ہے (والعیا ذبابتٰد)۔

فیعلہ نبوم : آخریں ہم حرف آخر کے طور پرخود حضور سید عالم ﷺ کا اس سلسلے کا واضح فیصلہ سنائے دیتے ہیں جو آپ کی اس نبوت کے لیۓ عالم ارواح اور عالم بشریت کے فرق کرنے کے باطل ہونے کا بین ثبوت اور شاہد عدل ہے۔

چنانچة تبييهات جلداول ميں كم وبيش چوده كتب تخ ينج اور گياره كتب نقل كے حوالہ سے حضرت عرباض بن سار بير ين كى روايت سے رسول ﷺ للہ كابيار شاد مبارك لكھا جا چكا ہے كہ : ''انى عند اللہ فى ام الكتاب لـحاتم النبين و ان آدم لمنحدل فى طينته ''(فى رواية "عبداللہ بدل عند اللہ ) يعنى ميں بلا شبداللہ

تعالیٰ کاوہ برگزیدہ بندہ ہوں کہ آ دم الطّن لاکا ابھی ڈھانچہ بھی نہیں بناتھا کہ اللّٰدے ہاں امّ الکتاب میں میرا خاتم النہین ہونا فیصل اور معین ہو چکا تھا۔

الحل : معلوم ہوا کہ آپ ﷺ اس عالم میں صرف نبی ہی نہیں بنائے گئے تصے بلکہ خاتم النہین بھی متعین فر مائے گئے جو آپ کی اس نبوت کے ہمیشہ زوال سے پاک اور ہر عالم میں قائم ودائم ہونے کی دوٹوک متعین فر مائے گئے جو آپ کی اس نبوت کے ہمیشہ زوال سے پاک اور ہر عالم میں قائم ودائم ہونے کی دوٹوک دلیل ہے جس کی رو سے عالم بشریت میں صرف چارج سنجال دینے کا مرحلہ پیش آیا جے مرتبہ نظہور کہا جاتا دلیل ہے جس کی رو سے عالم بشریت میں صرف چارج سنجال دینے کا مرحلہ پیش آیا جے مرتبہ نظہور کہا جاتا دلیل ہے جس کی رو سے عالم بشریت میں صرف چارج سنجال دینے کا مرحلہ پیش آیا جے مرتبہ نظہور کہا جاتا ہو ہم مال ہیں تعائم ودائم ہونے کی دولوک میں ہوت کے ہمیں میں میں خاص کی رو سے عالم بین قائم ودائم ہونے کی دولوک میں ہے جس کی رو سے عالم بشریت میں صرف چارج سنجال دینے کا مرحلہ پیش آیا جسم مرتبہ نظہور کہا جاتا ہو ۔ ہم ۔ اس معنی پر علامہ ابن رجب اور حضرت غزالی کہ ماں علیہا الرحمۃ والرضوان سے خصوصی جزئیات جلد اول میں پیش کیئے جا

چنانچہ پیش نظر حدیث کاعربی متن اوراس کا اردوتر جمہ لکھنے اور بعض ائمہ حدیث ۔۔۔ اس کی صحیح نقل کرنے کے بعد موصوف نے لکھا ہے کہ'' آنخضرت ﷺ حضرت الظلیٰ کی تخلیق وایجاد ۔۔۔ پہلے نبوت ورسالت اور خاتم النبین کے منصب پر فائز ہو چکے تھے'(ملتحصاً) ملاحظہ ہو۔(توبر الابصار صفحہ ۱۴ ۳۲)۔

**کلپ قیر دان** موصوف کی کتاب <sup>2</sup> تنویرالا بصار 'کا مرکزی نکتہ مد ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے آپ ایک کو رمبارک کو پیدا فرمایا لیحنی حضور کا نور بمعنی حقیقی اول الخلق ہے پھرو ہی نور آباء کرام اور امہات وجدات طیبات سے ہوتا ہوا والدین کر میین تک پہنچا جسے صورت بشرید میں ملبوس فرمایا گیا۔لہٰذا آپ ایک بشر ہونے کے ساتھ ساتھ اس عالم میں نور بھی ہیں جس سے آپ کی کے متعلق موصوف کے موقف کی تعلیط ہوگئی کہ جب اس جہان والا آپ کا وہ نور مبارک اِس جہان میں بھی قائم ودائم ہوتو آپ کی اس جہان والی نبوت کیون میں معتر ہوگئی۔(تلك عشرة کا ملة )۔

الحمد نلدتعالی حق ہر حوالہ سے آفتاب نیمروز کی طرح کھل کر سامنے آگیا ہے مولانا پھر بھی اپنے باطل موقف اور اپنی آنا پر ڈ لے رہیں تو یہ کہا جا سکتا ہے کہ بیان کی قسمت ہے۔واللہ یقول الحق و ھو بھدی السبیل۔

نوٹ: اس پورے جواب کی تسوید مؤرخہ 1/ نومبر ۲۱۱-۱۰ مطابق ۲/ ذوالحجہ ۱۳۳۲ اھ شب چہار شنبہ کو بوقت ۳ بیج مدینہ طیبہ سے مکۃ المکرّ مہ (زاد ہما اللہ شرفاً) کے سفر مبارک کے دوران ساسکو شاپ سے مبلد ہ طیبہ تک بس میں عمل میں آئی اور سمبیض بعد میں کی گئی۔و ال حدمد اللہ۔

مقالط فر الم الم الم الم الم الم الم الم الدواح ميل آب الله مربق مكر عالم ناسوت مي جريل القلة آب ك <sup>معل</sup>م)**ے چاپ**:

" کیا ارواح کاملین کا بشری لباس میں منتقل ہونا ان میں کوئی تغیر وتبدل پیدا کرتا ہے یا نہیں؟" کا مستقل عنوان قائم کر کے اسے «ممکن ہے" کہہ کر اس سلسلہ کی مزید دلیل موصوف نے بید دی ہے کہ: " آپ کا عالم ارواح میں نبی شخ ارواح انبیاء علیمالسلام کوتعلیم دیتے اور ملائکہ بھی ان سے مستفید ہوتے تھے۔ گویا اللہ تعالی اوران قد سیوں کے درمیان واسطہ افاضہ واستفاضہ تھے لیکن نا سوتی بدن میں آنے کے بعد جبر میل کا سر دہوگیا آپ کے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان واسطہ افاضہ واستفاضہ تھے لیکن نا سوتی بدن میں آنے کے بعد جبر میل کے سپر دہوگیا آپ ان کی قر اُت سن کر قر اُت کرتے وضو نماز کا طریقہ با جماعت ادا کیگی کی کیفیت آپ کو سکھلاتے ہیں۔ ابتداء میں اِقو اُس کر آر پہ مغذرت کرتے ہوں کہ میں پڑھا ہوانہیں ہوں۔ اور اس کے بار بار توجہ اتحادی کے ذریعہ بشریت کو مغلوب روحانیت کو غالب اور عالم بالا کے ساتھ آپ کا تعالی کا دی ہوں ہے ہوں ہو توجہ اتحادی کے ذریعہ بشریت کو مغلوب روحانیت کو غالب اور عالم بالا کے ساتھ آپ کا تعلق میں کہ کرتے ہیں

المحلب: خدا کے کرنے سے مولانا پنی اس تقریر میں بھی ایک بار پھر بیا قرار کر گئے ہیں کہ '' آپ عالم ارواح میں بالفعل نبی شخے' جس کی مابعد کے ادوار میں نفی کے لیۓ معیاری دلیل درکارتھی مگرانہوں نے انتہائی سطح قسم کا استدلال پیش کیا ہے کیونکہ ان کی بحث محض بیہ ہے کہ صورت بشر بید میں جلوہ گر ہونے کے بعد آپ بھی کی اس عالم والی نبوت معاذ اللہ غیر معتبر یا تعطلی کا شکار ہوگئی جب کہ وہ دلیل اس امر کی دے رہ ہیں کہ عالم بشریت میں تشریف آ وری کے بعد دیگر بعض احکام میں تبدیلی واقع ہوئی جو کہ خارج از بحث ہے۔ نیز ان دیگرا مور میں بھی جبریل ایک کا آپ بھی کے اس طاور وسیلہ ہونا محض طاہ را اور صورة ہے۔ بالفاظ دیگر ان دیگر امور میں بھی جبریل ایک کا آ پ بھی کے لیے واسط اور وسیلہ ہونا محض طاہ را اور صورة ہے۔ بالفاظ دیگر ان کی وہ تعلیم صوری ہے عند الحققین وہ آپ بھی کے حضور بیہ سب پچھ خاد مانہ حیثیت سے لائے جیسے بعداز وصال مزار شریف پر آپ کی خدمت میں امتوں کے بیش کیے گئے درودوں رو کر کر رنے کے لیے فرشتے کی تعیناتی وغیرہ کہ اس کا بی بلاغ بھی خاد مانہ حیثیت سے ہواں لیے نہیں کہ آ پ بھی معاد اللہ اس ملک موکل

سیج تفصیل اس کی بیر ہے کہ حصول علم کے ذرائع دوطرح کے ہوتے ہیں: نمبرا' اختیاری کہ جن میں جانبیکن سے استاذی شاگردی کا تحقق بالقصد مطلوب ہوتا ہے جیسے مدارس میں پڑھنے پڑھانے کے مروجہ سلسلے۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اور نمبر ۲٬ جبری واضطراری ذرائع که جن میں مذکورہ امر مفقود ہوتا ہے مثلاً قلم ذریعہ علم ہے۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا ''الیذی عسل م سالقلم '' بڑی کریم ذات ہے جس نے قلم کوذریعہ علم بنایا ہے جب کہ قلم کوکوئی بھی استاذ نہیں سمجھتا۔اس کی نب ٹوٹ جائے تو کوئی نہیں کہتا ہے کہ استاذ جی قلم صاحب حادث کا شکار ہو گئے ہیں وجہ یہی ہے کہ وہ ذریعہ ُ جبری ہے۔

اسی طرح حفظ القرآن وغیرہ کی کلاس کا مانیٹر اپنے کلاس فیلوز کے اسباق سن کر بعینہ استاذ جسیا کا م کرتا ہے گر کوئی بھی عرف میں اسے استاذنہیں سمجھتا کہ وہ ذریعۂ اختیار کی نہیں۔

ہناءً علیہ حضرت جبریل الطبیق بھی آپ ﷺ کے جمعنی حقیقی معلّم نہیں کیونکہ نہ توان کو بحثیبت استاذ آپ کی طرف بھیجا گیااور نہ ہی بی ثابت ہے کہ انہوں نے آپﷺ کا استاذ بننے کا قصد کیا تھا۔

ای طرح اس کا بھی کوئی شوت نہیں کہ آپ ﷺ نے ان کا شاگر دبنے کی نیت فرمائی تھی جب کہ تھا کُق ودلاکل اور شواہداس کے برخلاف قائم ہیں۔ چنانچہ قر آن پڑھ کر سنانے والے جریل الظفلا سے طراللّہ نے آپ سے فرمایا:فاذا قدراً ناہ فاتبع قد آنہ ''جب ہم آپ کو قر آن پڑھ کر سنادیں تو آپ اس کی دہرائی کمل سن لینے کے بعد کیا کریں۔ (پارہ ۴۷ القیامة)۔

نیز بعض امور کی تعلیم ظاہراً جریل الظفاۃ دے رہے تھے'اس کے باوجود اللہ تعالٰی کا ارشاد ہے''الر حمن علم القرآن''رحن نے اپنے محبوب کو قرآن سکھایا۔( کنزالایمان)۔

**نیزان آیات ہے بھی اس پر دوشن پڑتی ہے 'و** مانتنزل الا بامرربك ''(پاره۲۱ مریم آیت ۱۰۹)۔ لا یسبقو نه بالقول و هم بأمره یعملون(پاره ۱۷ الانمیاءَ آیت *نبر ۲*۷)۔ لا یعصون اللہ ما امرهم ویفعلون مایؤ مرو ن(پاره ۲۸ *التحر*یم آیت نمبر ۲)۔

ربى آيت "علمه شديد القوى "؟ تواوّلاً:علّم كي ضمير كامرجع اللد تعالى ب(ق المه الامام المحسن وغيره ) - ثانياً: اگر حفرت جريل الظّيَلاً اس كامرجع موں جيسا كه ايك قول بو ترتفد ريشليم ان كى تعليم بمعنى حقيق نہيں بلكه مخص صورةً ب(لما ذكر ما) -

بناءً علیہ موصوف کا بیہ دعو کی کہ'' اقراء سن کر آپ معذرت کرتے ہیں کہ میں پڑھا ہوانہیں ہوں'' بلا دلیل اوران کی ذاتی نوعیت کی رائے ہے کیونکہ آپﷺ نبی اُمّی ہیں یعنی سی بھی فرد مخلوق سے پچھ نہ پڑھنے والے پس ما انا بقاری کا جواب دے کر آپ نے معااللہ جبر میں الظیلا سے پچھ معذرت نہیں فرمائی بلکہ اپنے نبی امی ہونے کی شان کاعملی اظہار فرمایا کہ تہمارے کہنے پر پچھ پڑھوں تو بیہ میری نبی امی ہونے کی شان کے

منافی ہے۔لہذا معنی بیہ دوگا کہ آپ کے کہنے پر پڑ ھنے کا کام کرنے والانہیں ہوں۔ جیسے حضرت سید ناخلیل الظیلائ نے الا وَ میں ڈالے جانے کے بعد جبر میل الظیلائی امدادی پیش کش کو قہول نہ فر مایا مزید انہوں نے جب بیہ کہا کہ اللہ کے حضور کوئی درخواست ہوتو فر مائیں' آپ نے فر مایا وہ میرے حال کو بہتر جانتا ہے کیونکہ انہوں نے اسے شان تو کل کے منافی تصور فر مایا۔

یوں بھی معنی کر سکتے ہیں کہ آپ کے کہنے پر نہ تو اب پر ھتا ہوں اور نہ ہی بھی پڑھوں گا کیونکہ اس تر کیب میں اسم فاعل بمعنی فعل مضارع ہے جس میں زمانۂ حال واستقبال ہے جس کی تائیداسی روایت کے بعض طرق میں پائے جانے والے اس کے متبادل الفاظ سے بھی ہوتی ہے۔ چنانچہ ایک روایت میں 'مَا اَنا بِقَادِئَ'' کی ہجائے مَا اَقُراْ کے الفاظ آئے ہیں یعنی میں نہ پڑھتا ہوں نہ پڑھوں گا۔

ملاحظه مو (کرمانی شرح بخاری جلدا صفی ۳۳ طبع بیروت جاء فی روایة ما اقرأ قال النووی یحوزان تکون ما ههنا ایضاً نافیة )۔

تلميذ حضرت صدرالشريعة علامة فتى شريف الحق امجدى رحمة اللد تعالى عليه لكصتر بي -

ما انا بقاری کاتر جمدعام طور پر بید کیا جاتا ہے کہ میں پڑھا ہوانہیں کیکن ہمارے مشائخ نے بیتر جمد کرایا <sup>دو</sup> میں نہیں پڑھتا'' بیتر جمہ زیادہ انسب وارج ہے.... بیتر جمہ محاورۂ عرب کے مطابق بھی ہے کہ بیہ تر کیب حال یا استقبال کے لیے استعال کرتے ہیں جیسا کہ (الی) حضرت صدیق اکبر نے فرمایا ماانا بفاعل (نزہۃ القاریٰ جلدا'صفحہ ۱۹۱'طبع برکاتی کراچی)۔

نیز علامہ سیدغلام جیلانی علیہ الرحمۃ ارقام فرماتے ہیں: ''انکار کرتے ہوئے فرمایا ''ماان ابقاری'' میں تونہیں پڑھتا''(بشرالقاریٰ ۱۰۹)۔

نیز حضرت مفتی احمد یارخاں تعیمی لکھتے ہیں : عام شارعین اس کے معنّٰی کرتے ہیں ہیں کہ مجھے پڑ ھنا نہیں آتا میں امی ہوں مگر بید قوی نہیں (الیٰ) مطلب ہیہ ہے کہ اے جبریل اس وقت میں نہیں پڑھنے والا (الیٰ)اس فرمان عالی میں اپنا منصب حضرت جبریل کی خدمت اور قرآن کے درجے کا تعیّن فرمایا ہے (مرآ ۃ ۸ صفحہ ۹۹)۔

نیز حضرت مفتی شریف الحق امجدی نے لکھا ہے کہ آپ غار حرامیں مشاہدہ ذات وصفات میں مستغرق شصاس کیفیت سے ان آیات کی طرف متوجہ کرنے کے لیے تین بار جھنجھوڑنے کی بجائے کہ ادب کے منافی تھا' سینے سے لگا کرقوت بھر دبایا (ملخصاً) (نزہۃ القاریٰ صفحہ ۱۹۳٬۱۹۳)۔

جس سے مصنف تحقیقات کے موقف کی ہم حال نفی ہوتی ہے۔

یہی وجہ ہے کہ جب جبریل الظلفان نے پوری آیت سناتے ہوئے کہا''اق۔ راء بیاسہ ربٹ الیڈی حسلے '' آپ اپنے خالق وما لک کانام لے کر پڑھیں اور آپ کی توجہ اس طرف مبذ ول کرائی کہ وہ آپ کو پڑھانے والے نہیں بلکہ آپ تک آپ کے معلم حقیقی کا کلام پہنچانے والے ہیں تو آپ نے فوری طور پر پڑھنا شروع فرمادیا۔

علاوہ ازیں'' قارئی کا معنیٰ'' پڑھا ہوا'' کرنا از حد غلط بھی ہے کیونکہ بیا سم مفعول والا معنی (اور مقرقہ کا ترجمہ) ہے پس اس کا صحیح معنی ہے'' پڑھنے والا'' مولانا پھر بھی نہ مانیں تو اسی منوال پر وہ ان جملوں کے کیا معانی کریں گے۔مااللہ بیغافل ما انت بفاعل ۔ ما انت بتابع ۔ ما بیصنام ۔ بمؤ من لنا۔ قول الصدیق لابی سفیان ''ما انا بفاعل'' کما فی ابن ہشام۔

الغرض حضرت جمر مل الظلفة كا وحى لا ناوغيره خادمانه حيثيت ت قط مخدومانه حيثيت سے يا بمعنى حقق معلم ہونے كے حوالد سے ندتھا جس كى مزيدتا ئيداس سے بھى ہوتى ہے كہ شب معران ميں وہ آ پ بھاكو براق پرسوار كراكرا آپ كى ركاب كوتھام كرچلے تھے 'الحذ جبريل الظلفة بر كابه و ميكائيل زمام البراق ''و ھما من اكابر الملكة ''حضرت جبر ملى الظلفة نے آپ كى ركاب پكرى اور ميكائيل الظلفة نے (آپ كى سوارى) براق كى لگام تھامى جب كہ وہ دونوں اكابر ملك كم سے ميں - (المعران الكبرلام ام جم الدين العظيمي 'صفح الا

نیز حضرت شیخ مصلح الدین سعدی رحمة اللہ علیہ بارگاہ رسالت میں عرض کرتے ہیں ۔ خدایت ثنا گفت و تجمیل کرد زمیں بوس قد رتو جبر میل کرد لیعنی اللہ تعالیٰ نے آپ کی تعریف فر مائی ہے اور آپ کے بارے میں تعظیمی کلمات ارشاد فرمائے ہیں اور آپ کو واجب التعظیم قرار دیاہے۔ نیز جبر میل الکین کو آپ کے رہنہ کی زمین کا چو منے والا (خادم) بنایا ہے۔(بوستان سعدیٰ صفحہ ، طبیع قد بی کراچی)۔ بعض اکا بر برزرگان دین نے حضرت شیخ سعدی علیہ الرحمۃ کے حوالہ سے ان کا یہ صفمون ان الفاظ سے محرش است کمیں یا بیز ایوان محد (ﷺ) جبر میل امین خادم و در بان محمد (ﷺ)

یعنی عرش الہی حضور کی بلند شان کے آگے ایسے ہے جیسے کسی او پنچ محل کی سیر ھی کا نچلا قدم ہو نیز

حضرت جمر مل امين عليدالتحية والتسليم آ پ مل كے خادم ودربان كى حيثيت ركھتے ہيں۔ ملاحظہ ہو۔ (مقام رسول مل صفحة ازاستاذ العلماء شخ القرآن علامه فيضى رحمد الله تعالى)۔ حضرت شخ د تباغ (جنہيں موصوف نے دعظيم ولى كامل اور غوث كبير ' لكھا ہے ) نے حضرت جبر مل اللہ كو صفور سے فيض لينے كامتاح قرار ديا اور فرمايا ہے : و سيد نا جبريل انسا حلق لى خدمة النبى صلى اللہ عليه و سلم ' لينى سيرنا جبر مل الله بيدا ہى اسى ليے كي كے كہ ہى كريم مل كى خدمت كريں اور آپ كے خادم ہوں۔ (ابريز صفحة الام الله بيدا ہى اسى ليے كي تك كہ ہى كريم اللہ كى خدمت كريں اور آپ

خلاصہ بیر کہ اس دنیا میں حضرت جریل الظلف کا حضور ﷺ کے پاس احکام الہی کا لانا خاد مانہ حیثیت سے تھا نیز بیر کہ''م ان ابقار ی''فر ما کر آپ نے ان سے استغناء خلاہر فر مایا اور آپ کا إقراء سن کر پڑھنے سے انکار فرمانا آپ کے تلمیذ رحمٰن ہونے کی بناء پر تھا۔ نیز بیر کہ حسب تصریح'' بعظیم ولی کامل وغوث کبیر''جریل الطلف نے آپ سے لیٹ کر آپ کوفیض دیانہیں بلکہ آپ سے فیض حاصل کیا۔اور برتفذ پرتسلیم وہ کے القلہ م

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ید الکاتب کی مثال پر محض خاد ماند حیثیت سے اللہ تعالیٰ کی امانت اور حضور کی چیز حضور کی خدمت میں پہنچانے آئے تصاور اسی حیثیت سے آئے رہے جوان کے لیئے بہت بڑا اعز از تھا جس سے اس مقام پر اس سلسلہ کے جملہ اقوال علماء میں مطابقت بھی ہوگئی۔و الہ حمد اللہ علی ذلك۔

**اقل:** آخر کعبہ شریف کے مقام ملتزم پر کعبہ سے چمٹ کر حضور نے دعا بھی تو فرمائی ہے نیز کعبہ کا طواف بھی فرمایا ہے تو کیا آپ اللہ کے انوارونجلیات کو وصول فرمانے کے لیے کعبہ کے معاذ اللہ محتاج تھے؟ نہیں اور ہرگزنہیں۔ وصلی اللہ علی سید نا و علی آلہ و صحبہ اجمعین۔

**مثالط ٹیمرا کی تام نمادد کل ٹیمرتا**( پہلی دحی کے موقع پراضطرابی کیفیت طاری ہوئی) **ے جاپ**: مصنف تحقیقات لکھتے ہیں:'' گھر پہنچنے پرکس قد راضطرابی کیفیت طاری ہوئی تھی؟ کتب احادیث اور کتب سیرت میں ان کا مطالعہ کیا جاسکتا ہے''۔ (تحقیقات'صفحۃ ۵)۔ **الم** مہر ہے ہوت

**المحاب**O: اس سے ''کنت نبیا'' کے ضمون کی گفی ثابت نہیں ہوتی۔

نیز مطلقاً خوف یا اضطرابی کیفیت بھی منانی نبوت نہیں کیونکہ اس طرح کی بعض کیفیات تو اعلان نبوت کے بعد کے دور میں بھی اوقات نزول وحی کے دفت ظہور پذیر ہوتی تھیں۔ چنا بچہ حضرت حارث بن ہشام کی کیاس وال کے جواب میں کہ آپ کے پاس وحی کس طرح سے آتی ہے فرمایا: ''احیان یا یہ میں مثل صلصلة الحرس و هو اشدہ علی '''یعنی بعض اوقات گھنٹی کی ٹن ٹن کی طرح آتی ہے اور اس طرح کی وحی سے مجھے انتہائی خت جسمانی کوفت کا سامنا کر نا پڑتا ہے۔

حضرت الم المؤمنين صديقة رضى اللدعنهما فرماتى ميں: ''ول قد رأيته ينزل عليه الوحى فى اليوم الشديد البرد فيصم عنه وان جبينه ليتفصد عرقا ''ميں ف سخت سردى محموم ميں كامل انہاك ك ساتھ آپ بي كانزول وى كى كيفيت كوا پن كھوں ہے ديكھا كہ اس كيفيت كرزائل ہونے كے بعد آپ كى پيشانى ہے پيد فيك رہا ہوتا تھا۔ ملاحظہ ہو (ضحيح بخارى جلدا مسخة الطبع كراچى)۔

خوف کے مطلقاً منافیٰ نبوت نہ ہونے کی ایک دلیل حضرت مویٰ کلیم علیہ الصلاۃ والسلام کا واقعہ بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے عکم پر انہوں نے اپنی لاٹھی کو زمین پر پھینکا تو وہ عکم الہٰلی سے اژ دہا بن گئی حضرت کلیم نے گھبر اہٹ محسوس فرمائی اورادھرسے جانے لگے۔فرمایا موٹی ! وا پس آ جا کیں ' و لا تدخف انسی لا یہ حساف لدی المہ سلون'' اور آپ مت ڈریں تو میرے رسول ہو۔ ( قرآن جیڈپ ۱ انہ کی رکو ۱)۔ O علاوہ ازیں بیاضطرابی کیفیت (معترض کی زبان میں ) بھر چالیس برس پہلی دی کے زول کے بعد

کے زمانہ میں تقلی جس میں آپ بی کا نبی ہونا خود معترض کو بھی تسلیم ہے بلکہ موصوف نے بیہ کتاب ککھی ہی اس کے اثبات میں ہے پس جوز مانہ خودان کے حسب اقرار آپ کے نبی ہونے کے ثبوت کا ہے اسے نبوت کی نفی کے طور پر پیش کر ناقطعی طور پر قطعی الثبوت نبوت کا انکار ہے جس کے کفر ہونے سے معترض کو بھی انکار نبیس ہو سکتا جس کا انہیں سمجھ نہ آنا سخت جیرت انگیز اور انتہا کی تعجب خیز ہے۔ پناہ بخدا۔ **مقالط فیم (۲ کی دلیل فیم (۲** ( پہلی وحی کے موقع پر جبر میل الظینہ سے دہانے سے قوت برداشت انتہا ہو کو پنچ گئی )

**سے گاپ**: ایپ دعویٰ مذکورہ کی مزید دلیل دیتے ہوئے مصنف تحقیقات نے لکھا ہے کہ: '' پہلی وحی: جرائیل امین الکلالا آپ کوسینہ سے لگا کردباتے ہیں تو آپ فرماتے ہیں حَتَّی ہَدَغَ مِنِیَّ الْحُهُدُ (الجہد کے لفظ پر رفع)حتی کہ میری قوت برداشت اپنی انتہاءکو پنچ گئی تھی اس کا اس سے زیادہ دبانا میرے لیے نا قابل برداشت تھا۔ سؤال یہ ہے کہ عالم ارواح میں آپ کلا ان کے لیے نبی ہوں اللہ تعالیٰ سے براہِ راست فیوضات حاصل کرکے ان کی تربیت فرمائیں تو لامحالہ آپ کی روحانی قوت ان سے زائد ہونی چاہے کہ لازم ہے کہ ہر نبی اپنی امت سے روحانی قوت میں زائد ہوتو پھر آپ کی قوت ان سے زائد ہونی چاہئے کہ لازم ہے کہ ہر نبی اپنی کر کے ان کی تربیت فرمائیں آپ ڈی ان کے لیے نبی موں اللہ تعالیٰ سے براہِ راست فیوضات حاصل

الجواب: اس کے بھی کسی لفظ کا یہ عنیٰ نہیں کہ اس دقت' کے نہت نہیا ''میں مذکور نبوت ختم ، غیر معتبر یا معطل ہوگئی تھی نہ اس میں بیر ہے کہ جبر میل الطلی کے دبانے سے قوت بر داشت کا انتہاء کو پنچ جانا نہی نہ ہونے کی دلیل ہوتا ہے۔

اس سے قطع نظر یہاں جریل اللظ کا آپ کودبانا آپ بھا کی روحانی قوت سے تقابل کے طور پر تعا ہی نہیں بلکدا پی طرف متوجہ کرنے کی غرض سے تھا (کسا قلد مر قبیل ذلك) جو مصنف تحقیقات کے الگلے اعتراض سے بھی واضح ہے اور حقیقت یہ ہے کہ اس وقت بھی آپ بھ روحانی قوت میں جریل اللظ سے بدر جہا بڑھ کرتھے چنانچہ علامہ شخ شنوانی علیہ الرحمۃ نے اس سؤال کا جواب دیتے ہوئے کہ بشریت قوت ملک کی تاب نہیں لاسکتی پھر آپ بھ کی بشریت کیوں سالم رہی ؟ ایک جواب نیقل کیا جاتا ہے کہ جریل اللظ سے اس وقت صورت بشری میں تھے پس یہاں بشری قوت بھا ہ ہری قوت تھی ۔ اس خال کا جواب دیتے ہوئے کہ بشریت قوت ملک بیں: ''احیب ایہ صاب ان قوۃ النبی بھا اعطم من قوۃ جبریل اللظ ''لا کا جواب ہے تھی اس کے بعد ارقام فرماتے دیا گیا ہے کہ نبی کریم بھی کی قوت 'جریل اللظ کی قوت سے کئی گنا زیادہ ہو اس کے ایک جو اس میں جر

ان کے دبانے سے فناء نہ ہوئی۔

لا حظہ ہو (حامیة الشوانی علی مختر ابن ابی جرة صفیہ ۲۵ طبع دار الفکر) ۔ نیز صدر المدرسین شیخ الحدیث امام الخو علامہ سید غلام جیلانی میر شمی رحمة اللہ علیہ جبر یل تلظ کے صورت بشری میں ہونے والے جواب کوعلامہ طبی کے حوالہ ۔ فقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں'' بلکہ ظاہر یہی ہے کہ جبر میل امین علیہ الصلو ۃ والسلام نے اپنی پوری ملکی طاقت سے د بوچا تھا اس لیے کہ بشری صورت میں آنے سے ملکی طاقت فنا نہیں ہوجاتی اور اس میں اصلاً استبعاد بی کہیں چہ جائیکہ نا درست تشہر ایا جائے کیونکہ جبر میل امین علیہ الصلو ۃ والسلام نے اپنی پوری ملکی بی کہیں چہ جائیکہ نا درست تشہر ایا جائے کیونکہ جبر میل امین علیہ الصلو ۃ والسلام نے اپنی پوری ملکی بی کین اس کے باوجودان کی طاقت کوسید عالم صلی اللہ تعانی الصلو ۃ والسلیم اگر چہ زبر دست طاقت رکھتے میں لیکن اس کے باوجودان کی طاقت کوسید عالم صلی اللہ تعالی علیہ وا کہ وسلم کی طاقت کے مقابل وہی نسبت ہے جوقطرہ کو دریا کے ساتھ یا ذرہ کو آ فتاب سے (الیٰ) بید دسری بات ہے کہ اس خدائی طاقت کے مقابل وہی نسبت ہے نہیں لیکن اس سے ملکی طاقت کی نبو کی طاقت صد زونی در کنا راماوات بھی لاز مہیں آتی ۔ پر عراف ہم کی کو ترک کر کے خلاف ظاہر اختی اور نے کی کیا ضرورت ہے؟ الیٰ حلیہ وقل ہوں ہم کی طاقت کے مقابل وہی نسبت ہے علامہ تریف الحق احدی نبو کی طاقت صورون ہے؟ الیٰ کی دوسری بات ہے کہ اس خدائی طاقت کا ظہور کبھی ہوتا بھی میں لیکن اس سے ملکی طاقت کی نبو کی طاقت سے فرونی در کنا راماوات بھی لاز مہیں آتی ۔ پر طال ہر معنی کو تر ک میں کہ میں تی ہوت اور این ہے کہ الہ حمل خطرہ ہو (بشر القاری صفر النا طبق ملہ ہو اس معنی ہو ہو ہے کی کو جہ سے علامہ تریف الحق امجری فرماتے ہیں کہ الہ جھائی ورفون پر چنے کی صورت میں ' ایک تو جبیہ بی تھی ہو مشتے کی طاقت یا مشقت اپنی حد کو کی پنی لیں یعنی لا جس خطر ہو ور بھر معنی ہو ہو ہو کی ہو ہو ہو تی کی ہو تی ہو ہو ہو ہو ہو کی ہو ہو ہو تی کی ورت ای کر نہیں تا ہو ہو ہو ہو تی کی ہو ہو ہی ہو ہو ہو ہی کی ہو ہے کی میں کو ہو ہے کی ہو ہو ہے کی میر ہے د ہو خو تی ہو ہو ہو ہو تی ہو ہو ہو تی ہو ہو ہو ہو ہو تھا کی ہو ہو ہو تی ہی ہو ہو ہو تی کی ہو ہو ہو ہو ہو تی کی طاقت یا میں ہو ہو ہو ہو تی کی ہو ہو ہو تی کی طاقت یا مشعن ہو ہوں ہو ہو ہو کی کی ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہی ہو ہوں ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو خو ہو ہو ہو ہ

حضرت مفتی احمد یا رخان رحمة اللد تعالیٰ لکھتے ہیں: '' یہاں لفظ مِسنے سے معلوم ہوتا ہے کہ کہ میری طرف سے حضرت جبریل کو مشقت پنچی کہ انہوں نے سارامکی زورختم کردیا''۔ ( مراۃ جلد<sup>مش</sup>تم' صفحہ۹۵ طبع ضایاء القرآن کا ہور )۔

خلاصہ بیر کم 'بلغ من المجھد'' کے الفاظ سے مصنف تحقیقات کا بینتیجہ نکالنا کہ جریل الظیلانی قوت' آپ لی کے صورت بشریہ میں ہونے کے باعث آپ کی روحانی قوت سے زائدتھی پھر اس سے اس وقت آپ کے نبی نہ ہونے پر ان کا استدلال بے بنیاڈ خود ساختہ اور غلط ہی نہیں 'ان علماء اہل سنت کی منقولہ بالاتصریحات کے خلاف بھی ہے۔ **مقالط ٹیر ' کی تام نبادد کی ٹیر کی مز**ر پر لیل کی قوت انتہاء کو پنچ گئی ) سے قال ہے: موصوف نے اپنے دعویٰ کی مزید دلیل کے طور پر کھا ہے کہ: '' حسّی بلغ منی المجھد '' زہر کے

ساتھ پڑھا جائے تومعنی بیہ ہے کہ جبرائیل الطّیحۃ مجھے دبانے میں اپنی قوت وطاقت کی انتہاءکو پنچ گئے ٔ اس ہے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

زیادہ دباناان کے بس میں نہیں تھا۔ سؤال ہیہ ہے کہ (الیٰ) جبرائیل کی قوت وطاقت ایک شخص کود بانے میں اپنی انتہاء کو پہنچ جائے جو کہ کوہ طور کواٹھا کر فضا میں کھڑار ہا۔ زمین کواٹھا کہ آسان دنیا کے قریب لے جا کر الٹا دیا یہاں اتنا کمز ور کیوں کہ ایک شخص کو دبانے میں اس کی قوت انتہاء پہنچ گئی تو لامحالہ تسلیم کر ناپڑے گا کہ محبوب کریم علیہ الصلاۃ واکتسلیم کی روح اقد س کے بدن سے تعلق سے قبل قوت اور تھی جو بدن میں حلول وسریان کی وجہ سے ضعف ونا تو انی سے دوچار ہوگئی تھی گر جب معراج شریف سے اللہ تعالی نے مشرف فر مایا تو اس وقت بدن اقد س بھی سرا سرنور بنا ہوا تھا اس لیے جبرائیل تمام تر قوتوں کے باوجو د آپ کی رفتاراور اس بے پر نبی کی پرواز کا ماتھ دند دے سکے اور بال ہوا تھا اس لیے جبرائیل تمام تر قوتوں کے باوجو د آپ کی رفتاراور اس بے پر نبی کی پرواز کا ماتھ دند دے سکے اور بال برابر بھی آگے جانے کی ہمت نہ کر سکے۔ لہٰذا عالم ارواح میں محبوب کریم تھی ۔ یہی وجہ شراح حالت سے محتلف تھیں اور بشری حالت والی حالہ اور اس بے پر نبی کی پرواز کا ملاحیتیں اس بشری حالت سے محتلف تھیں اور بشری حالت والی طاقت تجر دوالی استعدادوں سے محتف ہو جگ میں میں میں میں میں میں میں میں اس فران کہ میں اور ہنری حالت دوالی ہو ہو ہوں کی ہو ہو ہو کہ کی ہو کہ کہ ملاحیتیں اس بشری حالت سے محتلف تھیں اور بشری حالت والی طاقت تجر دوالی استعدادوں سے محلف ہو جگ میں میں خوں کر کم

ملاحظه مو (عمدة القارى جلدا ُصفحه ٤٤ ارثادالسارئ جلدا ُصفحه ٩ مرقاة جلداا ُصفحه ٨ ا البعة اللمعات جلد ٢ صفحه ١٣٣٢ شك ان حبريل في حالة الخط لم يكن على صورته الحقيقة (الي) فيكون استفراغ جهد ه بحسب صورته التي تحلي له وعظه الخ).

اگر صرف عارضی بشری روپ اس قدر حائل اور مانع ہو سکتا ہو کیا اصلیٰ حقیقی اور دائمی بشریت کا اثر ظاہر نہیں ہو گا اور مانع پیدا ہی نہیں ہو گا؟ یقیناً لازم اور ضروری ہے۔ یہ حقائق حدیثیہ اس کے شاہد صادق اور دلیل ناطق ہیں (ملتحصاً بلفظہ )(تحقیقات صفحة ۵۵٬۵۳٬۵۳٬۵۳)۔

**الجاب**: اس سے پہلے والی مولانا کی دلیل کے جواب میں ہم متعدد علماء اہل سنت کی کئی تصریحات پیش کرآئے ہیں کہ آپ کی صورت بشری میں جلوہ گری کے بعد آپ کی روحانی قوت سے جبریل الکیلا کو زائد سجھنا اسی طرح حضرت جبریل الکیلا کے تمثل بشریت میں ہونے کی حالت میں ان کی قوت ملکی کو کمز ورکہنا دونوں غلط ہیں، نیز مصنف تحقیقات کی پیش کردہ اس عبارت کا صراحة ردبھی ان علماء سے قبل کیا جاچکا ہے۔

پھر یہاں مصنف تحقیقات کی بیمنطق بھی بڑی عجیب ہے کہان کے بقول اتنے کمز درہوں معاذ اللہ جبریل الظلی مگراس سے لامحالہ تسلیم کرنا پڑے بیہ کہ آپ ﷺ کی روح اقدس مدن میں حلول کی دجہ سے ضعیف و ناتوانی سے دوچار ہوگئی (العیاذ باللہ)۔

پھرا نتہائی غیر مختاط انداز میں روح اقدس کے متعلق بے دھڑک ضعف دیا توانی کے الفاظ کا آ زادانہ

استعال بھی ساتھ اور وہ بھی محض اٹکل اور پچو سے جسے شاہد صادق اور دلیل ناطق کا درجہ بھی دے دیا گیا و لا حول و لاقوۃ الا باللہ العلی العظیم۔

بر نقذ ریشلیم اس سے زیادہ سے زیادہ بین کا ہر ہوگا کہ بعض کیفیات میں کچھ تبدیلی آئی کیکن بیکس لفظ کا معنی ہے۔ حضور کی کست نبیا والی نبوت ختم یا غیر معتبر یا معطل ہوگئی۔ پھرا گرید درست ہوتو کیا جبریل الطلیع کی اس وقت صورت بشرید میں آمد کی وجہ سے ان کی رسالت ختم یا غیر معتبر یا معطل ہوگئی تھی یعنی آپ اس وقت رسول نہیں رہے تھے اگر نہیں اور ہر گرنہیں تو حضورا قدس کی کی نبوت پر بینظالمانہ تکم کیوں لگایا جارہا ہے؟ خدار اافساف۔

قرآن مجید میں متعدد مقامات پر صورت بشرید میں متمثل ہو کرآن والے ملئکہ کرام علیم السلام پر 'رسل ''کااطلاق اوراس حالت میں بھی ان کی رسالت کا ثابت ہونا مذکور ہے صرف یہ ہے کہ لوگوں کو اس وقت پتہ چلا جب انہوں نے اپنے رسول ہونے کو ظاہر فر مایا و ھے کذا نبینا تھے۔ چنانچہ وہ ملئکہ کرام جو سادہ روحسین لڑکوں کی شکل میں حضرت ظیل اور حضرت لوط الکھنٹ کے پاس آئے تصان کے بارے میں قرآن مجید میں ہے۔'ولے قد جاء ت رسلنا ابراھیم بالبشری'' و لما جاء ت رسلنا لوطا ''قالوا یلوط انا رسل رہل''۔ (پارہ ۲۰ مرد ۲۰ ملنا ابراھیم بالبشری'' و لما جاء ت رسلنا لوطا ''قالوا یلوط انا

خود حضرت جبریل الطلائ کے بارے میں ہے کہ جب وہ حضرت مریم کے پاس مکمل بشرین آئے اور انہوں نے پر یشانی ظاہر کی تو آپ نے ان سے فرمایا' اندما انا رسول رہك ''(پارہ ۲ انمریم کا ۱۹۱)۔

ر ہا یہ کہ معراج شریف کے موقع پر حضور کاجسم مبارک سراسر نور بنا ہوا تھا اس لیے آپ آ گے گئے اور حضرت جبریل ایک بال برابر بھی سدرہ سے او پر نہ جا سکے تو کیا اس سے قبل اور بعد آپ کاجسم مبارک سراسر نور نہیں تھا؟ نہیں تھا تو اس کی دلیل؟ نیز آپ کی تنور برالا بصار کا مصرف جو آپ ﷺ کے نور مبارک کے اول الحلق ہونے اور لباس بشری میں ملبوں ہو کر آنے کے اثبات میں ہے اور اس کی وضاحت میں کہ اسی نور کے باعث آپ کا بدن مبارک منور اور تاریک ساریہ سے پاک تھا۔

اس سے قبطع نظراس کا زیادہ سے زیادہ مفہوم یہ ہوگا کہ شب معراج حضور کی اس قوت وطاقت کاظہور ہوا جو پہلے موقع پر نہ ہوا جب کہ خودلکھ چکے ہیں کہ عدم ظہوراور ہے اور ثبوت وتحقق اور ہے ۔ (توریالا بصار صفحہ ۱۰۹)۔ جب کہ شب معراج بشریت مقدسہ بھی ساتھ تھی ورنہ وہ معراج جسمانی نہیں رہے گی محض روحانی قرار پائے گی جس سے مولانا بھی قائل ہیں تو لامحالہ یہی نشلیم کرنا پڑے گا کہ بیصرف ظہور وعدم ظہور کی بات ہے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

عدم وجود دعدم ثبوت کا معاملہ نہیں۔ وللہ الحمد۔ مظا**للہ نبر لا کی تام نبادد کمل نمبر لا** (صورۃ بشریہ میں آنے کے بعد حضرت عز رائیل الظیلا کی آنکھ کا پھوٹنا) مصحاب:

بخاری مسلم کے حوالہ سے حضرت موٹی الظیلا کے طمانچہ سے حضرت عزرائیل الظیلا کی آئلھ کے پھوٹ جانے کا واقعہ بیان کر کے لکھا ہے: ''سؤ ال بیہ ہے کہ اگر ملک الموت اپنی حالت میں ہوتے تو کیا ان کو موٹی الظیلا کا مکا لگ سکتا تھا اور کیا وہ اس سے متأثر ہو سکتے تھے اور اس تکلیف پر شکایت کی نوبت آ سکتی تھی ؟ یقیناً نہیں ۔ تو محالہ دونوں حالتوں میں فرق کرنا ضروری ہے ۔ اور اگر محض دوپ بشری اختیار کرنے پہتبدیلی پائی جاسکتی ہے تو حقیقی بشری بدن میں محبوں ہونے پر تغیر وتبدل والی حالت کیونکہ وقوع پذیر نہیں ہوگی ؟ (ملخصاً) ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفرہ ۵)۔

المحلب: زیر بحث میدا مرئیس کہ دور کے تعلق بالبدن کے بعد مطلقا اس کے بعض حالات میں تبدیلی ردنما ہوتی ہے بلکہ بحث صرف اور صرف اس میں ہے کہ خصوصیت کے ساتھ سید عالم ﷺ کے دور ونو ر مبارک کے آپ کے جسد پاک سے متعلق ہونے کے بعد آپ کی عالم اروارح والی بالفعل نبوت نفیر معتبز کا لعدم یا معطل قرار پا گئی تھی اور کم از کم بیر کہ دور اگر نبوت ور سالت سے بالفعل متصف ہوتو بدن میں آنے کے بعد اس کا وصف نبوت ور سالت کا لعدم ہوجا تا ہے۔ جب کہ پیش کر دہ روایت کا کوئی ایسالفظ نہیں ہے جس کا می معنی ہو۔ ر زیادہ سے زیادہ اس سے روا تا ہے۔ جب کہ پیش کر دہ روایت کا کوئی ایسالفظ نہیں ہے جس کا می معنی ہو۔ ملکت میں بھی فرق آیا ؟ اس میں ایسا کوئی لفظ نہیں ہے جس کا می متک ہو۔ ملکیت میں بھی فرق آیا ؟ اس میں ایسا کوئی لفظ نہیں ہے جس کا ہو میں کی

O پھر مولانانے اس میں سید عالم ﷺ وضح اپنے قیاس سے شامل کیا ہے جب کہ مسئلہ امور غیب سے ہے اور بھی کیفیات ذات حضوراما م الانبیاء کا جس میں قیاس قطعاً نہیں چلتا لہٰذااس سے '' کہ ست نبیا ''والی نبوت کی نفی سی طرح ثابت نہیں ہوتی۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

صفحہ ۱۷)۔ پس تخیل کے متأثر ہونے کی بنیاد پر ملکیت ورسالت کو متأثر قرار دیناایسے ہوگا جیسے سی کے لباس پھٹ جانے پرخوداسے پھٹا ہوا کہہ دیا جائے۔ O مولانا کے اس''لا جواب کلام'' کا بیہ مطلب بن رہاہے کہ نبی ورسول اگر جسمانی طور برزخمی ہوجائے تو

ی مسلس کونا ہے اس کا بواب للام کا نیہ صحب بن رہا ہے کہ بی در بول احرب ممال طور پر رہ با وجائے کو اس سے اس کی نبوت درسالت پر بھی اثر پڑتا ہے جو صرت کے البطلان ہے۔ سید عالم ﷺ غز دہ احد وغیرہ کئی مواقع پر زخمی ہوئے حتی کہ شدت الم کے باعث بیٹھ کرنمازیں ادافر ما نمیں بلکہ بہت سے اندبیا علیہم السلام کو شہید کیا گیا تو کیا معاذ اللہ دہ نبی اور رسول نہ رہے؟

ارسلتنی کے الفاظ اس حالت میں بھی حضرت عز رائیل الطّیقیٰ کی رسالت کے باقی ہونے پر شاہد عدل ہیں والحمد اللہ۔ محافظ مذکر مدید و اللہ کی مرد سرخوں سے مراج کی توزید میں کی سال ہے۔

مظالل فبرا کن تام نہادد کیل فبر ک (تیج خوابوں سے دحی کا آغاز ہوا تا کہ اچائک دحی سے بشریت فناءنہ ہوجائے ) سے مکالب:

موصوف نے اپنے دعویٰ کی مزید دلیل بیدی ہے کہ: ''سید الانبیاء ﷺ پر وحی کا آغاز بیچ خوابوں کے ساتھ کیوں کیا گیا جب کہ آپ عالم ارواح میں ارواح انبیاء وملئک کے لیے نبی اوران کے معلم تھ کیوں نہ جرائیل امین اپنی اصلی شکل میں وحی لے کر حاضر ہوئے ؟ چھ ماہ تک بیچ خوابوں پر اکتفا کیا گیا بعد از ال جرائیل الکی بشری حالت میں ڈھل کر حاضر ہوئے ۔ چونکہ آپ بشری حالت میں تھ اچا تک پہلی دفعہ حضرت جرائیل کا اپنی اصلی صورت میں نازل ہونا آپ کے لیے نا قابل برداشت ہوجا تالہٰ داحک کی بلی دفعہ حضرت خوابوں کے ساتھ آغاز کیا جائے تا کہ عالم غیب سے آپ کا ربط قائم ہوجائے اور زول وحی تک کی بدن اقد س میں استعداد ہوجائے معلامہ قسط انی فرماتے ہیں: ''اندما ﷺ ابت دا بال رئے ویا لئلا یف جا الملک و یا تیہ بالصریح النبو ۃ بغتہ فلا تحتملھا القو ی البشریۃ بدأ باو ائل خصال النبو ۃ ''۔ (ارثادال مارک جلدا صفحہ کرنودی شرح مسلم جلدا صفر ۸۸۔

نیز مرقاۃ جلداا' صفحہ ۱۰۵' عمدۃ القاری جلدا' صفحہ ۲۰' فتح الباری زیر حدیث ابتدائے وحی'اشعۃ

اللمعات ٔ جلد ۲٬ صفحه ۵۳۰ سیچ خوابوں کی مدت چھ ماہ تھی۔ (ارشاد الساری ٔ جلد ۱٬ صفر ۲۵٬ فنتخ الباری ٔ صفر ۲۱ تر (الغرض) نورانی حقائق والی مستیاں جب بشری صورت میں ڈھلتی ہیں تو ان میں تغیر پایا جاتا ہے اور حالت تجرد والی قدر وصلاحیت برقر ارنہیں رہتی اور بشری حالت خواہ عارضی ہی کیوں نہ ہو حجاب بن جاتی ہے چہ جائیکہ حقیق بشریت تجاب نہ بے ۔ اس لیے مرحلہ وار آپ پر وحی نازل ہوئی تا کہ اچا تک جبرئیل امین کے اپنے اصلی روپ میں ظاہر ہونے پر آپ کی بنائے بشریت منہدم ہی نہ ہوجائے اور قوائے بشرید مفلون ہو کر ہی نہ رہ جائیں جب کہ اس حجاب بشریت سے الگ ہونے اور حقیقی جلوہ دکھانے پر ہو تک تا کہ جبرئیل امین اپن ہوں وحواس کم کر میں ظاہر ہونے پر آپ کی بنائے بشریت منہدم ہی نہ ہوجائے اور قوائے بشرید مفلون ہو کر ہی نہ رہ جائیں جب کہ اس حجاب بشریت سے الگ ہونے اور حقیقی حلوہ دکھانے پر ہو سکتا ہے کہ جبرئیل امین اپن ہوں وحواس کم کر مستحص کما قال مولائے روم۔ لہٰ لا تجرد وتعلق والے مراتب کا کہم فرق ملحوظ رکھنا لازم اور ضرور کی ج

الحجاب: بیرعبارات ہمارے خلاف نہیں اور نہ ہی مولانا کے پچھ مفید مدعا ہیں کیونکہ اس سے مقصود کھن استینا س تھا جیسا کہ عبارت اشعہ میں اس کی صراحت موجود ہے جسے خود مولانا نے بھی نقل کیا ہے'' وحکمت دراں بخصیل استینا س ایتلاف بعالم ملکوت بود'' (تحقیقات صفحہ ۵۸ بحوالد اشعہ )۔

اورتا نیس بھی بدن مبارک کی مراد تھی جیسا کہ ان عبارات سے خوب ظاہر ہے اور خود مولانا کو بھی اس کا اعتراف ہے حیث قال' بدن اقد س میں استعداد ہوجائے''۔ جب کہ بدن نبی میں کسی قشم کا تغیر نبوت کے منافی نہیں ورنہ علیل یا رخمی ہوجانے سے بھی نبوت میں فرق آ جائے اور شہید ہوجانے سے تو بالکلیہ ختم منصور ہو جو قطعاً غلط ہے۔

نیز پی منور کی ترقی ہے جب ترقی شوت کی دلیل ہوتی ہے فقی کی ہیں قسال سعالی وللآ حرۃ حیرلك من الاولی۔

علاوہ ازیں ان علماء میں سے کسی نے بھی اپنی ان عبارات میں پنہیں کہا کہ کنت نہیا والی نبوت اس وقت غیر معتبریا کا لعدم تھی اور نہ ہی ان سے اس کا انکار ثابت ہے بلکہ وہ نصاًیا سکوتاً اس نبوت کے دوام کے قائل ہیں جس کی تفصیل جلدا قرل میں گزرچکی ہے۔ حضرت شیخ محقق سے متعلق خود مولا نا اقر ارکر چکے ہیں کہ وہ اس کے انقطاع کے قائل نہیں ہیں ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۲۰)۔

نیز پیش کردہ عبارت اشعہ میں قول استینا س کے باوجود' خطہور نبوت' کے الفاظ موجود ہیں جنہیں خود معترض نے بھی نقل کیا ہے کہ' ایں حال پیش از ظہور نبوت بود' (تحقیقات ٔ صفحہ۵۵ بحوالہ اشعہ )۔ پس اگر اس ہے ان کی مراد نفی نبوت ہوتو'' خلہور نبوت'' کا کیا مطلب؟ لہٰذا بیہ الفاظ اس امر کی بیّن

دلیل ہیں کہ نبوت پہلے سے موجود تھی اس کا ظہورا پنے متعینہ وقت پر بعد میں ہوا جسے بعثت اور اعلان وا ظہار نبوت بھی کہا جاتا ہے۔علاوہ ازیں باب ہشتم میں مستقل عنوان کے تحت میڈابت کیا جاچکا ہے کہ سید عالم ﷺ کے وہ سیچ خواب بذات خود آپ کے اس وقت نبی ہونے کی مستقل دلیل ہیں۔ﷺ۔ فیصن شاء الاطلاع علیہ فلیر جع الیہ۔

ر ہامولائے روم کاارشاد (احمدار بلشاید آں پر جلیل تااہد بے ہوش ماند جرئیل)؟ (تحقیقات صفح ۱۲) توبیہ ہماری دلیل ہے کیونکہ اس میں آپ ﷺ کی ذات میں پوشیدہ آپ کی شان کے اظہار کا بیان ہے جسیا کہ'' ببشاید'' کے فعل متعدی سے خاہر ہے۔ اگروہ شان آپ کی ذات میں ہے ہی نہیں تو '' اربکشاید'' کا کیا مطلب؟ پھر بیکھی خاہر ہے کہ وہ شان نبوت آپ کی بشریت مقد سہ سے ساتھ ہی جلوہ فر ما ہے تو بشریت مطہرہ کے حالات اس کے منافی کہ ہوئے'' ار' یعنی اگر کی قبد سے داختے ہے کہ اس کے اظہار دعد م اظہار میں حضور کا دخل ہے سلی اللہ علیہ دسلم۔

ر ہے فتح الباری کے منقولہ بیالفاظ کہ 'و ہب ک النبوة ' نیز' عن الشعبی انزلت علیه النبوة ' (تحقیقات صفحہ ۲۴۲۷)۔ توان میں نبوت سے مراد فضیلت رسالت اور وح جلی ہے جو کنت نبیا والی نبوت کے منافی نہیں۔

الغرض یچ خوابوں ہے آغاز دحی بھی کہ نت نبیا والی نبوت کے نفی کی دلیل نہیں۔لہذا اس تقریر سے بھی مولا نا کو دل خواہ فائدہ حاصل نہ ہوا کیونکہ تفصیل مذکور کے علاوہ مولا نانے اپنی اس عبارت میں عالم ارواح میں آپ بیٹ کے بالفعل نبی ہونے کا ایک بار پھراقر ارکیا ہے مگر اپنی اس پوری تقریر میں ایسی کوئی دلیل پیش نہیں کرپائے جسے اس کا تو ڑیانستی بخش معیاری جواب کہا جا سکے۔

مقالد فبرا كاتام فهادد كم فبر ٩ (روح مجرداورروح متعلق بالبدن كافرق ) سع كاب:

موصوف نے اپنے دعویٰ کی اس کی مزید دلیل میہ پیش کی ہے کہ :''اس معاملہ میں کہ نبی عکرم ﷺ ک روح عالم میں ارداح میں بالفعل مربی ہوا در عالم اجسام میں چالیس سال تک بالفعل نبی نہ ہوں' اس امر کا طحوظ رکھنا ضروری ہے کہ روح مجر داور بدن سے متعلق روح کے در میان بہت بڑا فرق پڑ جاتا ہے۔روح انسانی جنس ملئکہ سے ہے جوقوت ان میں ہوتی ہے میا رواح بھی اسی قسم کی قوت سے سبرہ ور ہوتی ہیں مگر جب ما دی ابدان سے متعلق ہوجاتی ہیں تو ان کی وہ قوتیں کمزور پڑ جاتی ہیں اور بدنی کثافت اور جسمانی کہ دورت کی دہم

مغلوب ، وجاتى بين ليكن جب مجابدات ورياضات مين اشتغال ، وجاتا ب اورروحون كوروحانى غذا مليكتى ب روح كے انواركوان ظلمات وكدورات پر غلبہ حاصل ، ونے لگ جاتا ہے ، بنده اس مقام پر پنچ جاتا ہے جس كو قرب فرائض اور قرب نوافل سے تعبير كيا جاتا ہے جس كى بدولت بند كوفنا ئے صفات اور فنائے ذات حاصل ، وجاتى ہے اور وہ اللہ تعالى كى صفات بلكہ اس كى ذات كے انوار وتجليات كا مظہر كامل بن جاتا ہے جيسے كہ اس حديث قدى كا مدلول اور مقتضى ہے (آ گے حديث بخارى كنت سمعه الذى يسمع بدان كل مى ہے ) ۔ امام رازى عليہ الرحمة نے فرمايا: ان جو هر الروح ليس من جنس الا جسام الكائدة الفاسدة

(الى) بل هو من جنس جواهرالملئكة (الى)الاانه لما تعلق بهذ البدن (الى) صار بالكلية متشابها بهذا البدن الفاسد وضعفت قوته وذهبت مكنته ولم يقدر على شئ من الافعال واما اذا استأنس بمعرفة الله ومحبته(الى) قويت على التصرف في احسام هذا العالم مثل قوة الارواح الفلكية على هذا الاعمال وذلك هو الكرامات (تفيركيز جلدة صفى الالالا).

دوسرےمقام پرفرماتے میں:فاذاتسفرق ( الٰی) حضرت السجملال والسعزة (تبیرُجلدة صفحہ ۳۱۸٬۳۱۷)۔

علامه المعيل يقمى روح البيان مين علامه كاشانى سے رقم طراز بين كه روح بدن ميں مقيد ہوتو محامدات كى بدولت اس جہان ميں اس بے خوارق اور معجزات وكرامات ظاہر ہوتے رہتے ہيں۔ جب آ زاد ہوجائے اور ملأ اعلى بے ساتھ واصل ہوجائے تو بطريق اولى اس طرح كے تصرفات ظاہر ہو سكتے ہيں۔ لان المسحسسد حسحاب فى المحملة الاترى ان الشمس اشد احراقاً اذالم يحجيها العمام او نحوہ '(روح البيان' جلدہ اصفى ۲۳۱)۔

الغرض ارواح جننی کامل سے کامل تر کیوں نہ ہوں ان کے مادی بدن سے تعلق کے بعد پہلی حالت برقر ار نہیں رہتی جب تک کہ ان کی کثافت لطافت میں اور کدورت وظلمت نورا نیت میں تبدیل نہ ہوجائے۔لہذا اس پس منظر میں ریسلیم کرنا ضروری تھہرا کہ محبوب کریم ﷺ کی بشری لباس میں جلوہ فرما ہونے کا دورا نیداس حالت سے جداگانہ ہے جس پر اس تعلق مادی سے قبل آپ تھے یہاں روح مقدس آپ کے بدن شریف میں مقید ہوگئی اور وہ فی الجملہ مادیت اپنے اندر رکھتا ہے تو جب تک آپ کے بدن کو آپ کی روح اقد سے ساتھ کامل تعلق حاصل نہ ہوجائے تب تک نہ آپ کا بدن روح اقد سے کا اور اور صلاحیت سے بہر ور ہو سکتا ہے اور نہ دوسرے بشروں اور انسانوں کے لیئے سرچشمہ فیوض اور منظ رشد وہدا ہے ہیں سکتا ہے۔لہذا ضروری تھا کہ

پہلے آپ کے بدن اقدس اور ورح پاک کے در میان ربط کامل پیدا کیا جاتا۔ چنانچہ چار سال کی عمر میں شق صدر کیا گیا اور وساوس قبول کر سکنے والے بدنی مادہ کو دل سے نکال باہر کیا گیا۔ پھر دس سال کی عمر میں شق صدر کر کے آپ کے دل مبارک کے لیۓ عالم نورانی کے پانی سے عنسل اور صفائی کا انتظام اور شہوانی خیالات اور میلانات کے مبدأ کا قلع قمع کیا گیا۔ پھر چالیس سال کی عمر میں شق صدر کے ذریعے دل مبارک کوانوار وتجلیات کا گہوارہ بنایا گیا اور عالم ارواح اور ملا کلہ کے ساتھ ار تباط کی صلاحیت واستعداد کو مطلوبہ معیار تک پہنچادیا گیا ت وہ کا سلد شروع کیا گیا اور عالم ارواح اور ملا کلہ کے ساتھ ار تباط کی صلاحیت واستعداد کو مطلوبہ معیار تک پنچادیا گیا ت وہ کا سلد شروع کیا گیا اور دہ تھی پہلے سچ خواہوں کے ذریعے اور اس کے بعد فرشتہ کے ذریعے کین اس کو بھی بشری حالت میں بھیجا گیا تا کہ بشری قو کی اور اس ملاقات کے متحمل ہو کیں (اس کے بعد موصوف نے پچھ عبارات کوانچی دلیل کے طور پر پیش کیا ہے جن پر کلام اس کے بعد آئے گا) (ملتح صابلہ غلہ اور تحقیات صفحہ ۲۳ تا ۲۵ کی ایک ہوں کہ کی کیا ہے جن پر کلام اس کے بعد آئے گا) (ملتح صابلہ خطہ ہو (تحقیات صفحہ کی اور تو تا میں

**المحاب**: موصوف نے اپنی اس ساری تقریر کی بنیا نقل کردہ حدیث قدسی نیز علامہ رازی اور علامہ حقی کی عبارتوں پر رکھی ہے جب کہ دہ سب (غیر انہیاء) اولیاء کرام کے بارے میں ہیں انہیاء علیہم السلام سے ان کا قطعاً کوئی تعلق نہیں چہ جائیکہ انہیں حضور امام الانہیاء ﷺ سے متعلق کیا جائے۔

چنانچة کرده الفاظ حدیث سے پہلے شروع حدیث میں بیار شادباری موجود ہے من عدی کی ولیا فقد آذنت بالحرب لی<mark>نی جے میر کے سی ولی سے عداوت ہواس سے میر</mark> اعلان جنگ ہے۔ (بخاریٔ جلد <sup>م</sup>نفہ ۹۱۳)۔

جواس امر کی دلیل ہے کہ اس کا اگلا حصہ ولی ہی کے متعلق ہے نبی کے بارے میں ہر گزنہیں ہے کیونکہ نبی کا مقام اس سے کہیں ارفع واعلی ہے جس کی کامل اتباع کی برکت سے ولی کو بیشان ملتی ہے۔عبارت امام رازی رحمۃ اللہ علیہ بھی قطعی طور پرولی کے بارے میں ہے کیونکہ وہ'' اللہ تعالیٰ کے ارشاد: ''کے اندو ا من ایا تنا عجبا ''کے تحت اصحاب کہف کے حوالہ سے ہے جب کہ اصحاب کہف اولیاء کر ام تصنہ کہ ابنیاء۔علادہ ازیں بیا ثبات کرامات کی مفصل بحث میں ہے جب کہ کرامات کا (حسب اصطلاح) تعلق اولیاء کر ام سے ہوتا ہے۔ بین نیز علامہ رازی نے شروع بحث میں بلکہ دوران بحث میں بھی جگہ اس کی تصریح مائی ہیں ۔ چنانچہ آغاز بحث میں فرماتے ہیں: ''احت اصح ابن الصوفیۃ بھا نہ الآیۃ علی صحة القو ل بال کر امات و هو است دلال ظاهر و نذکر هذہ المسئلة هھنا علی سبیل الاستقصاء ''لی تعلق ہمارے مشائخ صوفیاء نے اس آیت کو شوت کرامات کی دلیل کے طور پر پیش فر مایا ہے ہو بلکل ہوا

ہے۔مسئلہ ہٰذا کوہم یہاں پوری تفصیل کے ساتھ لارہے ہیں۔ اس کے بعد حضرت نے ولی اور کرامت کی تعریف بیان فر ما کر کرامت کے ناقابل تر دید حقیقت ہونے نے فقی پھر عقلی دلائل ذکر فرمائے ہیں اور آخر میں منگرین کے شہمات کا از الدیکھی فرمایا ہے ( کبیر جزءا تا پارہ ۵۰ صفحہ ۲۵ تا ۱۹

مصنف تحقیقات کی پیش کردہ عبارت دلیل عظی نمبر کے میں موجود ہے جس کے آخر میں امام موصوف نے مزید تصریح فرماتے ہوئے ارقام فرمایا ہے''و ذلك ھو السكرامات ''لیعنی اولیاء کرام کے مذکورہ روحانی تصرفات' کرامتیں ہی توہیں ۔( نمیر جزءذکور صفحہ ۹)۔

اوران الفاط کوموصوف نے بھی خدا کے کرنے سے نہ صرف میہ کہ تل کردیا بلکہ ان کا اردوتر جمہ بھی کرکے پیکھودیا ہے کہ 'اوریہی کرامات ہیں''۔(تحقیقات ُصفحۃ ۲۵٬۴ )۔ سبحان اللہ۔

اسی طرح عبارت روح البیان میں بھی اس کا کسی طرح کوئی ذکر نہیں ہے کہ وہ انبیاء کرام بالخصوص حضورامام الانبیاء علیہ وعلیہم السلام کے متعلق ہے جسے اپنا مؤید اور مفید مطلب بنانے کی غرض سے مولانا نے قبر وآخرت کی کچھ پروانہ کرتے ہوئے اس کے اردو ترجمہ میں ان الفاظ کا ازخود اضافہ کر دیا اور اس میں ملاوٹ کر دی ہے کہ معجزات وکرامات طاہر ہوتے رہتے ہیں''۔ (تحقیقات صفحہ ۲۲)۔ حالانکہ اس میں ''معجزات وکرامات'' کے الفاظ بالکل نہیں ہیں ۔''ان یہ طہر منھا آثار'' کے الفاظ ہیں جنہیں کرامات کے معنی میں لیا جا سکتا ہے کی ترام انہیں معجزات کے معنی اور منہوم میں لینا قطعاً درست نہیں کہونکہ ان کے نبی کے بارے میں ہونے کا کوئی قرینہ نہیں ہے۔

علادہ ازیں عبارت ہذا آیت کریمہ 'ف السمد برات امراً '' کے تحت ہے جس میں ارواح کے ابدان میں ہونے اور ابدان سے خارج ہوجانے کے زمانوں میں پائی جانے والی ان کی بعض کیفیات کا ذکر ہے جس سے صاف ظاہر ہے کہ بیدان افراد انسانی کے بارے میں ہے جن کا وجود اس آیت کے نزول کے بعد ہے جو اولیاء ہی ہو سکتے ہیں کہ نبوت ہمارے حضور پرختم ہو چکی اور حضور خود بھی مراد نہیں ہو سکتے کیو کر نہ السمد برات '' جمع کا صیغہ ہے جن سے مقصود آپ کے علاوہ اور افراد ہیں ( )۔ مولا نانے نقل کردہ عبارت روح البیان کو علامہ کا شانی کے قول کے طور پر بیان کیا ہے جو خلاف واقعہ ہے اور حقیقت ہیہ ہے کہ بیعلامہ حقق کے اپنی کیو نکہ علامہ کا شانی کے قول کے طور پر بیان کیا ہے جو خلاف واقعہ تول پیش کرنے کے بعد ''انتہ سے '' کے لفظ کھے ہیں یعنی قاشانی کا کلام ختم ہوا۔ اس کے بعد اپناذاتی بیان

## https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

لکھاہے جس میں مولا ناوا لے فقل کر دہ الفاظ میں ۔ ملاحظہ ہو(روح البیان ٔ جلد ا'صفحہ ۳۱۲ ، طبع کوئی تکس مطبوعہ استا نبول) فافی ہم۔ الغرض علامہ رازی اور علامہ حقی نے جو بات ارواح اولیاء کے متعلق ککھی تقی موصوف نے اسے بڑی پھرتی کے ساتھ ''تمام ارواح '' کے متعلق بتایا پھر بہت نیزی کے ساتھ اسے حضورامام الانبیاء بھی سے منسلک کر دیا ہے اور یقینی بنانے کے لیے ''معجزات وکرامات'' کے الفاظ از خود ملا دیئے ہیں کیکن ایک غلطی مزید ان سے بیہ ہوگئی کہ ان عبارتوں کو قل کرنے اور ان کا اردو تر جمہ کھنے کے فوری بعد میکھ میٹھے کہ ' لہٰ ذا اس پس منظر میں بیتسلیم کرنا ضروری تھر اکہ محبوب کریم بھی کی ( بھی یہی کیفیت تقل ۔ سعیدی ) ( سی حقیق سے اس کی علمی منظر

صر يجأباطل بونا بيجيري مان بين كيونكه اولياء كوبهى غيرا ولياء برقياس نبيس كياجا سكتا ويسل قسال مولى السروم "كار پاكان راقياس از خود مكير" - چه جائيكه انهياء كرام بالخصوص حضور سيدالانهياء والمرسلين الكاكوان بر قياس كياجائ - حديث لايقاس بنا احد "اس پر منتزاد ہے۔

بناءً عليه حضور سيد عالم على اعلى واقوى روح مبارك كے ليئے مولانانے جو'' كمزور' كے تخيف الفاظ بولے اور اصفى 'اجلىٰ 'ازكىٰ اورا نور والطف بدن مبارك كے ليئے جو بدنى كثافت' جسمانى كدورت وظلمت بلكه ظلمات وكدورات كے گند بے لفظ استعمال كيئے اور مہبط انوار وتجليات الہميہ اطيب واطہر قلب مقدس كے ليئے ''بخسل وصفائى كا انتظام' نيز بلاتا ويل كئيتن' وساوس قبول كريكنے والے بدنى مادہ' اور شہوانى خيلات ونفسانى ميلانات كے مبدأ ومنشأ كاقلع قمع'' كے موہم اور نازيبا كلمات كا بے دھڑك اطلاق كر كے شد يو اور پن

جب کد شوس دلاکل اورائم شان کی تصریحات ۔ (نبوت سیدناعیسی اللین کی ابحاث میں) ہم میہ ثابت کرآئے ہیں کہ آپ مسلحا کا جسد پاک بھی ہوتھم کی کثافت سے پاک اوراجسام ملئکہ سے بھی ہزاروں گنا الطف ہے اور بیرکہ اے کثیف سمجھنا آپ کی تو ہین ہے بلکہ اسے ہم خود موصوف سے بھی ثابت کرآئے ہیں۔ اس سے بیبھی واضح ہوگیا کہ موصوف نے تحقیقات ۲۰ امیں آپ بی کے بدن اطہر کے لیے'' سورج کے آگے سیابی ماکل اور دبیز تہہ والا با دل' جو شیبی الفاظ استعمال کیے سے قرآن وسنت سے ان کا کوئی ما خذ ان کے پاس نہ تھانہ ہے ۔ انہوں نے اسے روح البیان کی پیش نظر عبارت کے الفاظ ''الا تر کی ان السه سے اشد احراقاً اذالہ یہ جہ بھا الغدام '' میں ذاتی تصرفات سے بطار کر استعمال کیا تھا کہ استعمال کیا تھا۔

باقی شق صدر بوجوہ آپ کی نبوت کی دلیل ہے اور آپ کی ترقی کی بنیاد پر کیونکہ آپ ہمیشہ ترقی پر ہیں اور تنزل ہے دائماً پاک ہیں قال تعالیٰ وللآ خرۃ خیر لك من الاولیٰ'۔ باب ہشتم میں مستقل عنوان کے تحت تفصیل گز رچکی ہے۔ شق صدر نہ بھی ہوتا تو بھی شہوانی ونفسانی خواہ شات و میلانات کا کوئی تصور نہ ہوتا کیونکہ سے بھی ہم کئ دلائل اور خود موصوف کے اقرار ہے بھی سی ٹابت کر آئے ہیں کہ نبی کے لیے جس طرح بعد از اعلان نبوت عصمت لازم ہے قبل از اعلان نبوت بھی بالا جماع لازم ہے جس کا منگر صال وضل ہے اور جہنمی (تحقیقات ُ صفحہ ۱۳۰۰)۔

بناءً علیہ ان خلاف عصمتِ امور کا صدور یا امکان کیونکر منصور ہوسکتا ہے ( کچھ تفصیل عنقریب نیش کردہ عبارات کے جوابات میں بھی آرہی ہے )۔

پیش کردہ عبارات کوعمومی مفہوم میں رکھ کربھی مولا نا کا استدلال درست نہیں ہوسکتا کیونکہ دعویٰ خاص کے لیے دلیل عام معتبر نہیں ہوتی پھروہ خلاف حقائق ودلاکل بھی ہے۔

علاوہ ازیں بیر عبارات تمام اولیاء کرام پر (بلا استثناء) بھی صادق نہیں آتیں چہ جائیکہ ان کے عموم کو خلاف اصول اور بلا دلیل بلکہ خلاف دلاکل آپﷺ سے منسلک کیا جائے کیونکہ بہت سے اولیاء کرام ایسے بھی ہوئے ہیں جنہیں مجاہدات وریاضات کے بغیر بیہ دولت نصیب ہوئی اور بہت سے مادر زاد ولی تھے جس کی بکٹرت مثالیں کتب شان میں دلیکھی جاسکتی ہیں۔بطور نمونہ ایک مثال کیجئے۔

امام اہل سنت اعلیٰ حضرت رحمۃ اللّٰہ علیہ کے برادرزادہ حضرت مولانا حسنین رضا خان صاحب بر بلوی علیہ الرحمۃ اعلیٰ حضرت کے متعلق ارقام فرماتے ہیں کہ آپ اپنے والد ماجد کی معیت میں بیعت ہونے کی غرض سے آستانہ عالیہ برکا تیہ مار ہرہ شریف تشریف لے گئے ۔صاحب سجادہ حضرت مولانا سید آل رسول قد س سرّہ نے دیکھتے ہی فرمایا: آ بیئے ہم تو کئی روز سے آپ کے انتظار میں شے حالانکہ یہ بالکل پہلی ملاقات تھی۔ آپ بیعت ہوئے اور اسی وقت تمام سلاسل عالیہ کی خلافت پائی۔ بعض اہل ارادت حاضرین اس بریب مترجوب ہوئے اور عرض کی حضور اس بیچ پر میکرم کہ مرید ہوتے ہی تمام سلاسل کی اجازت وخلافت عطا ہوگی۔ نہ ضروری ریاضت کا تھم ہوا نہ چاہ کشی کرائی ؟ فرمایا تم کیا جانو سے بالکل کی اجازت وخلافت عطا ہوگی۔ نہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ضرورت تقلی جو یہاں پوری ہوگئی۔ پھرآ ہدیدہ ہو کرفر مایا رب العزّت فرمائے گا کہ آل رسول تو دنیا ہے ہمارے لیۓ کیا لایا تو میں احمد رضا کو پیش کروں گا (ملحّصاً) (سیرت اعلیٰ حضرت مع کرامات صفحہ ۴۱۴۴ مؤلفہ علامہ حسنین رضا خان طبع مکتبہ اسلامیہ لا ہور)۔

پس جب بید کلیه نہیں اور تمام افراد اولیاء کرام کوبھی شامل نہیں تو انبیاء کرام پھر سید الانبیاءﷺ پراسے معاذ اللہ لاگو کر مابلا جواز اور سراسر زیادتی نہیں تو اور کیا ہے؟

**بلب آثر** اس سقطع نظر پیش کردہ عبارات ان افراد کے متعلق ہیں جنہیں ابھی معرفت و محبتِ الہی حاصل نہ ہوئی ہو جب کہ آپ ﷺ شروع ہی سے عارف باللہ ہیں کیونکہ آپ پیدائش نبی ہیں۔معترض کے طور پر بھی آپ اس وقت عارف باللہ تھے کیونکہ ان کے حسب عقیدہ آپ اس وقت ولی تھے۔ چنانچہ بزعمِ خولیش اپنی مؤید ایک عربی عبارت کا ترجمہ کرتے ہوئے موصوف نے لکھا ہے کہ '' آپ ﷺ چالیس سال عمر شریف تک پنچنے سے پہلے دلی تھے'۔ (تحقیقات صفہ 10)۔

ایک جگہ عمومی انداز میں لکھا ہے کہ : ''ان مقد<sup>س ہس</sup>نیوں کو <sup>قب</sup>ل از نبوت اولیاءاللہ کے عظیم منصب کاما لک مانٹالازم اور ضروری ہے' (تحقیقات'صفحہ ۲۳۱)

جب که ولی کی تعریف میں بنیادی چیز معرفت الہتیہ ہے۔ چنانچہ موصوف کی معتمد ومتنداور پندیدہ کتاب النمراس (صفحہ طبع پثاور) میں ہے الولی ہو العارف باللہ تعالیٰ و صفاته بحسب ما یمکن الح جس کالازمی نتیجہ یہی ہے کہ آپ بہر صورت شروع سے عارف باللہ تھے۔

**اقل**: موصوف کی پیش نظر تقریر کا ایک ایک پرزہ اس امر کی نشاند ہی کررہا ہے کہ مولانا آپ ﷺ کو اس زمانہ میں ولی بھی نہیں مانتے اور آپ کو ولی ماننے کی بات بھی محض ڈھونگ اورزبانی جمع خرچ ہے جس کا حقیقت سے پچھ تعلق نہیں ورنہ پیش نظر تقریر میں چالیس سال تک معرفت المہتیہ کے حصول سے انکار کا کیا مطلب؟

**حمل کا تر** : کٹی صفحات پر مشتمل اپنی اس قد رطویل تقریرین بھی مولانا کوئی ایک بھی دلیل ایسی پیش نہیں کر سکے جو'' سحنت بنیا''والی نبوت کی نفی کا ثبوت ہو سکے۔للہٰ دااس سے بھی موصوف کو درق سیا ہی کے سوا پچھ حاصل نہ ہوا۔ و الحمد اللہ۔ **الپ** ان عبارات کے جوابات پڑھئے جنہیں موصوف نے اپنی مذکورہ تقریریٹ کیے گئے دعاوی کے ثبوت کے طور پر پیش کیا ہے۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات 12۲

# تقريد كورش كي كروماوى كروت ش اللي كال مرامات مرجابات مرامات مرامات مرامات مرامات مرامات مرامات مرامات مرامات م

'' نبی مکرم ﷺ کے بدن اقدس اور روح اطہر کے درمیانی حجاب کا دور ہونا'' کا عنوان قائم کر کے موصوف نے لکھاہے<sup>د یعظی</sup>م المرتبت ولی اور غوث کبیر شیخ عبد العزیز دباغ فرماتے ہیں: ان المعرفة حصلت للنبي للله عليه تكان الحبيب مع الحبيب والا ثالث معهما فهو الله المخلوقات فهناك سقيت روحيه الكريمة من الانوار القدسية والمعارف الربانية(الي) فلما دخلت روحه الكريمة في ذاته الطاهرة (الي) فجعلت تمدها باسرارها(الي) شيئاً فشيئا من لدن صغره ﷺ الي ان بلغ اربعين سنة فزال الستر حينئذ الذي بين الذات والروح وانمحي الحجاب الذي بينها بالكلية(الي) فارسله الله تعالىٰ (الي) حصلت لهم المشاهدة بلاشك لكن الستر لم يزل بالكلية وفي مشاهدة نبيا ﷺ زال بالكلية ''نيكرمﷺكومعرفت الوقت محاصل مججب کہ حبیب اپنے حبیب کے ساتھ موجود تھا اور کوئی تیسری ذات موجود نہیں تھی ۔ لہٰذا آ تخضرت ﷺ اولین تخلوق ہیں تو وہاں پر آپ کی روح مکر مہ کوانوارقد سیہ اور معارف رہانیہ سے سیراب کیا گیا۔ پھر جب آپ کی روح کر مہ آپ کی ذات مقدس اور بدن مبارک میں داخل ہوگئی تو رواح کریمہ اس ذات اقدس کواپنے اسرار کے ساتھ امداد سے نواز نے گلی اور لحہ بہ لمحہ ترقی حاصل ہونے گلی بچین سے لے کر جالیس سال کی عمر کو پہنچتے تک \_تواس دفت روح کریمہ اورجسم اقدس کا درمیانی حجاب بالکل زائل ہوگیا اور درمیانی ستر اور پر دہکمل طور پراٹھ گیا تب اللہ تعالیٰ نے آپ کومخلوق کی طرف مبعوث فر مایا۔ دوسرے انبیا علیہم السلام کوبھی بلا شک وشبہ مشاہدہ حاصل ہوالیکن ان میں روح اور بدن کا پر دہ اور تجاب مکمل طور پر زائل نہیں ہوا تھا اور ہمارے نبی مکرم ﷺ کے مشاہدہ میں مکمل طور پر وہ ستر اور بردہ زائل ہو گیا تھا (ملخصاً بلفظہ ) ملاحظہ ہو (تحقیقات کے صفحہ ۲۸' تا ۷۰ بحوالہ ابريزشريف جوابراليحا رُجلد ٢ مفحة ٣٥٣ صفحة ٢٥ )\_

الحال : بیرعبارت معترض کے خلاف ہے کیونکہ اس میں بیر احت کے ساتھ موجود ہے کہ آپ ﷺ اس دفت سے عارف باللہ ہیں جب سے آپ کا نور مبارک پیدا کیا گیا جب اللہ کے حبیب کے نور کے سوا کوئی فرد مخلوق نہ تھا و لا ٹ الٹ معھما ۔ جب کہ موصوف اپنی پچھلی تقریر میں عبارت بیضاوی سے مغالطہ دیتے ہوئے بید کھ آئے ہیں کہ ولادت با سعادت کے بعد سے چالیس سال آپ معاذ اللہ اس کی صلاحیت بھی

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

نہیں رکھتے تھے۔ O عبارت ہلڈا کاففی نبوت سے کوئی تعلّق نہیں ہے اور نہ ہی اس سے غوث بغداد کا یہ مقصود ہے کیونکہ وہ تمام نبیوں کے بالعموم اور آپ ﷺ کے بالخصوص پیدائش نبی ہونے کے قائل ہیں جس کی کممل باحوالہ تفصیل پیچھے گز رچکی ہے۔

ن زیادہ سے زیادہ اس کا مفہوم ہیہ ہے کہ نبوت کو آپ کی ذات مقدسہ میں چالیس سال تک مستور ومجوب فرمادیا گیا جس کا واضح مطلب میہ ہے کہ چالیس سال کی عمر شریف میں اس کا ظہور وا ظہار ہوا جو ہمارے عین مطابق ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت نے چالیس سال کے بعد کے لیے'' جعلہ الللہ نبیا'' کے لفظ نہیں کے کہ اس کے بعد آپ کو نبی بنایا گیا بلکہ ار سلہ الللہ تعالیٰ کہا ہے یعنی اس کے بعد اللہ نبیا'' کے لفظ نہیں کے فرمایا اور بھیجا جب کہ' بھیجنا'' بذات خود پہلے سے نبی ہونے کے مفہوم کوادا کرتا ہے۔ اگر نبوت کے مستور کرنے سے وہ معاذ اللہ نا معتبر ہوگئی تو آپ کا اوں الخلق نور بھی تو آپ کی ذات میں مستور کیا گیا بھر بھی وہ بر ستور باق ودائم رہا تو لا محالہ ہوت بھی دائم وہاتی رہی۔

نیز مولانا کی پیش کرده اسی عبارت میں بیالفاظ بھی ہیں 'وف ی کےل کے حطة یتر قبی و یعرج ''لینی آپﷺ ہرآ نادر ہر لحظہ ہمیشہ ترقی پر ہیں اور حضور کی شان تنزلی سے قطعاً پاک ہے۔ ملاحظہ ہو۔(الابریز صفحہ ۲۱۱ طبع بیردت نیز جواہر الحار ٔ جلد ۲٬۵۰۶ سطر نبر ۹٬طبع مصر)۔

عالم ارواح میں بالفعل نبی ہونے کے بعد ہمیشہ ترقی پر ہونے کا واضح مطلب آپ کی نبوت کا بقاء و دوام ہے کیونکہ نبوت کا نامعتر تطہر نایا کا لعدم ہوجانا تنزلی ہے جوتر تی کے منافی ہے و ھو خلاف الموضوع عبارت ہذا کے نفی نبوت کے متعلق نہ ہونے کی ایک دلیل سیجی ہے کہ اس میں حضور علیہ الصلا ق والسلام کے بارے میں توبیہ ہے کہ' فزال الستر بالکلیہ '' آپ کی روح کر یمہ اورجسم اقد سکا در میانی تجاب بالکل زائل ہوگیالیکن دیگر انبیاء علیم السلام کے بارے میں اس طرح ہے کہ 'لکن الستر لم یزل بالکلیہ ' لیکن ان میں روح اور بدن کا پردہ اور تجاب کمل طور پر زائل نہیں ہوا تھا پیش کردہ عبارت کو نوت کے متعلق مانے کی صورت میں دیگر انبیاء علیم السلام کے بارے میں اس طرح ہے کہ 'لکن الستر لم یزل بالکلیہ ' مانے کی صورت میں دیگر انبیاء علیم السلام کے بارے میں اس طرح ہے کہ 'لکن الستر لم یزل بالکلیہ ' مانے کی صورت میں دیگر انبیاء علیم السلام کے بارے میں اس طرح ہے کہ 'لکن الستر لم یزل بالکلیہ ' مانے کی صورت میں دیگر انبیاء علیم السلام کی نوتوں کے ناقص اور نائمل ہونے کا قول کر تا پڑے گا کیونکہ اس مانے کی صورت میں دیگر انبیاء علیم السلام کی نوتوں کے ناقص اور نائم کی ہونے کا قول کر تا پڑے گا کیونکہ اس میں صراحت موجود ہے کہ ان کے تجاب کے بالکلیہ زائل ہونے کی وہ کیفیت آ خری دم تک رہی ۔ ہناء علیہ 'لامحالہ یہی تسلیم کر تا پڑ ہے گا'' کہ اس میں درحقیقت نفس نوت سے ہو کہ کر صور کے درجات نبوت میں سب سے فائق ہونے کو بیان کیا جارہا ہے۔ صلی اللہ علیہ و علیہ و و سلم ۔ قدال ت حالی

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

''لانفرق بین احدمنهم''وقال فضلنا بعضهم علی بعض (الی)''ورفع بعضهم درجات''۔ خلاصہ *یہ کہپین کی گئی عبارت ابریز بھی کسی طرح سے م*ولانا کے *موقف کی دلیل نہیں و*الے حمد اللہ علی ذلك۔

مادىندار يستعلدهن مددمهادك سيجاب:

ان سے بیام بھی داضح ہوجا تا ہے کہ آنخضرت ﷺ کوجسمانی طور پر نبوت چالیس سال کی عمر شریف میں عطا ہوئی اور بیدونت کے عظیم ولی اورغوث کبیر کا نظر بیا ورعقیدہ ہے نہ کہ کسی عام آ دمی کا'' (ملخصاً ) (تحقیقات صفحہ: 4)۔

الحاب: جواہر البحار میں عبارت بذااس کے جلد دوم میں ہے جس میں ''هو تقت ضيف المذات السمادية ''کی بجائے ہو ما تقت ضيف الذات الترابية کے لفظ ہیں۔ نيز اصل کتاب میں بھی یونہی ہے۔ ملاحظہ ہو (ابریز صفحہ ۱۲۸)۔

باتی شق صدر مبارک آپ ﷺ کی شان ترتی کا حصہ ہے نہ بھی ہوتا تو بھی آپ وساوس شیطانیہ ومخالفت امرالہی اورخواطر ردیہ سے قطعاً پاک تھے کیونکہ نبی قبل وبعد اعلان نبوت ہمیشہ معصوم ہوتا اور عصمت اس کے لیۓ دائماً لازم ہوتی ہے۔

جس کا خود مولانا کوبھی اقرار ہے۔ چنانچہ ان کے لفظ ہیں: '' تمام اہل اسلام کا اس پر اجماع وا تفاق ہے کہ اندیا علیم السلام نبوت سے قبل اور نبوت کے بعد بھی معصوم ہوتے ہیں اور جوا جماع امت کا مخالف ہووہ سراسر گمراہ اور جہنمی ہے''۔ ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۳۳)۔ نیز صفحہ ۲۳۳ پر ہے: '' نبی کی ذات اقدس کا آغاز ولا دت ہے معصوم ہونا لازم اور ضروری ہے'۔

بناءً علیہ شق صدر کے موقع پر نکالے گئے ان اجزاء جسمیہ سے متعلق مذکورہ تفصیل سے مقصود میہ ہے کہ عام لوگوں کے لیے وسادس وغیر ہا کی راہیں یہی اجزاء ہوتے ہیں' ان کے باقی رکھنے کی صورت میں کوئی اعتراض اور عامہ پر قیاس کرتے ہوئے کہہ سکتا تھا کہ آپ ﷺ کی ذات میں بھی جب مید اجزاء موجود ہیں تو وہ کام بھی کررہے ہوں گے یا کم از کم میہ کہ اس کا امکان پایا جاتا ہے جب کہ ان کی تخلیق تکمیل خلقت کے لیے ہوئی اور ان کا نکال دینا مذکورہ بنیا د پر ہوا جو قطعاً قابل اعتراض ہیں۔

چنانچہ حضرت غزالی زماں علیہ الرحمۃ والرضوان امام اہل سنت تقی الدین سبکی قدس سرہ' کے حوالہ سے ارقام فرماتے ہیں:''اس حدیث پاک سے یہی مراد ہے کہ حضور الطّیقائ کی ذات گرامی میں شیطان کا کوئی حصہ تبھی نہیں تھا'' ۔

تھوڑاسا آگے آپ کا ارشاد ہے کہ : ''اس حدیث کے بی<sup>معن</sup>یٰ نہیں کہ (معاذاللّٰہ ) آپ کی ذات پاک میں واقعی شیطان کا کوئی حصہ ہے نہیں اور یقیناً نہیں۔ بیرحقیقت ہے کہ ذات پاک شیطانی اثر سے پاک اورطیب وطاہر ہے''۔ملاحظہ ہو(مقالات کاظمیٰ جلدا ُصفحہ۲۷۷۷ طبع مکتبہ فرید بیرما ہیوال)۔ علامہ علی القاری اورعلامہ خفاجی علیہم الرحمۃ نے تقیمیم مسئلہ کے لیۓ بدن انسانی میں اشیاء زائدہ قلفۂ

ناخن اور میو بے کی تلطی وغیر ہا کی مثالیں دی ہیں ۔تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو( مقالات جلدا'صفحہ۲ کے حور مدہ سکتہ پس مولا نا کا ان الفاظ کو شانِ نبوت کے مطابق تا ویل صحیح کے بغیر لا ناعوام کو سید عالم ﷺ کے بارے میں بد گمان بنانے کے مطابق (اور سخت موہم) ہےاورا نتہا کی برااقدام۔

ر ہے بیالفاظ کہ 'ٹالٹھا عند النبوۃ ''؟ توان کا مطلب اور حضرت یشخ کی مرادکوان الفاظ کے حضرت یشخ کی مرادکوان الفاظ کے حضرت یشخ سے روایت فرمانے اور کتاب (الاہریز) کے تالیف کرنے والے حافظ الحدیث علامہ احمد سلجما سی نے خود واضح فرمادیا ہے۔فرماتے ہیں: ''اما عند دالنبوۃ ای ابتداء البعثة '' یعنی یہاں عندالنبوۃ سے مراد شروع بعثت کا وقت ہے (الاہریز صفحہ 11)۔

جب کہ بار ہابیان ہو چکا (و سیۂاتی ہعضہ ایضا<sup>م</sup>) کہ بعثت کا مطلب نبی بنمانہیں بلکہ ظہوروا ظہار اوراعلان نبوت ہے جومنا فی نبوت نہیں۔

خودمولانانے بھی گزشتہ عبارت ابریز کے الفاظ 'ار سلہ اللہ تعالی'' کابیر جمہ کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو مخلوق کی طرف مبعوث فر مایا (تحقیقات' صفحہ ۲۹٬۱۸)۔ یعنی بعثت وارسال کو مترادف مانا ہے علاوہ ازیں حضرت شیخ 'سید عالم ﷺ کے پیدائش نبی ہونے کے

/https://ataunnabi.blogspot.com/ إبنم 124 بأب سمم

قائل ہیں (سے مہۃ )جواس امرکا قرینہ ہیں کہان کے ان الفاظ کوان کی مراد کے طور پڑٹنی نبوت کے عنّی میں نہیں لیاجا سکتا۔

پھر جب ان کی ولایت عظمی اور غوشیت کبر کی تسلیم ہے تو ان کا بیعقیدہ اپنا لینے میں کون سی چیز مانع ہے؟ لہٰذا مولانا کا انہیں''نبوت عطا کرتے وقت'' کے معنی میں لینا غلط ہوااوران کا آ پ ﷺ کے چالیس سال ے پہلے کے دور میں نبی نہ ہونے کا موقف کسی طرح ثابت نہ ہوا۔ والحمد اللہ على ذلك۔ مار تعرمز زى ب فن مد معد

مولانا لکھتے ہیں کہ''حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی علیہ الرحمۃ باربارشق صدر کی حکمت بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

ل **جارسال کام شریش مند کی تحکمت**: در اطفال دیگر از حب ملاعبت ولہو دعبت ودیگر حرکات ناشائسته ميباشداز دل مبارك ايثال دوركر ده شود به

غضب) دراند ـ

ج: وقت الشقائريب ألف يرتحمت: برائ تنقيه وتقويت حياك كردند -

وطاقت دیدن تجلیات بدیہہ دانوار مثالیہ پیدا کند۔

<sup>9</sup>: الم نشرح صدرک کی تفسیر میں فر مایا: تابار وحی راتخل کند واسرارالہی درآ ں سینہ پاک گنجائش نمایند د<sup>ق</sup>م دعوت وتبليغ وغم امت (الى) درآ ں قرار گیرند وغل وغش وحقد وحسد و ذ مائم ا خلاق بیروں روند ونورعلم وا یمان حکمت درآ ں محیط آید (صفحہ ۲۳۲٬۲۳۲٬۲۳۲)۔ جب عالم ارواح میں آپ ملائکہ اور انبیاء علیہم السلام کے لیےً بالفعل نبی ورسول بتصاور دحی خداانہیں پہنچاتے اورانہیں ان کی استعداد کے مطابق اسرارالہمیہ سے باخبرر کھتے یتھےاوراللہ تعالیٰ کےانوار وتجلیات کے ساتھ منور دستنیر فرماتے بتھ کیکن لباس بشری پہنے کے بعد صورت حال ہیہ ہورہی ہے۔ دہاں پر بے پردہ انوار الہٰ یہ کا مشاہدہ ہوا کرتا تھا اب معراج کے موقع پر شقِ صدر اور اس میں انوار تجلیات بھرنے کی ضرورت پیش آ رہی ہے تو ثابت ہوا کہ روح مجرد کا معاملہ اور ہے اور بدن سے متعلق روح كامعامله اورب-(ملخصاً) ملاحظه مو (تحقيقات صفحة ٢٢٢٧)-

**الجماب**: مولانانے ایک بار پھر بیاقر ارکرلیا ہے کہ آپ ﷺ عالم ارداح میں داقعی بالفعل نبی تھے جس

**Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کے بعد آپ کی اس نبوت معاذ اللہ نامعتبر یا کالعدم ہوجانے کی کوئی معیاری دلیل پیش نہیں کر پائے جس کا لاز می نتیجہ اس کا دوام وبقاء ہے۔

O جب که حضرت شاه صاحب کی بید عبارات ان کے مفید مدعانہیں کیونکہ اس ۔۔ ان کا مقصود چالیس سال کے عرصہ میں آ پ کے کی نبوت کی نفی کر نانہیں ان تمام عبارات میں ایسا کوئی ایک لفظ بھی نہیں ہے جس کا بید منٹ ہواور نہ ہی شق صدر مبارک کی ذکر کر دہ ان حکمتوں میں ۔۔ کسی حکمت میں بید کور ہے کہ شق صدر مبارک اس لیئے ہواتھا کہ آپ نبی نہ تھے ( معاذ اللہ ) مایہ کہ اس وقت کنت نبیا والی نبوت کا لعدم تھی (و العیاذ باللہ ) اگر کوئی ایسا لفظ ہے تو مولانا اس پر انگلی رکھیں اور اس کی نشان دہی کریں جب کہ باب ہشتم میں ہم

تفصیلاً باحوالہ ککھ آئے ہیں کہ شق صدر مبارک کٹی وجوہ سے بذات ِخود دلیل نبوت ہے۔ اسے ادھر ہی دیکھ لیاجائے اعادہ کی حاجت نہیں۔

O علادہ ازیں مذکورہ عبارت سے بیثابت ہور ہا ہے کہ نفس شق صدر فقی نبوت کی دلیل نہیں ہے کیونکہ اس میں معراج شریف کے موقع پر بھی شق صدر مبارک کا ذکر ہے جب کہ آپ ﷺ اس وقت قطعاً حتماً جزماً منصب نبوت درسالت پر فائز بتھالہٰ داشق صدر کو دلیل نفی سمجھنا غلط ہوا۔

اس سے بیچی ثابت ہوا کہ شاہ صاحب کا مقصود آپ کے ترقی پر ہونے کو بیان فر مانا ہے۔ جس کی مزید دلیل ہی ہے کہ آپ نے شق صدر مبارک کے حوالہ سے سیچی لکھا ہے کہ '' دراں قصہ پر کردن دل بحکمت وایمان نیز مذکوراست'' یعنی اس واقعہ میں ریچی ہے کہ آپ کے دل مبارک کوایمان وحکمت سے پر کریا گیا۔ مالا حظہ ہو (تغییر عزیز کی ب''صفح ۲۳ طبع دبلی )۔ ملا حظہ ہو (تغییر عزیز کی ب''صفح ۲۳ طبع دبلی )۔

نیز فتاوی عزیزی فارس (جلدا سفرده داطع افغانتان) میں ہے: ''ملی ایمانا و حکمة ''لین اس موقع پر آپ ﷺ کے قلب مبارک کوا بمان وحکمت سے لبریز کیا گیا اھ۔ جب کہ اس کی پہلے بھی معا ذائلہ پچھ کی نہ تھی لہذا سی عبارات بیان ترقی ہی کے لیۓ متعین ہو کیں ۔

نیز وللا حر۔ۃ حیرلٹ من الاولی کامعنی بیان کرتے ہوئے لکھاہے کہ''یعنی والبتہ حالت آخر بہتر ہاشد تر ااز معاملت اول''معنے سے ہے کہ آپ کے لیے آپ کی بعد والی حالت آپ کی پہلی کیفیت سے بہتر شکل پر ہوگی ۔ (تغیر عزیز ی پ ۳'صفہ ۳۱ طبع د بلی)۔

O اس کے علاوہ بھی آپ کی کئی عبارات ایسی ہیں جو ہماری مؤید ہیں مثلاً: اسی تفسیر عزیز کی (پ ۳<sup>۰ صف</sup>عہ ۳۲۳) میں ہے کہ حضرت حلیمہ جب آپ ﷺ کو لے کراپنے گھر پہنچیں توان کی وہ بکریاں جوانتہائی لاغر تھیں اور

ان کے تقنوں میں دود ھاکانام دنشان نہ تھا آپ کی برکت ہے'' شیر آ درگشتند فریہ شدند''موٹی تا زی ہوگئیں ادر دافر مقدار میں دود ھدینے لگیں۔

**اقل**؛ وجداستدلال بیہ ہے بیر کہ آپ ﷺ کا معجزہ ہے جب کہ معجزہ نبی کا ہوتا ہے غیر نبی کا نہیں۔ نیز شقِ صدراول کے حوالہ سے لکھا ہے کہ ملئکہ کرام نے'' آنرا دوختہ بمہر نبوت مہر کردند'' دل مبارک کوئی کراس پر مہر نبوت لگائی۔(عزیز یٰ پ، ۳۲۳۳)۔

الالے ہوتی ہار بے نزدیک اس سے مقصود اس شان میں مزید اضافہ ہے اور معترض کے لیے بیر کہ کم از کم اس کے بعد ہی نبی مان لیں۔

نیز اسی میں استناداً نقل فر ماتے ہیں کہ''ہر چہ درعالم ارداح است مصدراست وہر چہ درعالم اجسام است مظہراست' لیعنی عالم ارداح کے ہرا مرکی حیثیت منبع ومصدر کی ہےا درعالم اجسام میں اس کی حیثیت مظہر کی ہے۔(عزیز ٹی پہ "صفحہ ۳۳۲'۳۳۲)۔

**اقل :** مطلب میہ ہے کہ اس جہان میں وہی چیز معتبر ہے جس کا وجود عالم ارواح میں ہو پس شاہ صاحب کی بیعبارت مولانا کے موقف پرایٹمی بم کی حیثیت رکھتی ہے کیونکہ موصوف میہ پرو پیگنڈہ کرر ہے ہیں کہ نبوت جیسی لاز وال نعمت بھی عالم اجسام میں نامعتبر ہوجاتی ہے جب کہ حضرت شاہ صاحب بیفر مار ہے ہیں کہ ہرچھوٹی سے چھوٹی چیز بھی تب معتبر ہوتی ہے کہ عالم ارواح میں ہو۔

<sup>ریع</sup> به بین تفاوت ره از کجااست تا به کجا

نیز اسی میں (پا اصفح ااسم پر) ہے کہ ابونعیم نیہ چی اور حاکم نے با سناد صحیحہ وطرق متعددہ روایت کیا ہے کہ قدیم زمانہ کے صحیح الایمان اسرائیلیوں کو جب اس وقت کے کفار سے جنگ کرنی پڑتی تو وہ ان الفاظ میں دعا کر کے مقابلہ کرتے (نتیجۂ فنخ ان کے قدم چومتی): ''السلھ ہم رہنا انا نسئلك بحق احمد النبی الامی السذی و عد دنا ان تخر جه لنا فی اخرالزمان الخ اے اللہ !اے ہمارے ما لک! ہم تھ سے اس نبی کے واسطہ سے فنخ اور کامیابی کاسؤال کرتے ہیں جن کا نام احمد ہے اور جو نبی امی ہیں جن کے متعاق تو نے ہم سے وعدہ فرمار کھا ہے کہ توانہیں آخری زمانہ میں ہمارے لیے اور ہمیں نواز نے کے لیے ظاہر فرمائے گا۔

وعدہ مرمار ہا ہے لہوا بین اسری رمانہ یں ہمارے بیے اور یں وارے سے سے طاہر مرماح کے ا**قل :** یہنیں کہا کہ توانہیں ہمارے لیۓ نبی بنائے گا بلکہ یوں کہا کہ توانہیں ہمارے لیۓ خاہر فرمائے گا جو آپ کے پہلے سے نبی ہونے کی دلیل ہے اوراس امر کا بین ثبوت ہے کہ شاہ صاحب اس کے قائل شے۔ کیونکہ حدیث باد اکو دہ استناد آ آیت کی تفسیر میں لائے ہیں اوراس کی تغلیط وتر دید کی بجائے انہوں نے

اس کی تصحیح بھی فرمادی (صحیح قراردیا) ہے۔ نیز اس میں ککھاہے: انہیاءقبل از بعثت نیز از ضلال وکفراصلی وطبعی معصوم وحفوظ اند بلکہ از معاصی نیز بہ تعمد (پ ۳٬ صفی۳۲۳)۔ نیز آپ ﷺ کے متعلق رقم طراز ہیں: ''وایشاں رااز ابتداءنو رعصمت حاصل بود''(پ ۳٬ صفیه۳۰)۔

دونوں کا خلاصہ بیہ ہے کہ نبی کے لیے بعثت سے پہلے بھی عصمت لازم ہے بناءً علیہ آپ ﷺ آغاز ولادت سے معصوم بتھے۔

**اقل:** عصمت خاصّہ نبوت ہے جوقبل از اعلان بھی نبی ہونے کی دلیل ہے اسی لیے ُ شاہ صاحب نے اس کے لیے بعثت کالفظ استعال فر مایا ہے۔ بلکہ مولانا کی پیش کر دہ عبارت میں بھی آپ بھی کے لیے بعثت کا لفظ موجود ہے حیث قال'' چون ہنگام بعثت قریب رسید' بعثت کا معنٰی ارسال ہے یعنی بھیجنا (کے مسا مر امرار أ) بھیجا اسی کوجا تا ہے جو پہلے سے ہوجس کی ففی ثابت کرنے میں موصوف نا کام ہیں اور رہیں گے۔

پس ان کا یہ نعر ہبالکل بے سود ہے کہ' روح بحرد کا معاملہ اور ہے اور بدن سے متعلق روح کا معاملہ اور ہے'' کیونکہ بحث مطلقاً بعض کیفیات میں تبدیلی میں نہیں روح متصف بہ نبوت کے جسد نبی میں آنے کے بعد نبوت سے خالی قرار پانے میں ہے۔ ای کو مولا نانے تابت کرنا تھا جب کہ ان کا یہ دعو کی دلیل کے لیے تا حال ان کا منہ تک رہا ہے۔ ہم بھی انہیں دعوت انصاف دیتے ہوئے کہے دیتے ہیں کہ دعو کی اور دلیل میں مطابقت کا خاص خیال رکھیں کیونکہ محض بعض کیفیات کی تبدیلی اور چیز ہے جب کہ نبوت کے نامعتم ہوجانے کا امر چیز ے دیگر ہے۔ جیسی کہود لیک سنو۔ باقی تفصیلات دہی ہیں جو عبارت ابریز کی تو جیہ میں گزری ہیں۔

/https://ataunnabi.blogspot.com/ إبنم ٩Λ+ بأبستهم

مامت والداجدا في حضرت متعلقة في صددم إرك سے جاب:

**العها چدالی مطرف حلقتہ کی صدر میارک سے محالب**: مولا نانے اس سلسلہ کی ایک عبارت والد ماجد اعلیٰ حضرت رئیس ا<sup>م</sup>تکلمبین علامہ فقی علی خان رحمہ اللّٰہ کی تھی پیش کی ہے جس کے لیے ان کی کتاب انوار جمال مصطفیٰ ﷺ صفحہ ۲۵ کا حوالہ دیا ہے۔جوتفسیر عزیز ی کی <sup>گ</sup>رشتہ عبارت کا خلاصہ ہے جس کا موصوف کو بھی اعتراف ہے۔ چنانچہ اس پر اپنا تبصرہ پیش کرتے ہوئے انہوں نے لکھاہے کہ ''حضرت کی شق صدر کی حکمت کا بیان بالکل شاہ عبدالعزیز علیہ الرحمہ والا ہے اور دونوں نے تیسری مرتبہ کے شق صدر کو حصول نبوت اور نز دل وحی کا پیش خیمہ کھہرایا ہے۔ اگر جسمانی لحاظ سے نبوت کے حصول کی بیہ مدت نہیں تھی تو اس شق صدر کونبوت کے قریب تھہرانے کا کیا مطلب ہے؟ جب کہ بقول مخالفین حضرات کے نبوت آ پ کوبچین سے ہی حاصل تھی۔ نیز جوصلاحیت دحی کے اخذ کی حالت تجر د میں تھی اگر بدن اقدس کے ساتھ تعلق کے بعد بھی وہ قائم ہوتی تو باربار ملکوتی آ پریشنوں کی ضرورت کیوں پیش آتی ؟اورجوملائکہ آپ ﷺ سے عالم ارداح میں استفادہ کے مختاج شے وہ یہاں آپ کے ذاتی استفادہ کی صلاحیتیں اجا گر کرنے میں کیوں دسلہ بن رہے ہیں؟ اورشق صدر ٔ گطے لگانے' توجہ اتحادی ادرمکی انوار کو بدن مبارک کے اندر داخل کرتے توافق پیدا کرنے اور تباین کودور کرنے کی کیا ضرورت تھی؟ (ملتخصاً بلفظہ ) (تحقيقات صفحة ۲۷ ۲۷) به

الکاب: جب بیشلیم ہے کہ عبارت ہٰذا' عبارت عزیز ی جیسی ہے اور ہم نے ثابت کردیا ہے کہ وہ نفی نبوت کی کسی طرح دلیل نہیں ہے تو لامحالہ ریے بارت بھی کسی طرح فٹی نبوت کی دلیل نہیں اوراس میں بھی حضور کی اسی ترقی کا بیان ہے جو عزیز ی کی اس عبارت میں ہے۔ ﷺ۔لہٰ دااس کے جواب میں وہی تفصیل ہے جو عبارت عزيزى كتحت كزرى ب فليلاحظ ذلك هناك

باقی رہا ہی کہنا کہ دونوں حضرات نے تیسری مرتبہ کے ثق صدرکوحصول نبوت اورنز ول وحی کا پیش خیمہ تهبراياب؟

تو ہی بھی مولانا کے کسی طرح مفید نہیں ہے کیونکہ ان دونوں عبارتوں میں سے کسی میں بھی بایں معنی حصول نبوت کا کوئی ذکرنہیں ہے کہ آپﷺ اس ہے قبل نبی نہ تھے۔ حضرت شاہ عبدالعزیز نے اس کے لیۓ بعثت کے لفظ استعال کیے ہیں جسیا کہ مولا نانے خود بھی لکھا

ب' چون ہنگام بعثت قریب رسید' (تحت صفحا)۔جورسالت کے مفہوم کوادا کرتے ہیں (کے مسامر قبیل ذلك)۔

جب کہ والد ماجداعلی حضرت نے ''نبوت کے قریب'' کے الفاظ لکھے ہیں۔ پس جب یہ سب' عبارت عزیز ی کا خلاصۂ ترجمہ ہے تو بیاس امر کا قرینہ ہوا کہ عبارت ہلاا میں بھی نبوت بمعنی رسالت ہے اور نزول وحی میں وحی سے مراد وحی جلی ہے جب کہ رسالت اور وحی جلی میں سے کوئی بھی منافی 'نبوت نہیں لہٰذا موصوف کا ''حصول نبوت'' کے قول کو ان حضرات سے منسوب کرنا بالکل خلاف واقعہ ہے۔ ان لفظوں کا ان عبارتوں میں کوئی نام نشان نہیں ہے۔

کسی مرحلے کی تیاری بھی نبوت کےخلاف نہیں۔

اسی طرح ان کا بیکہنا بھی جھول سے خالی نہیں ہے کہ ان کے خالفین کا عقیدہ یہ ہے کہ''نبوت آپ کو بچپن سے حاصل تھی'' کیونکہ اس کا معنٰی بیہ بن رہا ہے کہ قائلین اس سے پہلے شاید آپ کو معاذ اللہ' نبی نہیں مانتے جوغلط ہے کیونکہ وہ زمانہ تخلیق آ دم الطفاۃ سے بھی پہلے سے آپ کے نبی ہونے کے قائل ہیں۔

باقی تمام باتوں (عالم ارواح میں خود مربق یہاں جبریل الطّیقة وسیلهٔ طگے لگانے توجه اتحادی نیز توافق و تباین سب ) کے کمل و مفصل جوابات حضرت جبریل الطّیقة کی معلّمی کی بحث میں گز ریچے ہیں جن کا اعادہ موجب طوالت ہے انہیں ادھر ہی دیکھ لیا جائے۔

سید عالم ﷺ کے لیے '' ملکوتی آ پریشنوں' کے لفظ بہت ثقیل میں ' معلوم نہیں کہ ان کے بے دھڑک بول دینے کے لیے علامہ موصوف نے ایسے دل گرد ہے کہاں سے مستعار لیے میں۔اللہ تعالیٰ ہدایت عطا فرمائے۔

# : *؟* آب اه

علاوہ ازیں والد ماجداعلیٰ حضرت کے بیان مذکور سے نفی ُنبوت مراد نہ ہونے کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ وہ آپ ﷺ کی نبوت کے تقدم کے قائل ہیں جب کہ اس کے برخلاف ان سے صریحاً پچھ ثابت نہیں ہے۔ لبض حوالہ جات ملاحظ ہوں:

چنانچها پنی ای کتاب (انوار جمال مصطفیٰ ﷺ جس کےموصوف نے حوالے دیئے ہیں ) میں حضرت قدس سرّ ہ نے لکھا ہے کہ O عالم وآ دم پیدانہ ہوا تھا کہ اس کی پیغیبری اورر سالت کا شور عالم بالا میں بلندتھا (صفحہ ۸۲۴۱)

محمد رسول الله''۔(صفح۸)۔ حصابط تبال نجب علیہ سامین نہیں معرف نہیں کر ساتھ ہے۔

اللد تعالى في حضرت عينى الظلير في مايا: جب مي في عرش كو پانى برقائم كيا نبت تفار ال بر لا الله الله محمد رسول الله لكوديا نبا ال كاس كلمه ك لكوف موقوف موقوف موليا ' \_ (صفيراه) \_
 جب آ دم الظلير بيدا موت بهت كودوزاه براور مرجكه كواد يكون لا الله محمد رسول الله محمد رسول الله '' \_ (صفيراه) \_

قلم نے زیمین اور آسانوں کی پیدائش سے پچاس ہزار برس پہلے لوح پر لکھا: ''ان محمد احاتم السنبین '' بِشَک محمد خاتم سیخ مبروں کے ہیں۔ مجاہدا بن عباس ابن جربی اور مقام سے ہے کہ لوح محفوظ کے شروع میں ککھا ہوا اللہ اللہ وحدہ دینہ الاسلام و محمد عبدہ ورسولہ الخ (ملحفاً) (صفحه ۸۰) شروع میں ککھا ہے لا اللہ وحدہ دینہ الاسلام و محمد عبدہ ورسولہ الخ (ملحفاً) (صفحه ۸۰)
 آ دم الطف نے کرش کی طرف دیکھا نام حضرت کا خدا کے نام کے ساتھ کھا پایا عرض کیا الہی ہیکون ہے ہوا ہوں معاد محمد الحاتم ہو محمد اللہ اللہ اللہ اللہ وحدہ دینہ الاسلام و محمد عبدہ ورسولہ الخ (ملحفاً) (صفحه ۸۰)
 آ دم الطف نے کرش کی طرف دیکھا نام حضرت کا خدا کے نام کے ساتھ لکھا پایا عرض کیا الہی ہیکون ہے؟

 جنگل کے جانو راور قریش کے چارپائے باہم مبارک باددیتے اور حضرت آمند سے کہتے تھے کہ شم خدا کی تمہارے حمل میں خدا کا رسول اور تمام دنیا کا سر دار ہے (ملحّصاً)۔ (صفحہ ۱۰۰)۔
 '' ابراہیم الطّبیٰ نے ان سے خواب میں فر مایا تحقی بشارت ہو کہ تیرے پیٹ سے وہ نبی پیدا ہوتا ہے جو صاحب اسا چسنی اور آیات کبری ہے۔ (صفحہ ۱۰۰)۔

متعدد مجرات تقل فرمائے ہیں جو بوقت ولادت باسعادت نیز اس کے بعد ظاہر ہوئے جب کہ مجرزہ نبی کا ہوتا ہے۔ جیسے انوار کی بارش ستاروں کا زیدن کے قریب آ جانا مختلف مکانوں کا خوش سے جمومنا ، بتوں کا اوند سے گر جانا ، بحیرہ ساوہ کا خشک وادی ساوہ کا جاری ہونا اور نا رفارس کا بجھ جانا جو ہزار برس سے جل رہی تھی۔ نیز ایوان کسر کی کا بچٹ جانا اور اس کے چودہ کنگروں کا گر پڑنا ، خانہ کعبہ کا سجدہ ریز ہو کر شکر الہی بجالانا ، حضور کا پاکیزہ پیدا ہونا اور آپ کا اپنے نہلا نے والوں سے ہزبان فصیح فرمانا کہ میں آب رحمت سے خسل دیا گی ہوں بایاں کور ڈ فرمانا 'سواری کے جانور کا بیکرنا کہ جھے پوہ ساز میں تھی ہوں ہوں اور کا اور کی بیالانا ، حضور کا ازل میں بھی پاک تھا اور اب بھی پاک ہوں ۔ نیز آپ کا حضرت حلیمہ کود کھی کر مسکرانا ' دایاں پیتان کا قبول اور بایاں کور ڈ فرمانا 'سواری کے جانور کا نیز سر مبارک پر بوسہ دینا ' نیز سے کہ جس جنگل میں جاتے ہرا ہوں کا دھوپ سروار ہے' بکر یوں کا آپ کو تجدہ کرنا نیز سر مبارک پر بوسہ دینا ' نیز سے کہ جس جنگل میں جو تا اور اس پر مالوں کا میں بادل آپ پر ساہے کرتا اور ساتھ بھرتا ' ریت پر قدم کا نشان نہ پڑتا ' خوش میں ہو ہوں تا اور اس پر ماہ ہو ہوں کہ میں بادل آپ کا میں ہوں کا آپ کو تی ہوں این زیر مرارک پر بوسہ دینا ' نیز سے کہ جس جنگل میں جاتے ہرا ہوجا تا 'دھوپ میں بادل آپ پر ساہی کرتا اور ساتھ بھرتا ' ریت پر قدم کا نشان نہ پڑتا ' پھر خیر کی طرح نرم ہوجا تا اور اس پر قدم شریف کا نشان ، بن جانیا' جنگل کے جانور آتے اور قدم چوم کر چلے جاتے وغیرہ وغیرہ ۔ ملاحظہ ہو۔ (سفیر ۲۰۰ دہ کہ ۲۰ کہ ۲۰ کہ ۲۰ کو با ۲۰ اور آ ہے اور آ ہے اور قدم چوم کر چلے جاتے وغیرہ وغیرہ ۔ ملاحظہ ہو۔ (سفیر ۲۰ کہ ۲۰

نیز ارقام فرمایا که آپ کی ولادت کا ایک شورتها ایک پرند آسان سے اترا آمنه کہتی ہیں اپنا ہاتھ میرے پیٹ سے ملخ لگا اور کہا ''اظھر یا سید المرسلین اظھریا سید العلمین 'اظھر یا حاتم النبین اظھر یا نبی اللہ اظھر یا رسول اللہ''(ملخصاً) (صفح ۱۰۳)

O جب آپ پیدا ہوئے خدا کو تجدہ کیا اور انگشت مبارک آسان کی طرف اٹھا کر فرمایا '' لا الله اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ رسول اللہ ''سواخدا کے کوئی معبود نہیں میں بشک خدا کا رسول ہوں''۔ (صفحہ ۱۰۳)۔

O اس وقت آپ نے جناب الہی میں سجدہ کیا اور کہا رب هب لی امنی خدامیر کی امت کومیرے واسط بخش دے'۔ (صفحہ ۱۸۱۱۰)

O احبار ور ہبان وغیر ہم کی تصدیقات کی روایات بھی نقل فر مائی ہیں جن سے مانحن فیہ کا ثبوت ملتا ہے مثلاً لکھا ہے کہ حضرت حلیمہ کوایک پیر مردنظر آیا' حضرت کو دیکھتے ہی کہنے لگا ہیلڑ کاختم المرسلین ہے' حبشہ کے کٹی

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

عالم آپ کود مکیر کر بولے بے شک میلڑ کا پیغمبر آخر الزماں ہے۔ ایک اور پر مرد نظر آیا اس نے کہا میدخاتم الانبیاء ہیں انہیں کے پیدا ہونے کی حضرت عیلی نے خبر دی تھی۔ نیز بحیر ارا ہب آپ کوعلامات نبوت سے پہچان کر تعظیم کے لیے اٹھا اور ابوطالب سے کہا: هذا سید العلمین هذا رسول رب العلمین یہ عنه اللہ رحمة للعلمین ۔ میتمام عالم کے سردار اور رسول پر وردگار ہیں اللہ تعالیٰ ان کوتمام عالم کے لیے رحمت بنا کر سیسیح گا۔ (ملحصاً)۔ (صفریہ ۱۰۱۱)۔

0 اس سے بھی مانسین فیہ کی تائید ہوتی ہے کہ حضرت نے نزول دحی جلی کومنصب رسالت سے تعبیر فرمایا ہے حیث قال''منصب رسالت پرخدا کی طرف سے ما مور ہیں' نیز مرتبہ پیغمبری اور رسالت کا بخشا'' نیز '' آپ مشرف برسالت ہوئے''۔(انوار جمال صفحہ ۲۷۷)۔

نمبرا: جناب باری نے جب ہمارے حضرت کا نور مبارک پیدا کیا اس کی طرف بہ نظر عظمت دیکھا ، ہیت الہی سے اس کو پسیند آ گیا اس سے عرش وکرسی لوح وقلم پیدا کیے اور زمین و آسمان بنائے اور ان سب کو اپنی وحدا نیت اور حضرت کی رسالت سے آگاہ فر مایا کہ ملا اعلیٰ میں شور لا الله الا الله محمد رسول الله کا بلند ہوا۔ (صفر ۸۵)۔

نبر۲: کسی نے اس جناب سے پوچھا کہ آپ کو منصب نبوت کب سے حاصل ہوا؟ فرمایا جب خدا نے عرش کو بنایا اور آسان اور زمین کو پھیلایا اور عرش کو اٹھانے والوں کے کندھوں پر رکھا اس وقت ساق عرش پر تقلم قدرت سے کلھا لا الله الله محمد رسول الله حاتم الابنیاء۔ (صفح ۸۵)۔
 نم قدرت سے کلھا لا الله الا الله محمد رسول الله حاتم الابنیاء۔ (صفح ۸۵)۔
 نم قدرت نے کس کی بار محابہ نے گز ارش کی آپ کب سے پی خیم ہو ہے؟ فرمایا جب کہ رہوں رو منایا جب کہ والوں کے کندھوں پر رکھا اس وقت ساق عرش پر قلم قدرت سے کلھا لا الله الا الله محمد رسول الله حاتم الابنیاء۔ (صفح ۸۵)۔
 فرمایا جب کہ آ دم درمیان روح وجم کہ محمد رسول الله حاتم الا بنیاء۔ (صفح ۸۵)۔
 فرمایا جب کہ آ دم درمیان روح وجم کہ محمد رسول الله حاتم الا بنیاء۔ (صفح ۸۵)۔

ید سب حوالہ جات مع زائد والد ماجد اعلیٰ حضرت کی کتاب سرور القلوب میں بھی ہیں جو ان کی پیش نظر کتاب انوار جمالِ مصطفیٰ بیک کی تلخیص ہے جس میں کچھ اضافے بھی ہیں اس کی متعدد عبارت گزشتہ صفحات میں پیش کی جاچکی ہیں۔ ملاحظہ ہوں اس کے بیصفحات: ۲۰ ۲۲۱ تا ۲۲۲ تا ۲۲۲ ۲۲۲ ۲۲۲ ۲۲۲ ۲۲۲ ۲۲۲ ( وغیر ہا) صفحہ ۲۲۲ پر تصریحاً لکھا ہے: ''روح مبارک قبل از وجود باوجو دبھی متصف بر سالت تھی' ۔ الغرض والد ماجد اعلیٰ حضرت' حضور سید عالم بیک کی بالفعل نبوت کے نظر کے قائل ہیں اس لیے ان کی

قائلہ 'اور غلط ہے۔ حف آ شریف میں ہونے والے شق صدر کے موقع پر ملئکہ کرام نے آپ ﷺ کی پیشانی پر بوسہ دیا اور آپ کو یارسول اللہ کہہ کر آپ سے کلام کیا تھا (۱۰۹)۔

جس سے مولانا کا استدلال پیوندخاک ہوکررہ جاتا ہے کہ آپ س وقت نبوت سے خالی تھے تو ان کا آپ کو پارسول اللہ کہنا چہ عنی ؟ والہ حمد لللہ تعالٰ ی۔

# يخطابول كماتحا فازدى سامتدادل كارت

**الجماب**: اتول وباللدالتوفیق ۔ موصف بعینہ یہی مضمون '' عالم ارواح اور عالم عناصر کے احکام کے جداگانہ ہونے کی بحث میں بھی لکھا کے ہیں ملاحظہ ہو (باب لا امغالط نمبر نام نہا ددیل نمبر 2) جسے انہوں نے الفاظ کی تصور میں تبدیلی سے یہاں دوبارہ رکھ دیا ہے۔ بعض عبارات مزید ضرور پیش کی ہیں مگر مضمون کے ایک ہونے کے باعث ان کی حیثیت علیحدہ دلیل کی نہیں ہے لہذا ہیکوئی نئی بات نہیں ہے بلکہ وہی پرانی اور فرسودہ بات ہے جس کا کلمل ردپیش کیا جاچکا ہے اور ٹھوں دلائل سے ہم میثابت کرآئے ہیں کہ میں کہ مضمون کے ایک نبوت کی نفی کی دلیل ہر گز ہر گز نہیں ہے بلکہ مستقلاً شوت نبوت کی دلیل ہے نہیں ہے بلکہ وہی پرانی اور فرسودہ میں دہ عنوان باذ اکولا نے ہیں بھی اس نبوت کی نفی کی کسی طرح دلیل ہیں ہے ہیں جس بنیا دور کی تائید سہار بے قائم کی گئی استدلال کی عمارت خود بخو دمنہ مرار پائی ۔ اعادہ کی حاجت نہیں ۔ باعث طرح کے سے اس کی تائید اس لیئے سب تفصیلات ادھر ملاحظہ کی جن کی سی میں ایک اور کی جو بی ہے ہیں کہ ہیں کہ ہوں کی تائید

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

مزید بید که صفحه ۲۵ ۲۷ ۷ پیش کی گئی عبارات اشعه و مدارج وشرح سفرالسعا دة مین ' پیش از ظهر رنبوت ' اور' ' نور نبوت ظهر رکرد' کے الفاظ موجود ہیں جو ہمارے موقف کی بین دلیل اور موصوف کے نظرید کی قالع وقامع ہیں کیونکہ ' ظہر رنبوت ' کے لفظوں سے صاف ظاہر ہے کہ نبوت پہلے موجود تھی جو بعد میں ظاہر ہوئی۔ مولا نا تنویر میں خود کھ چکے ہیں کہ عدم تحقق اور عدم ظہر در دوالگ چیزیں ہیں (و قد متر)۔ نیز پیش کردہ عبارت مولد برزنجی (برصفحه ۵۷) میں ' بعث اللہ ' کے الفاظ ہیں جو عدم نبوت نہیں نبوت کی دلیل ہیں جس کی کچھ تفصیلات باب لہٰ امیں کچھ پہلے گز رچکی ہیں۔

موصوف نے روح مجرد اور روح متعلق بالبدن کے فرق کے ثبوت میں غط جبریل اللی سے بھی استدلال کیا ہے کہ پہلی وحی کے موقع پر جبریل اللی نے تین بار معانقہ کر کے آپ الکی کو توجہ اتحادی دی جس کے لیے انہوں نے انوار جمال مصطفی کے صفحہ ۱۱۱ اور تفسیر عزیز ی پی مصفحہ ۲۴۵ کی عبارتیں پیش کیں۔

نیز رؤیاصا لحه سے ابتداءوی کاعنوان دے کرامام ابن جرکل رحمة الله علیہ کا قول بحوالہ جواہر البحار ٔ جلد ۲ صفحہ ۷۵ ۵ ۵ میں پیش کیا جس میں حکمة الغطّ کا ذکر ہے اور تبصرہ میں کہا ہے کہ اگر آپ تلکی کو بچین سے نبوت حاصل ہوتی تو یچ خوابوں سے ابتداءاور جبر میل الکلی کو معا نقوں اور توجہ انتحادی کی ضرورت کیوں پیش آتی۔ لہذا واضح ہو گیا کہ روح اقد س کے بدن مبارک میں حلول سے قبل اور بعد جداگا نہ معاملہ ہے اور تعلق والی حالت کا تجرد والی حالت پر قیاس سراسر باطل ہے۔ حالت تجرد میں کمالات بالفعل اور بعد بالقو ۃ رہ گئے تھے لیکن جبر میں الک کے معانفہ کو مرشدوں کی توجہ انتحادی کی ماند قرار دینے سے آپ نہ کیا جائے (ملیضاً) (تحقیقات صفحہ کے ۲۰۰۱)۔

الحجاب: بيجى مولانا كى بالكل وہى تقرير ہے جو وہ پہلے كرآئے ہيں جس ميں كوئى نئى بات نہيں ہے جس كى تمام شقوں كا ايك ايك كر كے كممل جواب دے كر بيثابت كر چكے ہيں كہ يديمى قطعاً ان كے مفيد مطلب نہيں ہے كہ اس ہے ' ك نت نبيا'' كا تو رنہيں ہوتا اور خود موصوف كے تسليم كر دہ عظيم ولى كامل اور غوث كمير شخ عبد العزيز د بتاغ رحمہ اللہ كى تصرح بيش كر چكے ہيں كہ متيوں معا نقوں ميں حضرت جبر مل الطلابی نے حضور اقد س سو كو كہ يہ ميں بلكہ ہر دفعہ انہوں نے آپ سے عليمہ ہوتا حاط نوں ميں حضرت جبر مل الطلابی نے حضور اقد س محض خاد ما نہ حثيث سے آن حمال حطہ ہو : مغالطہ نبر ميں كى نام نہا در ليل نبر كا جو ہيں كي ہوتو يہ نيز كچھ پہلے ہم يہ تھى باحوالہ جات كھو آئے ہيں كہ حضرت شاہ عبد العزيز محدث دہلوى رحمة اللہ عليہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

مولانانے یہاں حدیث وتی اوّل کے الفاظ'' حتمی بلغ منی الجھد '' کوبھی روح مجر داور متعلق بالبدن کا فرق ثابت کرنے کے لیۓ پیش کیا ہے۔ نیز اپنی تا سَدِ میں عمدة القاری اور ارشاد الساری کے حوالہ سے علامہ طبی کا قول نقل کیا ہے۔ (تحقیقات صفحہ ۲۸ تا ۸۵) اس کا بھی مکمل جواب پیش کیا جا چکا ہے۔ اعادہ کی حاجت نہیں اے ادھر ہی ملاحظہ ہو کر لیا جائے۔

### https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

ملاحظه فمرما يئ مغالطه نمبره كے تحت نام نها دوليل نمبر ۴ نمبر ۵ کا جواب ۔

یہاں پر'' حضرت جبریل الکلیلا پہلی وحی کے موقع پر بشری حالت میں کیوں ڈیلے'' کے عنوان سے بھی مولانا نے تقریر کی ہے۔ملاحظہ ہو( تحقیقات صفحہ ۵۸۴۸) جب کہ اس میں بھی کچھ جدّت نہیں ہے۔ بلکہ پہتھی'' حتبی بلغ منی الحہد'' کی بحث کا حصہ ہے جس کی توجیہ وہیں پر پیش کی جا چکی ہے لہٰداا سے مزید علیحہ ہ عنوان دینا کتاب کا حجم بڑھانے کے سوا کچھ نہیں ہے۔

خدا کا کرنا دیکھنے کہ موصوف نے اس مقام پر ایک بار پھر اعتراف کیا ہے کہ آپ ﷺ عالم ارواح میں بالفعل نبی تھے جس کے بعدوہ کسی معیاری دلیل سے اس کا تو ڑپیش نہیں کر سے لہٰذا الفاظ کی تبدیلی سے نفی پر تقریر محض واویلا کی حیثیت رکھتی ہے۔فرماتے ہیں: ''روایات میں ہے پہلے نبی کریم ﷺ کا نورِ اقد سن سبیح کرتا تھا اور ملئکہ اس کی شبیح کی اتباع واقتد اء میں شبیح کیا کرتے تھے اور آپ نبی بھی تھے اور ملئکہ آپ کی امت میں داخل ہیں راخ اور محتار قول یہی ہے' ۔(تحقیقات صفہ ۵۵)۔

سبحان الله مدمى لا كھ پہ بھارى ہے گواہى تيرى ۔

اس مقام پرموصوف نے بیدالفاظ لکھے ہیں کہ آپ مرعوب ہو گئے اور گھٹوں کے بل زمین پر گر گئے اورلرز نے کا نیتے ا تھے اور گھر تشریف لے گئے''۔ (صفحہ ۵۸) تو بیدعا میا نہ انداز بیان ہے جو سخت قابل مذمت ہے جو موصوف نے مودودی سے سیکھا ہے۔تفصیل مقدمۃ الکتاب میں گز رچکی ہے۔ العار **اقتل دی سے متدلال کارڈ بے حال**:

روح مجرد ومتعلق بالبدن کے فرق پھراس حوالہ سے فنی نبوت پر مولانا نے مزید بیا ستدلال پیش کیا ہے کہ'' پہلی وحی کے نزول کے بعد تین سال تک نزول وحی کا سلسلسہ موقوف رہا' آپ اس دوران بڑے مضطرب اور بے چین جبریل الکیلا کی ملاقات کے لیے بہت مشتاق رہے الم فراق نا قابل برداشت ہوجا تااور آپ اپنے آپ کو پہاڑ ہے گراد بنے کا خیال باندھ لیتے تو جبریل نمودار ہوکر عرض کرتے: ''یہا محمد انگ رسول اللہ حقا''تم اللہ کے برحق رسول ہوتو آپ کے دل کو قرار آجاتا۔

اس التواء کی حکمت بیان کرتے ہوئے علامہ ابن جر کمی فرماتے ہیں:و حسک مة السفت دة ذهاب الروع الذی و حدہ ﷺ و مزید تھیجہ الی اشتیاق العود فتر ۃ وحی میں حکمت میتھی کہ جورعب اور ہیت آپ پر وحی کی ابتداء میں طاری ہوئی تھی وہ کمل طور پر دور ہوجائے اور دوبارہ نزول وحی کا شدید شوق آپ کے دل میں پیدا ہوجائے۔(جواہر البحار جلدا من صفحہ کے کندا فی فتح الباری لاا ما ابن جرالعتوں فی خلدا اصفحہ ۲)

اعلیٰ حضرت کے والد ماجد فرماتے ہیں: وحی کا اتر ناموتوف ہو گیاسر ورعالم ﷺ اشتیاق وحی میں حد سے زیادہ بے قرار رہنے ( تا ) جبریل امین حاضر ہوتے آ پ کو سلی دیتے گھبرا بیے نہیں اللہ تعالیٰ نے روزِ اوّل سے آ پ کوصاحب دولت کیا ہے برڑار تبہ دیا ہے' ۔ (انوار جمال مصطفیٰ جلد ۲ صفحہ ۱۱۳)''

عالم ارواح میں آپ ﷺ ان کے لیۓ نبی اور رسول تصاور بدن اقدس میں روح اطہر کے حلول کے بعد عمر شریف کے چالیس سال گز رنے کے باوجوداس تدریخ کی ضرورت ہے تا کہ جبر ئیل کے ساتھ ربط کا ل اورا تحاد وا تصال پیدا ہو سکے اوروی کے اخذ میں کوئی دشواری باقی نہ رہے۔ اس حکمت سے بھی روح کے مرتبہ تجر داور تعلق کا فرق واضح ہوگیا اور یہ بھی کہ عالم ارداح میں بالفعل نبی اور رسول ہونے سے میداز مہیں آتا کہ بدن میں حلول کے بعد بھی آپ پیدا ہوتے ہی بالفعل نبی اور رسول ہونے سے میداز مہیں آتا کہ بدن میں حلول کے بعد بھی آپ پیدا ہوتے ہی بالفعل نبی اور رسول ہونے سے میداز مہیں آتا کہ اور میں حلول کے بعد بھی آپ پیدا ہوتے ہی بالفعل نبی اور رسول ہوں جیسے معراج اس فرق کا شاہد صادق ہے اور میں حدوث کے میں میں مادون کی معالم اردا ہوں جیسے معراج اس فرق کا شاہد صادق ہے ا

پھر قدرت کا بیکر شمہ بھی دیکھتے چلیں کہ مولانا چلے تو تضفی نبوت کے لیۓ راہ ہموار کرنے مگر بیلکھ بیٹھے کہ جبر مل الظلی نمودار ہو کر عرض کرتے تم اللہ کے برحق رسول ہو۔ پس اتنا بھی نہ سوچا کہ جو ثبوت ہے اسے نفی بنا کر کیسے پیش کررہے ہیں اور وہ بھی اس زمانہ میں جس میں قطعی طور پر آپ پر وحی جلی اتر چکی تھی یعنی اتن صاف بات کا سجھنا بھی دشوار ہو گیا۔ نعو ذباللہ من غضبہ۔

نیز حضرت والد ماجداعلیٰ حضرت سے بیجھی فقل کررہے میں کہ''جبرئیل امین حاضر ہوتے آپ کو تسلی دیتے گھبرایئے نہیں اللہ تعالیٰ نے روز اوّل سے آپ کو صاحب دولت کیا ہے بردار تبہ دیا ہے''جس کا صاف مطلب عطاء نبوت ہے کیونکہ سب سے بردی دولت اور سب سے اہم رتبہ یہی ہے۔ نیز لفظ'' ہے''اس کے تسلسل اور دوام کو بیان کررہا ہے پھرخود بھی اس کا اقرار کیا ہے کہ عالم ارواح

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

میں بالفعل نبی تھے۔لیکن اس کے باوجود میہ تھی لکھودیا ہے کہ اس سے بیدلاز منہیں آتا کہ بلدن میں حلول کے بعد بھی آپ بالفعل نبی ہوں جب کہ اس کے انقطاع کی دلیل بھی نہیں دی جو کھلے تضاد کے ساتھ ساتھ ان کی سینہ زوری بھی ہے۔

نیز پیش کردہ عبارات بیڈابت کرنے کے لیۓ لائے تھے کہ تعطل دانقطاع وحی اس لیے ہوا کہ جبریل الطلی سے مناسبت کی جو کمی رہ گئی تھی کمل طور پر بن جائے جب کہ ان میں اس کا کوئی نشان پتہ نہیں ہے۔ پس بیہ الفاظ مولانا کی بیوند کاری کاثمرہ ہیں۔

ر ہاشوق کواجا گرکرنا؟ تو یہ بھی معاذ اللہ عدم صلاحیت کی بنیاد پر ہرگر نہیں ہوسکتا جب کہ وتی الہٰی سے روحانی طور پرلطف اندوز ہونے کے بعداس کے رک جانے سے شدت شوق کا پیدا ہونالا زمی امر ہے جس کی یہ زندہ مثال ہمارے سامنے موجود ہے کہ جو صاحب ایمان ایک بار مدینہ طیبہ دیکھے لیتا ہے کعبہ شریف کا درشن کر کے آجاتا ہے اسے بار بارحاضری کو جی چاہتا ہے تھوڑی سی رکاوٹ پیدا ہوتواس کی بے قراری دیکھنے والی ہوتی ہے لیکن اس کا یہ مطلب کوئی بھی نہیں لیتا کہ بے قراری کی کیفیت کے پیدا ہونے سے حاج وعتمر کا تج وعمرہ کالعدم یا معطل ہوجاتا ہے حضور کی شدت شوق وتی الہٰی کے لیئے ہی تھی کیونکہ وہی رکی ہوئی تھی جبریل اللیک کا آنا جانا تو جاری تھا جس کا خود موصوف کو بیش نظر عبارت میں اقرار ہے۔تفصیل مدارج النہ وہ وغیرہ میں

والد ماجد اعلیٰ حضرت رئیس المتلکمین مولا نافتی علی خان رحمة الله علیه نے انقطاع وی کی به دجه بیان فرمانی ہے کہ اس سے به داضح ہوجائے که حضور به کلام خود بنا کر نہیں لاتے اور آپ محض کلام الہٰی کے لانے والے ہیں ورندا متناع وی پر اس قدر مضطرب ہونے کی کیا ضرورت تھی۔ آپ کے لفظ ہیں: اگر به کلام خدا ک طرف سے نہ ہوتا تو حضرت باوجود وعدہ فر داکے اس قدر مدت دراز تک کا فروں کے جواب سے کیوں سکوت فرماتے اور دشمنوں کی طعن وتشنیع کیوں گوارا کرتے (الی ) پس بید امر کہ حضرت اس امر میں مجبور اور منصب مرالت پر خدا کی طرف سے ما مور ہیں۔ بخونی ثابت ہوا اور مضمون و ما دسط ق عن المهو کا ان هو الا و حلی یو حلی کا آفاب نیمروز سے زیادہ روشن وظاہر ہو گیا'۔ (انوار حمال مطلق عن المهو کا ان هو الا در ہمان کی طرف کے مند میں المون المان کی توں تو اور کر مطال ہو کیا کہ معنون و ما دست مند اللہ میں محبور اور منصب محص او حلی کو ان قال میں میں جریل المانی کا ہیچھے رہ جانا در آنوار حمال المو کی ان ہو الا

نبوت کے مسئلہ میں نبی کی ردح مجر داورر دح متعلق بالبدن کا فرق ہوتا ہے اس میں بھی اسی شان ظہور کا فلسفہ

ہے کیونکہ آپ سید عالم ﷺ کی نبوت کے تقدم کے قائل ہیں جس کے بعد انقطاع کا قول ان سے ثابت نہیں ومن ادعی فعلیہ البیان ۔ بوستان میں فرماتے ہیں ۔

بلند آسان پیش قدرت خجل نو مخلوق و آدم ہنوز آب و گل تواصل وجود آمدی از نخست د گر ہرچہ موجود شد فرع تست

لیعنی آسان اس قدراونچا ہونے کے باوجود آپ کی عظمت کے آگے ایسے ہے جیسے پست زمین ہو آپ پیدا ہو چکے تھے جب کہ آ دم الظیلا ابھی اپنے خمیر میں تھے۔ آپ سب سے اول اور سب موجودات کی اصل و بنیاد ہیں۔ آپ کے علاوہ جملہ موجودات آپ کی فرع ہیں۔ (صفحہ 'طبع قد یک کراچی)۔

# دون مردوسات بالبدن شرفر وتشرق الراقع الس سال س يبلداد احمد وشرفر في كول؟

روح مجرد دو متعلق میں فرق ہونے کی مزید دلیل دیتے ہوئے موصوف نے لکھا ہے کہ : اگر بچین سے ہی آپ منصب نبوت پر فائز ہوتے تو چالیس سال کے طویل عرصہ تک وہ مرتبہ دمقام کیوں حاصل نہ ہوا جو ابتدائے وحی کے گیارہ سال بعداور چو تی شق صدر میں ظہور پذیر ہور ہا ہے۔ جب کہ بدن سے تعلق سے قبل ہزاروں لاکھوں سال آپ کووصل باری کا عظیم مرتبہ حاصل رہا جیسے کہ غوث کمیر نے فر مایا:ان ال سے میں فنہ متراروں لاکھوں سال آپ کووصل باری کا عظیم مرتبہ حاصل رہا جیسے کہ غوث کمیر نے فر مایا:ان ال سے میں میں معہدا الخے۔ مصلت للنہ ہی تلک حین کان الہ جدب مع الحبیب و لا ثالث معہدا الخے۔ میں مواقوا ور چاں اس مرکی واضح دلیل ہے کہ چالیس سال تک روح اور بدن کا درمیانی پر دہ کھل زاکل

ملحوظ رکھنالازم ہے۔ملخصاً (تحقیقات صفحہ ۹۸۹)۔ ملحوظ رکھنا لازم ہے۔ملخصاً (تحقیقات صفحہ ۹۸۹۹)۔

المحلب: اس کا جواب تفصیلاً پہلے آچکا ہے ملاحظہ ہو: مغالطہ نمبر ۲ کی نام نہادد لیل نمبر 2 سے جواب۔ رہا پہلے اور بعد کا فرق مراتب؟ تو ہزاروں لا کھوں سال پہلے آپ کی وہ شان مرتبہ نظہور میں تھی۔ بعد ولادت با سعادت تا چالیس سال مرتبہ ُ بطون واستتار میں ہوگئی۔ اس کے بعد اس کا ظہور ہوا۔ مرتبہ بطون پر ہونے کے زمانہ میں بھی ترقی جاری رہی اور شان میں اضافہ ہوتا رہا کیونکہ آپ تنزلی سے پاک ہیں۔ بعد الاول نے سال مرتبہ ومنان مرتبہ نظہور میں تھی۔ بعد اول دت باسعادت تا چالیس سال مرتبہ ُ بطون واستتار میں ہوگئی۔ اس کے بعد اس کا ظہور ہوا۔ مرتبہ بطون پر ہونے کے زمانہ میں بھی ترقی جاری رہی اور شان میں اضافہ ہوتا رہا کیونکہ آپ تنزلی سے پاک ہیں۔ بعد از چالیس برس مرتبہ و مقام کا زیادہ ہونا بھی اسی شان ترقی کے باعث تھا ق ال تعالی و للا حرقہ خیر لک من

ہبر حال بعض کیفیات میں روح مجر داور متعلق بالیدن میں فرق ہونا خارج از بحث ہے۔ بحث اس میں ہے کہ نبی کی روح مبارک جب اس کے بدن میں حلول کر یے تو اس کی شان نبوت ختم یا کا لعدم ہوجاتی ہے۔اسی کو موصوف نے ثابت کرنا تھا جونہیں کر سکےاور نہ ہی وہ کر سکیں گے۔

ربی عبارت غوث کبیر رحمہ اللہ تعالیٰ؟ تو بیہ موصوف کے خلاف ہے کیونکہ اس کا مطلب سے ہے کہ معرفت الہی حضور کواس زمانہ سے حاصل ہے جب کہ موصوف آغاز بحث میں سیکھ آئے ہیں کہ چالیس سال تک آپ کو معاز اللہ معرفت حاصل نہ تھی۔

# دد بولول اوردور الول کے لسے جاب:

رُوح مجردادرروح متعلق بالبدن کے فرق کی مزید (اور آخری ) دلیل موصوف نے بیپیش کی ہے کہ ''جن حضرات نے ارشاد نبوی'' <sup>ک</sup>نت نبیا وآ دم بین الروح والجسد کو طاہر کی معنّی پر محمول کیا اور آ پ کے لیے عالم ارواح میں بالفعل نبوت شلیم کی ہے انہوں نے آپ کے لیے دونبوتیں اور دورسالتیں شلیم کی ہیں۔ پہلی عالم ارواح کے اعتبار سے اور دوسری عالم اجسام کے اعتبار سے حضرت العلا مہ الامام اکشیخ الجمل نبی مکرم ﷺ *کاسم مبارک' الداعی' کی وضاحت کرتے ہوئے فر*ماتے ہیں: ''وقدد عاظ الن الن الد الم عالم الارواح والبذر (الي) ودعا الخليقة ايضاً في عالم الاجساد بعد ان ظهر جسد اانسانيا آدميا (الي) انه نبئ في عالم الارواح والنور وارسل اليها بالفعل و دعاها و دلها ثم نبئ وارسل ثانيا فيي عالم الاجساد بعد بلوغه اربعين سنة من عمره فامتازعن الانبياء والرسل بانه نبئ مرتين وارسل مرتين الاولى في عالم الارواح للارواح والثانية في عالم الاجساد للاجساد الخر آب نے عالم اجساد میں نمودار ہونے پر بھی مخلوقات کو دعوت دی جب کہ آپ خود آ دمیت دانسا نیت والے جسم کی حالت میں ظہور فرما ہوئے۔ بے شک آ پ کو عالم ارواح اور عالم ذر میں بالفعل نبی اور رسول بنایا گیا اور آ پنے انہیں دعوت دی اوران کی رہنمائی فرمائی۔ پھر آ پ کودوبارہ نبی اورسول بنایا گیا عالم اجساد میں حیالیس سال کی عمر شریف کو پینچنے کے بعد ۔ تو آپ کود دسرے انبیا ورسل علیہم السلام سے اس طرح انفرادیت حاصل ہوگئی کہ آپ کو دومر تبہ نبی بنایا گیا اور دومر تبہ رسول بنایا گیا۔ پہلی دفعہ عالم ارواح میں ارواح کے لیے اور دوسری دفعہ عالم اجسام میں اجسام کے لیے (بوالہ جواہر البحار للنبہانی طلد ثانی)۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

علامہ سلیمان جمل نے بھی دوسری جسمانی نبوت جالیس سال کی عمر میں تسلیم فرمائی اور پہلی روحانی نبوت کوبھی دائم اور باقی اور ستمر تسلیم کیا ہے اس کے سلب ہوجانے کا شائبہ بھی نہیں ظاہر ہونے دیا بلکہ روح مجرد اور روح کے بدن میں حلول اور عالم اجسام کی طرف نز دول کا فرق واضح کیا ہے کہ روح اقدس کی ارداح کے لیے نبوت الگ معاملہ ہے اور بدن اقدس سے تعلق حلولی کے بعد ابدان واجسام انسان یہ کے لیے نبی ورسول ہونے کا معاملہ جدا گانہ ہے۔ (ملخصاً بلفظہ ) (تحقیقات صفحہ و تا ۳۷)۔

**الجماب**: موصوف نے ایک بار پھر تسلیم کیا ہے کہ حدیث'' سینت نبیا ''الخ کواس کے حقیقی معنی پر رکھنے والا علماء کا واقعی ایک بیم غفیر ہے جیسا کہ'' جن حضرات کے''ان کے الفاظ سے واضح ہے نیز یہ کہ آپ ﷺ اس عالم میں بالفعل نبی تھے جو ہمارے موقف کی بفضلہ تعالیٰ ایک بار پھر تصدیق وتا ئید ہے۔و المحصد اللہ تعالٰی ۔

آپ نے ان کے اس قول کو کب مانا ہے؟ یا پھرا یک جگہ وہ حجت میں اور دوسری جگہ نا قابل احتجاج ہیں؟ خداراانصاف۔

عادہ ازیں ان کی پیش کردہ عبارت میں کوئی ایک بھی لفظ ایسانہیں ہے جس کا یہ معنی یا مطلب ہو کہ آپ ﷺ کی عالم اواح والی بالفعل نبوت آپ کے عالم اجساد میں تشریف لانے کے بعد معطل یا کا لعدم ہو گئی تھی اس لیئے آپ کو دوبارہ نبی بنایا گیا بلکہ اس کے برعکس وہ آپ ﷺ کی اس نبوت کے دوام واستمر ارکو مان کر اس لیئے آپ کو دوبارہ نبی بنایا گیا بلکہ اس کے برعکس وہ آپ ﷺ کی اس نبوت کے دوام واستمر ارکو مان کر دوسری نبوت کا قول کررہے ہیں جس کا خود مصنف تحقیقات کو بھی اقرار ہے جو ان کی منقولہ عبارت مذکورہ میں میں موجود ہے لہذاان کی بیعرب کا خود مصنف تحقیقات کو بھی اقرار ہے جو ان کی منقولہ عبارت مذکورہ میں موجود ہے لہذا ان کی بیعبارت آپ ﷺ کی نبوت کے دوام واستمر ارکو مان کر یہ کہ معلولہ عبارت مذکورہ میں موجود ہے لہذا ان کی بیعبارت آپ ﷺ کی نبوت کے مرات خود مصنف تحقیقات کو بھی اقرار ہے جو ان کی منقولہ عبارت مذکورہ میں موجود ہے لہذا ان کی بیعبارت آپ ﷺ کی نبوت کے موالہ ہے ہے۔

لايرضى به قائله ' جاور تخت يوند كارى اور خاند ساز مطلب. بمار اس موقف كى تائير اس سيم موتى ب ( مرا تب ظهور والے موقف كى ) كەبىض اجلد نے آپ الله كيار الله تعالى بارديخ ت كے طنے ( اور آپ كى چار نبوتوں ) كاقول بھى كيا ہے۔ چنا نچ علام مرتخ احمر سلاوى رحمد الله تعالى نے البخ رسالہ ہم ايت قباله ' تعظيم الا تفاق فى آية اخذ الميثاق '' كَ آخر ميں ارقام فرمايا ہے كہ: ''ان نبو۔ قامقدر قافى العلم او لا اى تعلق علم الله بانه يصير نبيا و هذه المرتبة الاولى ثم حلق نوره و هذه المرتبة الثانية ثم كتبه فى ام الكتاب و هذه هى المرتبة الثالثة و النبوة الثانية ثم اظهره للملئكة و هذه المرتبة الثانية ثم كتبه فى ام الكتاب و هذه هى المرتبة الثالثة و النبوة الثانية ثم اظهره للملئكة و هذه المرتبة الرابعة و النبوة الثالثته ثم اظهره للو جود و هذه المرتبة الثانية من الله المرة المرتبة الثانية ثم كتبه فى ام الكتاب و هذه هى المرتبة الثالثة و النبوة الثانية شم اظهره للملئكة و هذه المرتبة الرابعة و النبوة الثالثته ثم اظهره للو جود و هذه المرتبة الثانية من الله المرة الرابعة فقد علم اتصاف حقيقة بالا و صاف الشريفة المفاضة عليه من الحضرة الالهية من اول الامر قبل خلق كل شئ وانما تأخراتصافة بالا و صاف الو حودية العينية لحسده مما و حد فى الدنيا''۔

خلاصہ بیر کہ اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کی حقیقت مقد سہ کو شروع ہی سے جملہ مخلوقات سے پہلے نبوت سمیت تمام کمالات سے متصف فر مایا تھا آپ کی نبوت آپ کے سب کمالات کا سرچشمہ ہے جس کے پائے جانے کے چار مختلف مراحل ہیں: نمبرا 'سب سے پہلے آپ کا نبی ہوناعلم الہٰی میں مقدر تھا۔ نمبر ۲ آپ کے نور مبارک کو پیدا فر مائے جانے کے بعد آپ کے نبی ہونے کولوح محفوظ پر ککھا گیا۔ نمبر ۳ 'اس کے بعد ملتکہ پر اللہ تعالیٰ نے بیا طرفر مایا کہ آپ میر پر نبی ہیں اور نمبر ۲ عالم اجسام میں آپ کی جلوہ گر کی کا طرف کی کا طرفہار عمل میں لایا گیا۔ ملاحظہ ہو (جواہر البحار جلد ۲ صفحہ ۱۳)۔

اللہ موصوف نے بھی بعینہ یہی عبارت استناداً نقل کی اور حضرت شیخ سلاوی کو' علامہ تحقق' کر کے کھا ہے ' ملاحظہ ہو (تعلیمہ تحقیق ن کر کے کھا ہے ' ملاحظہ ہو (تحقیقات ' صفحہ ۴۵ ' ۹۵ ) پس بیان پر ججت قاطعہ ہو کی جس سے ثابت ہوا کہ جب چار نبوتیں کہنے ہے آپ بھی کی شان نبوت کا ظہور مراد ہے جس سے نبوت کو کا لعدم کہنا مقصود نہیں توا سے نبوتین و رسالتین سے تعبیر کرنا بھی اسی فلسفہ پر پنی ہے۔

البنة موصوف نے عبارت لذا کے ترجمہ میں''حصول نبوت'' کے الفاظ اپنی طرف سے سیٹ کرد پئے ہیں جس کی جتنی مذمت کی جائے کم ہے۔ ہاں اتنا مہر ہانی فرمائی ہے کہ ان الفاظ کو مین القوسین ( بر یکٹ ) میں رکھ دیا ہے۔ملاحظہ ہو( تحقیقات'صفح ۹۱)۔ الحگے ایڈیشن میں قوسین اڑ گئے تو ان کے بید ذاتی الفاظ عبارت کا حصہ بن کر عام قارئین کے لیے

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

پریشانی کاباعث بن جائیں گے(اور مصیب عظلی)۔اللہ خیر کرے۔

م الول: چارمراتب ظهوركاذ كرعلامه سلاوى عليه الرحمة ك مطابق ب جس ت زائد كى ففى مقصود نميس زائد ممكن بھى بيں مثلاً بعض علماء نے عالم ذريس موقع بيثاق نبوت كو بھى اس كا ايك مستقل مرتبه شار فرمايا ہے (كما فى لطائف المعارف لابن رحب و مدارج النبوة للشيخ المحقق ناقلاً عن البعض وقد مر مفصلاً فى موضعه) -

- عبارت بذامين "لحسده " مرادبھى وبى ظہور ب كيونك علامة سلا وى عليد الرحمة ابنى اسى عبارت عبارت بذامين "لحسده " مرادبھى وبى ظہور ب كيونك علامة سلا وى عليد الرحمة ابنى اسى عبارت ميں آپ بھ كي شروع بى سے تمام كمالات سے متصف ہونے كى تصريح فرما چك ہيں - نيز گزشتة صفحات ميں كى مقامات پر ہم علامة كتانى اور علامة احمد عابدين وغير ہما دحمہم الله كے اقوال ( جلاء القلوب نيز جواہر جلد " صفحه ٢٥٥ كے حوالہ سے ) ميش كرآ ئے ہيں كه آپ بھارو حاجسد أہر طرح سے تمام انبيا عليها اسلام سے مقدم ہيں " روحا لما مروحسد الان مادة حسده بھ خلقت قبل سائر المواد لحديث كعب الاحبار " -
- لہذاح لیس سال کے بعدجسمانی نبوت کے ہونے کی رٹ کا بھی اس سے جواب آ گیا (و مللہ الحمد)۔ حرید والل : شیخ الجمل رحمہ اللہ کی عبارت کے مرا تب ظہور پر محمول ہونے کی مزید دلیل بیہ ہے کہ کسی
- چیز کے گئی بار ملنے سے سابق کی نفی لازم نہیں آتی بلکہ اس سے سابق کی تاکید بھی مقصود ہوتی ہے جس کی بے شار مثالی دی جاسکتی ہیں بعض ملاحظہ ہوں:
- O چنانچ قرآن مجید کی بعض سورتیں اورآیتین آپ ﷺ کودود وبار دی گئیں جیسے سورۂ فاتحہ (جوایک قول پر ملی جناح کی تحری آیتیں (آمن الرسول تا پر کی جناح کی تحری آیتیں (آمن الرسول تا آخر) وغیر ہا۔
- اگردوبارہ ملنے کا می<sup>عن</sup>ی ہو کہ پہلی دفعہ والی شان ختم ہوگئی تو سورۂ فاتحہ اور ام<sub>ن</sub> الر سو ل الخ کے متعلق بھی یہی کہنا پڑے گا جودر ست نہیں۔
- O اسی طرح سید عالم ﷺ مرکز ہدایت ہونے کے باوجود تا وصال مبارک بید عافر ماتے رہے 'اھدنا الصراط المستقیم '' الھدنا الصراط المستقیم '' المستقیم کی ہدایت دے۔
- نیز آپ ﷺ تہجد کے دفت اپنے سرایا نور ہونے کی جودعا فرماتے تتھ (جسے دعا نور کہاجا تا ہے اور صحیحین نیز تر مذی ادرمسنداحہ میں بروایت حضرت ابن عباس رضی اللہ مختلف الفاظ ہے منقول ہے ) وہ بھی اس

مديل آتی ہے حالانكمآ پ پہلے سے سراپانور تھے۔ نيز حضرت سيد ناخليل اللہ اورسيد ناذيخ اللہ عليجا السلام كى اس قرآنى دعا ہے بھى اس پر روشنى پڑتى ہے رہنا و اجعلنا مسلمين لك ''ما لك! ہم دونوں كواپنے ليۓ مسلمان بنا (البقرۃ) كہاس سے مقصود مزيد ثبات اور ترقى ہے ورنہ معاذ اللہ ثم معاذ اللہ بہت خطرنا ك بات لازم آئے گى جو بذات خود كفر ہے قسال تسعياتى و لاينال عہدى الطالمين۔

امام اہل سنت اعلیٰ حضرت رحمة اللّہ علیہ کی عبارت ذیل سے بھی اس کی رہنمائی ملتی ہے۔ چنانچہ آپ حضرت صدیق اکبر اور حضرت شیر خدار ضی اللّہ عنبہ کی متعلق استعال کیے گئے الفاظ کہ''وہ فلال دن اسلام لائے'' کے ان کے پہلے سے مسلمان ہونے کے منافی نہ ہونے کی دلیل دیتے ہوئے لکھتے ہیں: ''رب المعد دق عزّو جلّ ایپ خلیل جلیل سیدنا ابراہیم علیہ الصل ہ والتسلیم کی نسبت فرما تا ہے: ''اذ قدال له ربه اسلم قال اسل مت لرب العلمین ''جب اس سے فرمایا اس کے رب نے کہ اسلام لا بولا میں اسلام لا یا رب العاد اللہ کے لیے جب خلیل کبر یا علیہ الصل ہ والنٹا ء کو اسلام لانے کا تھم ہونا اوران کا عرض کرنا کہ میں اسلام لا یا دو اللہ ان کے ایمان قدیم واسلام مشتر کا منافی نہ ہو کہ حضرات اندیا علیہم التحیة والنٹاء کی طرف (الی) کہ میں وقت ایک آن نے لیے جس علیہ مشتر کا منافی نہ ہوا کہ حضرات اندیا علیہم التحیة والنٹاء کی طرف (الی ) کہ میں وقت

تو صدیق ومرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی نسبت بیہ الفاظ کہ فلال دن مسلمان ہوئے اس روز اسلام لائے۔ ان کے اسلام سابق کے معاذ اللہ کیا مخالف ہو سکتے ہیں'۔ ( فناویٰ رضویۂ جلہ ۲۸' صفحہ ۲۱ سطع رضا فاؤنڈیشن لاہور مطبوعہ ۲۰۰۵ء)۔

الرقر آن مدایت اوراسلام کے لیے دوبارہ آنے پاملنے کے الفاظ سے پہلی موجودگی کی نفی نہیں ہوتی تو نبوتین اورر سالنین کہنے سے پہلے سے موجود نبوت کو کا لعدم قرار دینا کیونکر درست ہو سکتا ہے؟ حضو 1 قر : اس سب سے فطع نظر جب حضرت شیخ سلیمان الجمل رحمہ اللہ کے اس قول کا ما خذ مسللہ

للذاكى احاديث بي ليعنى حديث كنت نبيا وادم بين الروح والحسد نيز انى عند الله لـمكتوب حاتم البنين وان ادم لمنحدل فى طينة (وغير جما) ـ اوران كامفادا ثبات واستمرار نبوت بح جيسا كه اول الذكر حديث كے پس منظر (سؤال صحلبه كرام) اورثانى الذكر كے مضمون سے ظاہر ہے۔ نيز جلداؤل كة خريس امام كتانى قدس سرّ ه النورانى كابيار شاد بھى فقل كيا جاچكا ہے كہ بعدولا دت

باسعادت تا چالیس برس آ پ ﷺ کونبی نہ ماننے کامعنی مدے کہ اللہ تعالیٰ نے آ پ ﷺ کواس عالم میں جونبوت

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

دی تھی وہ اس نے اس زمانہ میں آپ سے سلب کرلی جو بھی نہیں حیث قال: ''ان النبوۃ التی البسه اللہ ایاہ سلبھا''۔

بناءً عليہ یہی مانتالازم ہوا کہ دوسری نبوت ورسالت سے مراد یہ ہیئیت کذائیواس کاظہور ہی ہے نہ کہ پہلے نبی نہ ہونے کے باعث نبی بننا۔ بہر حال مولا نانے عالم ارواح والی نبوت مقد سہ کے عالم اجسام میں معاذاللہ کالعدم اور نامعتبر ہوجانے کے جو برعم خولیش انتہائی لا جواب اور مضبوط شم کے آٹھ دلاکل ( مغالطہ نمبر ہم کے تحت ) پیش کیے ہیں ایک ایک کر کے ان سب کارڈ بلیغ کر کے ان کا بالکل بوگس اور تاریخ کبوت سے بھی او ہمن ہو ناہم نے ثابت کردیا ہے۔ والحمد مللہ علی ذلك۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات ۱۹۸

**مقالط قمبر ک**( استفاده واستفاضه از زید بن عمر ورضی الله عنه بر دایت ابونیم ) **کاملاً**نه کھتے ہیں: ''حضرت عا نشدرضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول کریم ﷺ نے فرمایا: سمعت زید بن عـمرو بن نفيل يعيب اكل ماذبح لغيرالله فـماذقت شيئا ذبح على النصب حتى اكرمني الله ب\_ سالت، میں نے ( موحد جاہلیت حضرت ) زید بن عمر و بن فیل کوغیر اللہ کے نام پر ذبح کیے جانے والے جانوروں کے کھانے پر تنقید اور اعتراض کرتے سنا تو میں نے (بتوں کی عبادت کے طور پر ذبح کیے جانے والے جانوروں کا ) بھی گوشت نہیں چکھا حتی کہ اللہ تعالٰی نے مجھےا پنی نبوت درسالت کا اعزاز بخشا (اوران ذبيحول كى حرمت اورقباحت برادٍ راست مجمح ير واضح فر مائي ) (خصائص بردايت ابونيم صفحه ٨٩) \_ اگر آ ڀ خود نبي یتھاتو آپ کوبذات خودالہام ووجی کے ذریعے بیتھم معلوم ہونا ضروری تھا۔حضرت زید بن عمرو ہے بن کر کیوں بيتحكم معلوم ہوا؟ بلکہ جب آپ نبی خصرتوا پسے احکام کی تبلیغ بھی کرنی چاہے تھی تا کہ لوگ آپ سے استفادہ واستفاضہ کرتے اور مقصد نبوت کی تکمیل ہوتی فتامل حق التامل جب کہ اس روایت کی رو سے آ پ حضرت زید ےاستفادہ فرمارہے ہیں حالانکہ دہ نبی نہیں ہیں' اصلفظہ۔ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات ُصفحہ ۱۳۳'۱۳۳)۔ **الچاب**: روایت باز امولانا کوکسی *طر*ح مفیداور جمیں کچھ *مفرنہی*ں کیونکہ بیر **چاب قبرا:** سنداً تصحیح نہیں ہے۔ چنانچہ ابونعیم (کی محولہ کتاب دلائل النبوۃ) میں اس کی سند اس طرح ے: حدثت محمد بن على الفقيه في كتابه قال ثنا عبدالله بن ابي داؤد قال ثنا اسخق بن وهب العلّاف قبال ثنا يعقوب بن محمد الزهري قال ثنا عبدالله بن محمد بن يحييٰ بن عروة عن هشام عن ابيه عن عائشة رضي الله عنها الخ\_ محمد بن على كے بارے ميں امام ابن جرعسقلانى فرماتے ميں: "قد تكلم فيه ابن الوليد الباجى ولم يكن بالحيد النظر ولا بالقوى في الفقه (الي) وطعن ابن عبدالبرفيه ايضاً ''د خلاصہ بیہ کہ اس کو علامہ ابن الولید الباجی نیز ابن عبدالبر نے بھی مطعون کرتے ہوئے متکلم فیہ قرارد پاہےا سے فقہ میں صحیح درک نہ تھااور نہا ہے کچھ ملکہ حاصل تھا۔ ملاحظه ہو۔ (لسان الميز ان جلدة صفحہ ۲۹۴ ۲۹۴ طبع ملتان )۔ نیز یعقوب بن محمدز ہری کے متعلق انہوں نے لکھا ہے کہ امام احمد بن عنبل نے فرمایا: لیے س بسی

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

لیس یسوی شیئا علم صدیث میں برکاہ کے برابر بھی اس کی حیثیت نہیں ہے۔ **امام ابن معين نے فرمايا:** ما حدثكم عن الثقات فاكتبوه و مالا يعرف من الشيوخ فدعوه فيزفر ما ياصدوق ولكن لا يبالي عمن حدث احاديثه تشبه احاديث الواقدي أقات ے ردایت لائے تو لے لوغیر مشاہیر مشائخ سے بیان کر ے تواہے چھوڑ دو فی نفسہ درست ہے کیکن ہر کہ ومہ ے روایتیں لاتا اور غفلت سے کا م لیتا ہے اس کی روایتیں واقد ی کی روایات جیسی ہیں۔ امام ابوزرعہ نے فرمایا: ''و اہی الحدیث '' <sup>ف</sup>ن *حدیث میں کمز*ور ہے۔ نیز فرمایا کہ بیاورا بن زبالۂ واقد می اور عمر بن ابی بکر ملیکی' یتقاربون فی الضعف ' ضعیف ہونے میں ایک جیسے ہیں۔ ساجى نے كہا" منكر الحديث " بي مكر الحديث ہے۔ وكان ابن المديني يتكلم فيه ابن مدینی کواس پر کلام تھا۔ <sup>عقی</sup>ل نےکہا:''فی حدیثہ وہم کثیرولا یتابعہ الامن ہو نحوہ ''ا**سکرروایات** *میں بہ***ت** وہم پایا جاتا ہےاوراس کی متابعت بھی اس جیسوں ہی سے آئی ہے۔ ابوالقاسم بغوی نے کہا: فی حدیثہ لین اس کی روایات میں کمزوری پائی جاتی ہے۔ ملاحظه جو- (تهذيب التهذيب جلداا مفحد ٢٢٨ " ٣٢٨ طبع ملتان )-ا گلےرادی عبداللہ بن محمد بن کیچیٰ بن عروہ کے بارے میں ذہبی اورعلا میعسقلانی نے ارقام فرمایا: قال ابن حبان يروى الموضوعات عن الثقات وقال ابوحاتم الرازي متروك الحديث وساق له

ابن عدی احادیث ثم قال عامتها ممالایتابعه علیها الثقات لین این حبان نے کہار پخص تقات کے حوالہ سے من گھڑت رواییتی لاتا ہے۔ ابوحاتم رازی نے کہا بیمتر وک الحدیث ہے۔ ابن عدی نے اس کی بیان کردہ کئی روایات کولانے کے بعد کہا کہ ان میں زیادہ تر روایتوں کی ثقات سے کوئی متابعت ثابت ہیں ہے۔ (میزان الاعتدال جلدائ صفحہ ۴۸۷ کسان الحمیز ان جلد سامنے اس

نیز علامه عسقلانی لکھتے میں: ابوحاتم نے کہا''ضعیف الحدیث جدا''حدیث میں انتہائی ضعیف ہے ذکرہ العقیلی فی الضعفاء عیلی نے اسے ضعفاء میں ذکر کیا''فقال لا یتابع علی کثیر من حدیثه اس کی بہت ہی روایات ایسی میں جن کی متابعت ثابت نہیں۔

ابن حبان نے کہا بیابن زاذان کے نام سے معروف ہے۔ ابن حجر نے ابن زاذان کے ترجمہ میں مزیدِلکھاہے: ''ھالك'' بیتباہ حال ہے۔ابونیہم نے کہا''ضعیف '' بیضعیف ہے۔ابن عدی نے کہا''احادیثہ

غیر محفوظة ''اس کی کوئی رایت محفوظ نہیں۔ نیز اس کی ایک روایت لانے کے بعد ابن تجرنے کہا: ''هذا کذب '' بیچھوٹ ہے۔ ملاحظہ ہو۔ (لسان المیزان ٔ جلد ''صفح ۳۳۳)۔ الحظے راوی ہشام بن عروہ کے متعلق امام ابن تجرع سقلانی نے ابوالحن بن القطان کے حوالہ سے لکھا ہے کہ 'تسغیر قبل موت ولم نرلہ فی ذلك سلفا '' بیا پنی وفات سے پچھ عرصہ پہلے متغیر ہوگیا تھا اس کا حافظ خراب ہوگیا تھا اس حالت میں اس نے اس طرح سے روایات بیان کیس کہ جمیں ان کا کوئی مؤید نہ ملا۔ ( تہذیب الم ہذیب ٔ جلدا اصفح ۳۲)۔

الطےروای حضرت عروۃ بن زبیر ﷺ کے متعلق علامہ عسقلانی ارقام فرماتے ہیں: ''قـال الـدار قـطنـی لایصح سماعه من ابیه لیعن امام دار قطنی نے فرمایا ان کا اپنے والد ماجد سے ساع ثابت نہیں ہے -( تہذیب التبذیب جلدئ صفحہ ۱۷۱)۔

خلاصہ بیر کہاس کی سند پر ائمہ شان کی سخت جرحیں ہیں۔ پس میہ روایت سخت ضعیف بلکہ موضوع و منگھڑت ہے۔

اب میتونہیں کہا جاسکتا کہ مصنف تحقیقات کواس کے اس درجہ پر ہونے کاعلم نہیں تھا درنہ' شیخ الحدیث' کاعنوان غلط ہوجائے گالہٰذایہی کہاجائے گا کہ معاذ اللٰدعظمت نبی ﷺ کو گھٹانے کی غرض سے ایسی ردی روایت سے دیدہ ددانستہ استدلال کر کے عوام کو دھو کہ دینے کی کوشش کی ہے جس کی جتنی مذمت کی جائے کم ہے۔

**جماب جمری**: روایت بلدا مندائیمی شیخ نہیں کیونکہ حقائق واقعید اور دلائل شیخ کثیرہ سے متعارض بھی ہے۔ تفصیل اس کی بیہ ہے کہ اس سے بیر مترشح ہوتا ہے کہ آپ بی حضرت زید بن عمرود کھ کی مذکور فی الروایۃ گفتگو کے ساعت فرمانے سے پہلے ذیچہ اصنام معاذ اللہ تناول فرمالیا کرتے تھے جو بالکل غلط ہے کیونکہ آپ بی شروع ہی سے فطرة بتوں سے شد ید منفر سے زیجہ اصنام کا استعال تو کبا آپ کو بتوں کا نام سننا بھی گوارانہیں تھا نیز صحیح بخاری کی روایت میں *مصرح ہے کہ آپ بی نے حضرت زید بن عمر*و کہ ان ماسنا بھی کوارانہیں تھا نیز صحیح بخاری کی روایت میں *مصرح ہے کہ آپ بی نے حضرت زید بن عمر*و کے انگار کرنے سے محرار نے کے باعث بھی مخدوث تھر کی لیے ایک رفر مایا تھا پس بیر روایت ، صحیح بخاری کی صحیح ثابت حدیث سے بہتے ہو بن فیل کے ذبحہ اصنام کی طحین سے پہلے ہی اس سے دوایت ، صحیح بخاری کی صحیح ثابت حدیث سے بن عمر و بن نفیل کے ذبحہ اصنام پر طحین سے پہلے ہی اس سے فطری نفر سے زید رائے قائم فرمائی تھی کردہ فلط روایت سے مولا نا کے حسب بیان پی خلام ہوتا ہے کہ آپ نے ان سے سن کر رائے قائم فرمائی تھی کہ کہ کہ ہی زید

ن چنانچهاما مجلال المملة والدين اليوطى رحمة اللد في بحوالدامام بيهقى بروايت امام مغازى ابن اسحاق ارقام فرمايا كه بصرى شام ميل جب آ پ على بعر باره سال جناب ابوطالب كى همرابى ميں تشريف لے ليے ارتحسب تصريح علامه نبهانى اس وقت عمر شريف على الراج نو برس تصى ۔ حجة الله صفحه 201) اور مشاق زيارت حضرت بحرارا جب في تكرير اي معلى الراج نو برس تصى ۔ حجة الله صفحه 201) اور مشاق زيارت حضرت بحرارا جب في كما يك محضرت بحرارا جب في كال الملة ميل جب آ پ على بعر باره حال جناب ابوطالب كى همرابى ميں تشريف لے ليے الحصرت حمر ميرى علامه نبهانى اس وقت عمر شريف على الراج نو برس تصى ۔ جبة الله صفحه 201) اور مشاق زيارت حضرت بحرارا جب في كما يك محضرت بحرارا جب في كه تربي كام ترف حاصل كيا تو انهوں في ميرجب تصى المواقعة والى محضرت بحرارا جب في كه كر يارت كا شرف حاصل كيا تو انهوں في ميرجب تن كى كتب سابقه ميں بشارت تعريف كي كي تسم وحر كى كى قسم دے كرا جو اقعة والى بحضرت بحرارا جب في كه تربي حصل كيا تو انهوں في ميرجب تصى حكم تي كه تم چه تعليمات لينا جسى بين بين بين جن كى كتب سابقه ميں بشارت تعريف كي كى قدم دو حكر كى كو قدم محمل كيا تو انهوں في ميد جبات كے ليے كه آ پ واقعة والى بحسن بين بين بين جن كى كتب سابقه ميں بشارت تين تصى 'لات وعلي كى كو قسم دے كر آ جال ہے بحصلهما بينى بين يو آ جي كي تين جو تيك كر تي مع محملهما بين يو آ تي بين جو تين كى كتب سابقه ميں بشارت بين بينا قط ''آ پ محمل حملة الله مى اللات و العزلى شيئا فو الله ما ابغضت الم محملهما شيك اقط ''آ پ محمل حمل كاواسطه دے كر بحمل بي وجھو كيونكه الله كو تم محمل محمل مينا محمل مى اور مغوض چيز ہے قطعاً نہيں ہے ۔

انہوں نے عرض کی 'فباللہ الامااخبر تنی عما اسئلك عنه ''میں آپ کواللہ کاواسطہ دے کر کہتا ہوں کہ میں آپ سے جو پوچھوں آپ اس کی وضاحت فرما کیں فرمایا: ''سلنی عما بدالك'' جو چا ہو پوچھو ملاحظہ ہو (الخصائص الکبریٰ جلدا'صفحہ ۸۵۸)۔

O علامہ ابن الجوزی حنبلی لکھتے ہیں کہ امام احمد بن حنبل نے فرمایا رسول اللہ بھ کے متعلق بید کہنا کہ آپ (قبل از اعلان نبوت) اپنی قوم کے دین پر سطح گندی بات ہے ''الیہ س ک ن لایہ انحل ماذبح علی السنہ صحب '' کیا ایسانہیں ہے کہ آپ بھاؤ بیر اصنام کو تناول نہیں فرماتے سطح؟ (الوفاء 'صفحہ ۱۳ اطبع نوریہ فیمل آباد)۔ علامہ ابن رجب حنبلی نے لکھا ہے کہ امام احمد بن حنبل نے اس کے قائل کے لیے قاتلہ اللہ کے لفظ استعمال فرمائے کہ اس پر اللہ کی لعنت ہو نیز فرمایا کہ ایس محصل اس سے قائل کے لیے قاتلہ اللہ کے لفظ اگر ایسا ہو تو باقی رہ کیا گیا۔ ملاحظہ ہو۔ (لطائف المعارف صفحہ ۹ ملی جب ہوت)۔

O نیزامام ابن حجز علامہ ابوعبدالملک البونی کے حوالہ سے رقم طراز میں کہ انہوں نے فرمایا''لان اللہ تعالٰی فطر محمداﷺعلی التو حید و بغض الیہ الاو ثان''۔

نیز مہلب کے حوالہ سے ارقام فرماتے ہیں: قصد الب خداری الا خبار عن حال النبی ﷺ فی حال منشأ ہ وان اللہ بغض الیہ الاو ثان ''۔ (فتخ الباری ٔ جلدا 'صفحہ ۱۱ طبع قاہرہ ٔ معر) خلاصہ بیر کہ ان علماء کے حسب تصریحات آپﷺ کو بتوں سے فطرةً شدید نفرت تھی جو آپ کے شروع ہی سے ذبیحہ اصنام سے تنفر ہونے کی دلیل ہے۔

مولانا نے بھی بیر عبارتیں استناداً نقل کر کے ان کا اردوتر جمہ کیا ہے لکھتے ہیں: اللہ تعالیٰ نے محمد کریم علیہ الصلاۃ والسلام کوتو حید پر اور اوثان اور اصنام کی عداوت پر پید افر مایا۔ امام مہلب نے فر مایا امام بخاری علیہ الرحمة کا مقصد ہے نبی مکرم ﷺ کے احوال منشأ اور آغاز ولا دت کی کیفیات سے خبر دینا اور بیر کہ اللہ تعالیٰ نے اوثان واصنام کو آپ کے ہاں مبغوض اور نا پسندیدہ تھر ایا''۔ (ملخصاً بلفظہ )۔ ملاحظہ ہو (تحقیقات مفرد الار)۔ نیز امام احمد بن ضبل رحمة اللہ علیہ کا منقولہ قول بھی موصوف نے لکھا ہے۔ ملاحظہ ہو (سرت سید الانہیاء

نیزامام بخاری رحمة اللّدعلیہ نے اپنی اساد سے بروایت حضرت ابن عمر رضی اللّد مخبمان لَلَحاب کہ وی جلی کے نزول سے پہلے کے زمانہ میں مکة المکرّ مہ کے نواحی علاقہ بَلْدَح کے نشیب میں حضرت زید بن عمر و بن نفیل سے آپ کی ملاقات ہوئی ''فقد مت الی النبی کے سفر ۃ فابی ان یاکل منھا ثم قال زید انی لست اکل مماتذبحون علی انصاب کم و لا اکل الا ماذکر اسم الله علیه و ان زید بن عمر و کے ان یعیب علی قریش ذبائح ہم ''(صحیح بخاری جلدا'صفیہ ۲۵۰۵مانا قب نیزجلدے صفح الا معیا میں الباری صفحہ ۲۵٬۲۰ طبع قاہرہ)۔

فسی روایة فقدم الیه رسول الله ﷺ سفر۔ة لحم فابنی ان یأ کل منها الخ (صحیح بخاری جلد <sup>۲</sup> صفحہ کتاب الصید والذبائح طبع کرا چی نیز فنتح الباری جلد ۹٬صفحه ۵٬۹۹۹)۔

امام ابن جرعسقلاني رحمة اللدعليه ال كتحت ارقام فرمات مي: ''حسم ابن السمنير بين هذا الاحت لاف بان القوم الذين كانوا هناك قدموا السفرة للنبي الله فقد مهالزيد فقال زيد محاطبا لاولنك القوم ما قال ''<u>نيز لكت بي</u> ''وقوله سفرة لحم في رواية ابي ذر سفرة فيها لحم''(فتح البارئ جلده'صفح 2013).

سب کا خلاصہ میہ ہے کہ دہلاں کے لوگوں نے آپ ﷺ کے لیے دستر خوان لگایا جو گوشت پر مبنی یا مشتمل تھا۔ آپ نے اس کے تناول فر مانے سے صاف انکار فر مایا۔ آپ نے حضرت زیدہ کے لیے اس کے پیش کرنے کا اشارہ دیا تو انہوں نے بھی اس کے کھانے سے انکار کیا پھر ان لوگوں سے مخاطب ہو کر فر مایا میں انصاب پر تمہارے ذرئح کردہ جانور کا گوشت نہیں کھایا کرتا' میں تو محض اللہ کے نام پر ذرئح کیے گئے جانور کا گوشت کھا تا ہوں قریش کے بتوں کے نام پر ذرئح کرنے کے کمل پر چوٹ کرتے رہنا حضرت زید بن عمر و کے معمولات سے تھا۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

ابن بطال نے بھی اس کی بہی توجید کی۔ ملاحظ ہو (فتح الباری جلد کا صفحہ ۸۱ نتحت صدیث نمبر ۳۸۲۷)۔ نیز فتح الباری جلد کصفحہ ۱۸ اطبع قام دہیں ہے: ''ق ال الخطابی کا ن النہی ﷺ لا یأ کل مما

یذہبحون علیہا للاصنام )''یعنی امام خطابی نے فرمایا کہ نبی کریم ﷺ قبل از ظہور نبوت بھی ذیجۂ اصنام بالکل تناول نہیں فرماتے تھے۔

نیز حضرت مفتی احمد یا رخان نعیمی رحمة اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ : ''بخاری شریف میں ہے کہ حضور نے نبوت سے پہلے بھی ہتوں کے نام کا ذبیحہ نہ کھایا''۔ ملاحظہ ہو( نورالعرفان صفحہ اے ماشیہ نبر ۱۵ تحت ایت نمبر ۲۰ سور کہف طبع لاہوڑے ۱۳۷2ھ)۔

نيزاللدتوالى كرارشاد من او حيدا اليك ان اتبع ملة ابراهيم حديفا " ي بھى اسكا اشاره ملتا - - اسى ليئ خاص نفس مسئله ميں بعض ائمد نے بيةو جيد فرمائى كدآ پ بھى نے اس ميں حضرت زيد سے اس ليئ موافقت فرمائى كداس بارے ميں اس وقت صريحاً كوئى تكم آپ پرندا تر اتفاليتى عادت كر يمد يقى كد غير منصوص ميں آپ صالحين سے موافقت فرماليا كرتے تھے جيسا كہ جواب نمبر ۲ ميں بھى آ رہا ہے۔ چنانچہ فتح البارى جلد كے صفحدا كم اطبح قاہرہ ميں ہے: قال الخطابى وقيل لم ينزل على النبى بھى فى تحريم ذلك شى اھے۔

مفتی صاحب علیہ الرحمۃ کی عبارت میں ''نبوت سے پہلے'' سے مرادخودان کی تصریحات کے مطابق قبل از اعلان نبوت ہے (وقد مرو سیاتی ایضاً)۔ جہ مجمع محمد سے قطون سے سریک کہ ہیں ہو بھی پندو سے سریمعل جدہ مد

**بھلپ قبرت**: اس <sup>ی</sup>قطع نظرر دایت کا کوئی ایک لفظ بھی اییانہیں ہے جس کا معنیٰ حضرت زید سے استفادہ یا استفاضہ ہو۔ مولانا نے اپنے زعم کو بچانے کے جذبہ سے مغلوب ہو کر آپ کھ کو معاذ اللہ دوسرے عام لوگوں سے بھی استفادہ کامختاج بنادیا جس کی وساطت سے یہود ونصار کی کے لیۓ بھی اعتراض کی راہ ہموار کر دی۔

وجہاستدلال بیان کرتے ہوئے طرز بھی وہا بیانہ اپنائی یعنی وہا بیہ بھی بڑی دیدہ دلیری سے تحریراً تقریراً زبان کھول کر کہہ دیتے ہیں کہ آپ ﷺکوفلاں چیز کاعلم تھا تو یوں کیوں ہوا؟اختیارتھا تو۔ یوں کیوں نہ ہوا؟ وغیرہ وغیرہ۔

مولانا نے بھی اسی انداز میں مند پھاڑ کراگل دیا ہے کہ 'اگر آپ خود نبی تصقو آپ کو حضرت زید سے سن کر کیوں بیچکم معلوم ہوا' ۔ال عیہ اذب اللہ ۔اوراس میں وہ وہا بید سے بھی چند قدم آ گے چلے گئے کیونکہ وہ عموماً آپ کے کمالات نبوت پراس طرز پر کلام کرتے ہیں جب کہ موصوف نے خود سرچشمہ کمالات ( نبوت ) پر ، ی ہاتھ صاف کر دیا ۔ان کے تصور سے ہٹ کران کے ان جملوں کو پڑھا جائے تو ایسے لگتا ہے جیسے کوئی از لی دشمن بول رہا ہو۔

**کاب قبر ق**ار است قطع نظر استفاده کوبھی مطلقاً منانی نبوت سمجھنا غلط ہے۔ چنا نچہ حضرت مولی کلیم علیہ التحیة والتسلیم جیسے اولوالعزم پیغمبر نے حضرت خصر الظفلا سے استفاده فرمایا جو قرآن مجید میں مذکور ہے'' ھل اتبعا علی ان تعلمنی مماعلمت رشدا''۔

نیز حدیث میں ہے کہ آپ نے عجوز بنی اسرائیل سے حضرت یوسف الظیلا کے مزار شریف کے محل وقوع کا استخبار فرمایا (الامن و العلی)

- حضرت سیدنا المعیل علیہ صلوۃ الرب الجلیل نے فتبیلہ جرہم سے عربی زبان سیکھی تو گویا معاذاللہ حضرت کلیم وذیح علیہ السلام ان سے استفادہ کرکے نبی نہ رہے؟
- معروف تابعی حضرت عروہ بن زبیر ﷺ نہما سے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے پچھ معلومات حاصل کیس (تہذیب المتہذیب وغیرہ)۔

تو کیااس ہےان کی صحابیت جاتی رہی؟

**کلب قبر ا**: بلکه بعض غیر منصوص نوعیت کے اور دینی شم کے مسائل میں توافق بھی اور وہ بھی اعلان نبوت کے بعد نبوت کے منافی نہیں چہ جائیکہ قبل از اعلان نبوت اسے منافی نبوت قرار دیا جائے۔ چنانچہ آج سے کم وبیش پانچ سال پہلے صحیحین کے حوالہ سے موصوف کو ہم لکھ کردے چکے ہیں جس کا جواب انہوں نے آج تک نہیں دیا۔ فقیر نے انہیں لکھا تھا کہ : <sup>ورصو</sup> حین کی متفق علیہ حدیث میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کان النہ بھی اس میں واضح تکم نہیں ہوتا تھا۔ آپ اس میں اہل کتاب حدود النہ وال نہوں تھی (بعد از اعلان نبوت تھی (مطّلوۃ شریف صفحہ ۲۰ کباب الترجل)۔

پس جب اعلان نبوت کے بعد کسی سابقہ شریعت سے موافقت کو پسند کرنا نبی ورسول ہونے کے منافی نہیں تو قبل از اعلان نبوت اس سے کیونکر تنافی لا زم آگئی؟ (دعوت رجوع صفحہ ۳۵' ۳۵)۔

**چلپ فبرک**: اس سب سے قطع نظر وبر نقد بریشلیم روایت 'اس سے مقصود میہ بتانانہیں کہ میں نے میہ مسلہ ان سے سیجہ کر اس پڑل کیا بلکہ اس سے مقصود حضرت زید کے مؤمن ہونے پر مہر لگانا ہے کہ وہ اس گئے گزرے دور میں بھی کھل کر امور کفر کی مذمت کرتے تھے جیسا کہ دیگر کٹی احادیث میں بھی موجود ہے کہ ان کا خاتمہ بالخیر ہوااور وہ جنتی ہیں۔لہٰذااس کا''فہ ما ذقت ''والا حصہ بہر حال غیر محفوظ ہے۔ ح**رصة ذیک امنام کی تلق کی ان ذرائی**؟

رہا ہیرکہ'' جب آپ نبی تصانو ایسے احکام کی تبلیخ بھی کرنی چاہئے تھی تا کہ لوگ آپ سے استفادہ کرتے اور مقصد نبوت کی بحیل ہوتی ؟

توجواباً عرض ہے کہ آپ نبی یقیناً تھے کیونکہ حدیث سیح میں مصرح ہے'' کنت نہیا ''الح جس کے بعد اس کے انقطاع کی کوئی دلیل ثابت نہیں۔ بناءً علیہ آپ کا تبلیخ نہ فر مانا محض اس دجہ سے تھا کہ آپ کو اس کا امر نہیں ہواتھا یہی وجہ ہے کہ خود اعلان نبوت کے بعد بھی فور کی طور پر ان امور سے یک دم منع نہیں فر مایا جن کو بعد میں منوع فر مانا منظورتھا بلکہ کسی کو کچھ مدت بعد ممنوع فر مایا اور بعض کو کافی عرصہ بعد ناجا ترز بتایا۔ اس کی کمل باحوالہ بحث کتاب ہذا کے اسی جلد میں گز رچکی ہے۔ جس کی ایک مزید مثل کی عرصہ بعد ناجا ترز بتایا۔ اس کی کل بعض حلال جا نوروں کو اللہ تحالی کا نام لیے بغیر ذن کر نے کا بھی روان تھا جس سے آپ کے فور اُبعد منع نہیں فر مایا بلکہ طویل عرصہ کے بعد اس کے کھانے کو نا جائز قرار دیا جس کی دہم منع نہیں نہوت سر مان کہ تو ہو ہے کہ دو اعلان نہوت کے بعد اس کے معرف کو کا تھی روان تھا جس ہے تا ہے ہوں کے ایک نہ کہ ہے کہ دہم ہوت کا ہے ہو کہ ہوت ہو ہوں کہ من کر بلہ مثال ہو بھی ہے کہ دہا کہ جا بلیت میں اسی حض حلال جانوروں کو اللہ تعالی کا نام لیے بغیر ذن کرنے کا بھی روان تھا جس سے آپ کھی ہے کہ دامانہ جا بلیت میں

کے بعد تبلیخ نہ کرنا بھی نبوت کے منافی نہیں تو اعلان نبوت سے پہلے کے زمانہ میں اسے منافی نبوت قرار دیناظلم اور لاعلمی والی بات نہیں تو اور کیا ہے؟

چنانچامام ابن جرعسقلانی رحمة الله عليه خطابی عليه الرحمة ك حواله سے لكھتے ميں 'له ينزل الشرع بمنع اكل مالم يذكر اسم الله عليه الا بعد المبعث بمدة طويلة ''لينی جس جانوركوالله كنام پر ذنح نه كيا گيا ہو (لينی غير مذكور اسم الله عليه) اس ك حرام ہونے كا شرع عكم اعلان نبوت ك بعد عرصة دراز كے بعد نازل ہوا۔ ملاحظہ ہو۔ (فتح البارئ جلد ك صفحه الما طبع قاہرہ)۔

اب مولانا کا بیسؤ ال خوداللد تعالی پرآئے گا کہ اس نے حضور کی بعثت کے فوری بعد اس کا تعلم کیوں نہ اتارااور جس چیز کو حرام فرمانا منظور تھا وہ اتن طویل مدت تک لوگوں کو کیوں کھلائے رکھی؟ لا حـول و لا قوۃ الا باللہ العلی العظیہ۔

لیعنی اللہ تعالی نے بھی تاخیر سے اس کا تھم اتار کر مولانا کے منصوبے کو خاک میں ملاتے ہوئے واضح فرمادیا ہے کہ میر احبیب میر بے تھم کا پابند ہے تمہاری خواہش کانہیں لپندا بندے بن کر رہو۔صلی اللہ تـ عالی علیہ و بارك و سلم والہ و صحبہ و تبعہ و علينا معھم۔

## امتغاده المصرمت في المن جمره المنه متداعم وفيره كارتز

زیر بحث روایت الوقیم کے مضمون سے ملتے جلتے مضمون کی ایک اور سند سے مزید ایک روایت بھی ہے جواگر چہ جانب مخالف سے پیش نہیں کی گئی تا ہم بحیل مانحن فیر کی غرض سے اس کار دیکھی حیط تر بر میں لایا جار ہا ہے ۔ چنا نچ مند احد میں وہ روایت مع مند حسب ذیل ہے: '' حد ثنا عبد اللہ حد ثنی ابی ثنا یزید ال مسعودی عن نفیل بن هشام بن سعید بن زید بن عمرو بن نفیل عن ابیه عن جدہ قال کان رسول اللہ بی اسمکة هو وزید بن حارثة فمر بھمازید بن عمرو بن نفیل فدعوہ الی سفرة لھما فقال یا ابن احی انی لااکل مما ذبح علی النصب قال فما رؤی النبی بعد ذلك اکل شیئا مما ذبح علی النصب الحدیث ملاحظہ ہو (مند احمد جلد اصفی مند المحمد المحمد ال

لیعنی بإسناد مذکور حضرت سعید بن زید بن عمر و بن نفیل رضی اللّه عنهما سے روایت ہے انہوں نے فرمایا کہ مکة المکرّ مہ میں رسول اللّه ﷺ جلوہ فرما تصاور زید بن حارثہ ﷺ بھی حاضر خدمت تصرکہ استنے میں آپ اور زید بن حارثہ سے ( ان کے والد ماجد ) حضرت زید بن عمر و بن فیل کا گز رہوا' آپ نے اور زید بن حارثہ نے انہیں اپنے دسترخوان پر بلایا توانہوں نے کہا جیتیج ! میں نُصُبُ پر ذن کیے گئے جانور کا گوشت نہیں کھایا کرتا۔ سعید

بن زید نے فرمایا اس کے بعد نبی کریم ﷺ کونصب پر ذنح کیئے گئے جانور کا گوشت تناول فرماتے ہوئے کبھی نہ دیکھا گیاالحدیث۔

**بلبا رض ہے کہ ی**روایت بھی سندا ومتنا ضعیف اور مردود ہے۔ سندا اس طرح سے کہ اس کا مدار مسعودی پر ہے جیسا کیفل کردہ سند سے ظاہر ہے جب کہ وہ آخر عمر میں مختلط ہو گئے تصلیحی ان کی قوۃ حافظہ بالکل بگڑ گئی تھی جس کے بعد انہیں ایسا خلط ہو گیاتھا کہ ان کی غلط تصحیح کی پہچان ختم ہو گئی جن کے متعلق ائمہ اصول کا فیصلہ یہ ہے کہ ان کی اختلاط کے بعد کی روایات قابل قبول نہیں ہیں اور یہ بھی اٹل بات ہے کہ پیش نظر روایت ان کے اختلاط کے بعد کی ہے کیونکہ اس میں ان کے تعلیم پر یو ان بیں جن اور یہ میں اٹل بات ہے کہ پیش نظر روایت سماع کیا ہے جیسا کہ سند سے داخل جس کی روایات قابل قبول نہیں ہیں اور یہ بھی اٹل بات ہے کہ پیش نظر روایت سماع کیا ہے جیسا کہ سند سے داخل جنہ میں ان کے تعلیم پر پر بن ہارون میں جنہوں نے ان سے بعد از اختلاط سماع کیا ہے جیسا کہ سند سے داخل جاتے ہوں ہیں ان سے تعدیم ہو کہ میں اور ہے میں اور کے تعلیم کے تعدیم کی خل

چنانچہ جن حضرات نے انہیں ختلط کہا ہے ان میں سے بعض کے اسماء میہ ہیں: امام کیجیٰ بن معین ٔ امام احمد بن صنبل ابن سعد ابن ابی حاتم ' معاذ بن معاذ یعقوب بن شیبۂ عجلیٰ ابن خراش ابن حبان ابوالنصر ُ علامہ ذہبی ٔ ابوالحسن بن القطان وغیر ہم ۔ ملاحظہ ہو ( میزان الاعتدال ُ جلد دوم ُ صفحہ ۲۵٬۵۷ ۵۵ مانگلہ بل ۔ تہذیب انتہذیب ُ جلد ۲ صفحہ ۱۹۲٬۱۹۱ طبع ملتان ) ۔

نیز حافظ ابن جمرعسقلانی کے شیخ نورالدین ہیٹمی ارقام فرماتے ہیں: ''رواہ احمد و فیسے السمسعو دی و قد اختلط ''حدیث لذاکوامام احمد نے روایت کیا ہے جب کہ اس میں مسعودی ہیں جو مختلط ہو گئے نتھے ملاحظہ ہو۔ (مجمع الزوائدُ جلدہ'صفحہ ۲۰۱۷'طبع دارالکتاب العربی بیروت)۔ بند مدیر حضر بند مربقا ہے لقائی ستان میں الکتاب العربی بیروت)۔

حافظ ابن تجرف ان کاتم مذکور مقل کرتے ہوئے لکھاہے:وقد کمان ینغلط فیسما یروی عن عماصہ والاعسم ش والصغار ینخطی فی ذلك ویصح له ماروی عن القاسم و معن و شیوخه السكسار لینی مسعودی کی وہ روایات جو عاصم اعمش اور معمولی شم مے محد ثین سے ہیں ان میں ان کی خطا کا دخل ہے اور جو روایات قاسم معن اور مسعودی کے شیوخ کمبار سے ہیں وہ صحیح ہیں ۔

نیز' قیال ابن عمار کان ثبتا قبل ان یختلط و من سمع منه ببغداد فسماعه ضعیف '' لین ابن عمار نے کہاا ختلاط سے قبل وہ (ثبت حدیث میں انتہائی مضبوط ) ہیں اور جنہوں نے ان سے بغداد میں حدیث لی تو وہ سب ضعیف ہے۔

نيز اقال ابن نمير كان ثقة واختلط باحره سمع منه ابن مهدى ويزيد بن هارون

احادیث منعت لطة و ماروی عنه الشیوخ فهو مستقیم ''لینی ابن نمیر نے کہا ید ثقہ بیں آخر عمر میں اختلاط کا شکار ہو گئے تھے۔ ابن مہدی اور یزید بن ہارون نے ان سے جتنی روایات کی ہیں' وہ سب ان کے زمانۂ اختلاط کی ہیں ان کے علاوہ دیگر مشاہیر کی ان سے کی گئی روایات مستقیم اور صحیح ہیں۔ ملاحظہ ہو (تہذیب التہذیب' جلد 1'صفحہ ۱۹۱٬۱۹۱)۔ اس روایت کو ان سے یزید بن ہارون نے لیا ہے جیسا کہ سند سے طاہر ہے پس اس کے خلط ہونے میں کچھ شبہ نہ رہا۔ الغرض از روئے سند میہ دیں جدیث خیس ہے۔

اسی طرح متن کے اعتبار سے بھی بیدواجب الرد ہے کیونکہ اس میں حضرت زید بن عمر و کی نسبت سے مذکور ہے: ''انسی لا انحل مدماذ بح علی النصب ''میں نصب پر ذنح کیئے گئے جانور کا گوشت نہیں کھا تا۔ جب کہ نصب کا معنی متبادر ہے اصنام یعنی بت بصیغۂ جمع۔

چنانچ سور کا کدہ میں ہے 'والانصاب ''انصاب پہاں بتوں کے معنی میں ہے۔ نیز اسی میں ہے: ''و ما ذہبے علی النصب ''لیتی ذبیحہ اصام (آیت نمبر ۳) پہر ۲)۔

جس کا داضح مطلب میہ ہے کہ آپ ﷺ معاذ اللہ ذبیحہ ٔ اصنام تناول فر مار ہے تھے اور حضرت زید بن حار شکوبھی اس میں شامل فر مایا ہوا تھا جب کہ دلائل صححہ کثیرہ میں اس کے برعکس ہے جن میں معترض کا اعتراف بھی شامل ہے جس کی باحوالہ تفصیل ابھی روایت ابی نعیم کی بحث میں جواب نمبر ۲ ' ۳ میں گز رچکی ہے۔ بناءً علیہ متنا بھی ہیردوایت مردود قر ارپائی۔

### ددایت استفاده بردانت **جرانی و بزارکارت**

یکی روایت الفاظ کے پچھا ختلاف واضافہ سے طرانی اور بزار میں بھی ہے اس کا کل شبہ حصہ اس طرح ہے: ''و هما یأ کلان من سفرة فدعیاہ فقال یا ابن احی لا آکل ماذبح علی النصب قال فما رؤی النبی اللہ یأ کل ماذبح علی النصب من یومه ذلك حتی بعث الحدیث ''۔(مجمع الزوائد طده صفی ۲۱۲)۔

اس میں بھی جواباوہی تفصیل ہے جوروایت مسند احمد میں ہے جو ابھی گزری ہے کیونکہ اس کا مدار بھی حضرت مسعودی پر ہے نیز اس کامتن بھی اس کے متن جیسا ہے ماسوائے بعض الفاظ کے جو سامنے ہیں۔ چنانچ علامہ پیٹی فرماتے ہیں: ''رواہ السطبرانسی والبزار باختصار عنه وفیه المسعودی وقد اختلط ''لینی اسی طرانی اور ہزار نے حضرت سعید بن زید بھی سے مختصر اروایت کیا ہے جس کا مدار مسعودی پر ہے جب کہ دہ مختلط ہو گئے تھے۔

### https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

ملاحظه ہو۔ ( مجمع الزوائدُ جلد ٩ صفحہ ٢٢ کا باب ماجاء فی زیدین عمر وین نفیل طبع مذکور )۔

# ددارت حرمت ویکن مادی است حکاب:

اس طرح کی ایک روایت حضرت زید بن حارثہ 🚓 کے حوالہ ہے بھی بیان کی جاتی ہے جو بہت طویل ہے جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ حضرت زید فرماتے ہیں: '' حسر جت مع رسول الله ﷺ یوم احارًا من ایام مكة وهمو فبي البي نبصب من الانصاب وقد ذبحنا له شاة فانضجنا ها قال فلقيه زيد بن ع مرو ابن نفیل ''لین میں مکة المکرّ مدمین اقامت کے زمانہ میں رسول اللہ اللہ کی معیت میں جب کہ آپ میرے ردیف تضانصاب میں سے ایک نصب کی طرف گیا جس کے لیئے ہم نے ایک بکری کو ذیخ کر کے اس کا گوشت پکایا اسے میں آپ 🕮 کوزید بن عمر و بن نفیل ملے ( تو اس دور کے مروّجہ طریقہ پر ہرایک نے ایک دوسر ب كوسلام كيا- يس آپ الل في ان سے فر مايا زيد يد بتائيں كه آپ كى قوم كو آپ سے نفرت اور بغض کیوں ہے؟ عرض کی اس وجہ سے نہیں کہ میں نے انہیں کوئی نقصان پہنچایا ہو بلکہ اس کی وجہ سے میں نے ان سے الگ ہوکردین جن کو تلاش کر کے اس کو اپنایا ہے جس کی جنجو میں میں نے فیدک اور شام کا سفر کیا علاء سے ملاقا تیں کیں مگر ان میں شرک موجود تھا جس سے میں بھا گا تھا۔ شام کے ایک سن رسیدہ نے مجھے بتایا تمہیں خالص دین اس وقت صرف ایک شیخ کے پاس ملے گا جوجیے دَہ ( نامی جگہ ) میں رہتا ہے۔ میں سفر کر کے ان کے یاس گیا۔ان کے پوچھنے پر اپنا ماجرا پیش کیا انہوں نے کہاتم جس دین کی تلاش میں ہو وہ تو تمہارے علاقے **(ملۃالمکڑمہ) میں ظاہر ، وچکا ہے ق**د بیعث نبی قد طلع نجمہ و جمیع من رأیتھم فی ضلال *ایک* نبی کاظہور ہو چکاہےان کاستارہ طلوع ہو گیاہے باقی سب جوتم دیکھ رہے ہیں گمراہی کا شکار ہیں۔( حضرت! یہ ہے اس کی تفصیل ) زیدین حارثہ فرماتے ہیں کہ آپ نے انہیں کھانے پر مدعو کیا۔ دسترخوان پر چنے گئے کھانے بکری کا گوشت پکاہے جسے ہم نے انصاب میں سے ایک نصب کے لیۓ ذنح کیا تھا۔ جواباً کہا ''م اے نے ت لآكسل ممالم يذكراسه الله عليه ''ميںاس جانوركا گوشت كھانا جائز نہيں سمجھنا جسے غير خداكنا م پر ذبح کیا گیا ہو۔ زید بن حارثہ نے فرمایا اس کے بعد آپ ﷺ کعبہ شریف میں تشریف لاتے اور زید بن عمر و چلے گئے ً آب نے کعبہ کا طواف کیا میں بھی آپ کے ساتھ تھا۔ صفا مروہ پر تشریف لائے یہاں ساف اور نائلہ نامی دوبت نصب تھے۔مشر کین جنہیں سعی کے دوران چھوتے تھے۔ آپ ﷺ نے مجھ سے فرمایا: ''لا تمسحهما فانهما رجس ''انہیں ہاتھ نہیں لگانا کیونکہ بدانتہائی پلید ہیں۔

فرماتے ہیں میں نے دل میں کہاانہیں چھوکر دیکھوں تو سہی کہ آپ کار دِمل کیا ہوتا ہے۔ چنانچہ میں نے انہیں چھوا تو آپ نے مجھے فور اُجھٹک کر فرمایا: یَازید اَلَّم تُنَهُ ؟ زید کیا تمہیں اس سے منع نہیں کیا گیا ؟ تھوڑے ہی عرصے میں زید بن عمر ووفات پا گئے اور حضور پر وحی جلی کے نزول کا سلسلہ جاری ہوا آپ نے حضرت زید بن عمرو کے متعلق فرمایا: ''انہ یہ عث امہ واحدہ''۔

ملاحظه بهو (مندابو يعلىٰ مجلد۵ صفحه ۲۶ ۳ ۲۷ ۲۰ مدين ۲۰۸۵ طبع دارالفكر بيروت نيز حاشيه ۲۰۰۵ بحواله طبرانى كبير ٔ جلد۵ صفحه ۸۲ ۲۸ حديث: ۳۲۲۳ ، ۴۲۷۴۴ محبع الزدائد ُ جلد۹ ْ صفحه ۲۱۴٬۸۱۷ المطالب العالية ُ جلدم ْ صفحه ۹۲٬۹۵ حديث: ۲۰۵۷ ) \_

نیز مجمع الزوائد جلده صفحه ۲۸۴ ۱۸ البطیع بیروت بحواله ابویعلی بر ار طرافی ولفظه : قسد حسر ج فسی ارضك نبسی او هسو خارج فارجع فصدقه و آمن به وقال ایضاً فقال زید انبی لا اكل شیئا ذبح لغیرالله) ـ

**الجاب**: جواباً عرض ہے کہ روایت ہٰذا بھی سنداً ومتناً ضعیف اور مردود ہے نیز معترض فریق کے خلاف بھی ہے ۔ تفصیل حسب ذیل ہے:

ا**س کی سنداس طرح بے**:حدثنا محمد بن بشار قال حدثنا عبدالوہاب بن عبدالمحید حـدثـنـا محمد بن عمرو عن ابی سلمة و یحییٰ بن عبدالرحمن بن حاطب بن ابی بلتعة عن اسامة بن زید عن زید بن حارثه قال الخ(ابو<sup>یع</sup>لیٰ *جل*دۂ صفحہ۳۲۳)۔

محمد بن بشار (بندار) کے بارے میں عبداللہ بن الدورتی نے کہا '' رأیت یحییٰ ابن معین لا يعبأ به ویست ضعفه و رأیت القوار یوی لا یرضاه و کان صاحب حمام ''لینی میں نے امام کی بن معین کو دیکھا کہ وہ اے درخوراعتناء نہ تبحور ہے تھاورا سے ضعیف قرار دے رہے تھاور قوار یری نے دیکھا کہ وہ اس کے متعلق ناپسند یدگی کا اظہار رکر ہے تھاور ایر ماکا کا روبار کرتا تھا (تہذیب التہذیب علدہ صفح ۲۱ طبح ملتان)۔ محمد بن عمر و (بن علقمہ بن وقاص لیش) کے متعلق امام کی بن معین نے فرمایا: ''ما زال الناس یتقون حدیث وضی لفظ کا نوا یتقون حدیثه ''اہل علم اس کی روایت کے لینے سے ہمیشہ بہت احتیاط کرتے تھے جوز چانی نے : ''لیس بقوی الحدیث و یشتھی حدیثہ ''حدیث محمد من تو کی بن میں اور نہ تی اس کی روایت کو لینے کی خواہش کی جاتی ہے۔

ابن حبان نے الثقات میں اس کا ذکر کر کے کہا'' یہ حطیٰ'' بیان روایت میں غلطیاں کرتا ہے۔

''روی له البخاری مقرونا بغیرہ و مسلم فی المتابعات ''امام بخاری نے اس کی روایت کو اہمیت نہیں دی تاوقتیکہ اس کی تائیر سی اور سے نہلتی ہو۔امام مسلم اسے متابعات میں لائے ہیں۔ امام یچیٰ بن معین سے مزید مروی ہے فرمایا: سہیل' علاء اورا بن عقیل کی روایت لاکق احتجاج نہیں''و محمد بن عمرو فوقھم''محمد بن عمروکی روایت حجت نہ ہونے میں ان سے زائد ہے۔ یعقوب بن شیبہ نے کہا:ھو و سط و الی الضعف ما ھو۔

ابن سعد نے کہا: ''کان کثیر الحدیث یستضعف '' کثیر الحدیث ہونے کے باوجود ضعیف قرار دیا جاتا ہے ملاحظہ ہو( تہذیب التہذیب ٔ جلدہ 'صفحہ ۳۲ ' طبع ملتان ' میزان الاعتدال ٔ جلد ۳'صفحہ ۱۷ ' طبع سا نگلہ ٹل)۔ اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ پیش نظر روایت کی سند کلام سے خالی نہیں ' شیخین ( بخاری ' مسلم ) نے خصوصیت کے ساتھ اس کے راوی محمد بن عمرو کی روایت کو اصول میں رکھنے کے لاکتی نہیں سمجھا۔ امام جرح وتحدیل بچی بن معین نے اس کی روایت کو گئی گز ری قرار دیا۔ دیگر کی مزید جروح بھی ساتھ ہیں کہ حدیث میں قوی نہیں غلطیاں بھی کرتا ہے۔ بناء ً روایت پٰڈ سند اُضحیح نہیں ضعیف اور مردود ہے۔

مظال فی مرود ہے کہ اس کے الفاظ''الی نصب من الانصاب وقد ذبحنا لہ شاۃ '' میں یہ مذکور ہے کہ معاذ اللہ آپ ﷺ نہ صرف یہ کہ بت کے پاس گئے بلکہ بت کے نام پر ذن کرنے پر راضی بھی تقے بلکہ اس کے ان لفظوں 'قرب الیہ السفرۃ '' سے یہ یعی ظاہر ہور ہا ہے کہ آپ ذیج کا صنام کو تناول بھی فرمات سے جوان دلاکل صحیح کثیرہ صریحہ سے متصادم ہے جن میں بیصراحة مذکور ہے آپ ﷺ فطرة ، بتوں سے اوران کے ذبیحہ سے متفر تھر تفصیل ابھی روایت الی نعیم کی بحث میں جواب نمبر ۲۰ میں گزری ہے )۔ خود پیش نظر روایت کا آخری حصہ بھی اس کے ان الفاظ کی تخلیط و تر دید کر رہا ہے 'لا تہ مسحله سا فانھما رحس ''زید این بتوں کو ہاتھ بھی ندلگا و کہ میخت پلید ہیں نیز آ زما کتا انہوں نے آمیں چھواتو ''الم علادہ از یں بتوں کے پال خصوصاً ان کے نام پر ذرخ کے لیے جانا بنوں کی تعظیم ہوات 'الر تاہ ''فرما کر آپ نے حضرت زید کو ان کے خطرت ان الفاظ کی تعلیط و تر دید کر رہا ہے 'لا تہ مسحله میں فانھما رحس ''زید این بتوں کو پاتھ بھی ندلگا و کہ میخت پلید ہیں نیز آ زما کتا انہوں نے آمیں چھواتو '' الم تاہ ''فرما کر آپ نے حضرت زید کو کا تو کہ میخت پلید ہیں نیز آ زما کتا انہوں نے آمیں چھی میں اس علادہ ازیں بتوں کے پالی خاند این کے نام پر ذرخ کے لیے جانا بتوں کی تعظیم ہے ہو جرم عظیم اور ایراہ جنوں کی تعظیم ہواتو '' الم

**تعد دطرق کے حالہ صاحر اش کا جاب**: یہاں تعد دطرق سے روایت کے تو ی قرار پانے کا عذر بھی نہیں چل سکتا کیونکہ اس کا براہِ راست تصادم ُ عظمت نبوت کے قطعی مسکہ سے ہے۔لہٰذا بیر دواییتی جانب مخالف کو کسی طرح مفید نہیں۔

**خی کیاکر می اللہ سود محاطل 8**: رہے پیش کردہ روایت الی تعیم کے بیالفاظ کہ 'حتل اکرمن یا اللہ یہ سالتہ ؟''

توالل الله عن ا اکرمنی به بر سالته ''(دلاکل الله ة لانی نیم صفحه ۱۳۳ طبع حیدر آباددکن)۔

جائی مولانانے یہاں استدلال کے لیۓ ان سے پچچ تعرض نہیں کیا اس لیۓ ہم بھی اس میں مزید نہیں پڑنا جا ہتے۔

پہلی ہے۔ ایک میں ایر میں میں کیونکہ ان کا تعلق نبوت سے نہیں رسالت سے ہے جیسا کہ الفاظ سے خام ہے۔ ظاہر ہے۔

**ماہماً**: موصوف نے اس کے ترجمہ میں لفظ نبوت کا اضافہ کردیا ہے کیونکہ اس کے بغیر یہ الفاظ ان کی دلیل نہیں بنتے بنچے چنانچہ ان کے لفظ ہیں: '' حتٰی کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے اپنی نبوت درسالت کا اعزاز بخشا'' (تحقیقات صفحہ ۱۳۳) جس کی جنٹی **ن**دمت کی جائے کم ہے۔ولا حول ولا قوۃ الا باللہ العلی العظیم۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

مظالط فی مرد (راہب نے حضور بھی کی نبوت کے اظہار میں تائیر کیوں کی) کارڈ: موصوف نے اپنے موقف کی مزید دلیل کے طور پر حضرت طلحہ بھی کے قبول اسلام کے پس منظر کو پیش کیا ہے کہ وہ بھرہ گئے ایک راہب نے آپ بھی کے متعلق انہیں بتایا کہ : هدا شدہ رہ المذی یہ حرج فیہ و هو آخر الانبیاء 'بیان کے ظہور کامہینہ ہے اور وہ آخری نبی ہیں پھر اس نے انہیں آپ سے وابستہ ہونے کی تلقین کی تو وہ واپس آتے ہی مشرف باسلام ہو گئے ۔ (خصائص خبلدہ اُصفحہ ۹۹) ملتے صار

اس سے وجہ استدلال بیان کرتے ہوئے موصوف نے لکھا ہے کہ: راہب کو آپ کھکا نام نامی بھی معلوم تھااور آپ کے ظہور اور دعوائے نبوت کے مہینہ کا بھی علم تھا۔ اگر آغاز ولادت سے ہی حضور جسمانی اور عمل طور پر نبی شخص آت پ کے ظہور کے لیئے راہب کو اس مخصوص مہینہ کی انتظار کیوں تھی اور چالیس سال سے لوگوں کو اس رشد وہدایت کے سرچشمہ کی طرف کیوں نہ رہنمائی کی جیسے کہ اب حضرت طلحہ کی راہنمائی فرمائی (ملتحصاً

الجملي: س لفظ كامعنى ب كماس يقبل را ب ن آب يل كمتعلق سى كوبھى بچھ بتايا بى نميں -الغرض موصوف نے يہاں عدم ذكر كوذكر عدم اور عدم نقل كوعدم وجودكى دليل بنايا ہے جوشان علم واصول سے يعيد ب اس را بب نے اگر نہيں بتايا تو كيا حضرت بحير ار ابب نے بھى نہيں بتايا تھا كە ' ہذا رسول ر بت السط لمين '' جب كمآ پ يلكى عمر شريف بارہ سال اور علامہ نبہا نى كر سب تصريح على الرازح نوبر سقى ؟ و قد مر حراراً اسے آپ نے كب مانا ہے؟ اس فضع نظر را بب كے بتانے نہ بتانے سے نبوى كنت نبيا و آدم بين الروح و الحسد كيوكل متأثر ہوكى ؟ خدار اانصاف -

علاده ازی اس راجب نے بینیس فرمایا که حضور نے اسی مہینہ میں نبی بنتا ہے بلکہ انہوں نے آپ کے ظہور کی بات کی ہے جسیا کہ ان کے ان الفاظ سے ظاہر ہے ' ہندا شہر ہ الذی یخرج فیہ و هو آخر الانبیاء'' جن کا ترجمہ خود مولانا نے بھی یہی کیا ہے کہ 'بیان کے ظہور کا مہینہ ہے' ۔لہذا اس واویلا سے آئیس کچھ فائدہ نہ ہوا۔ نیز بیکھی کہا جا سکتا ہے وہ راجب اس زمانہ کے خلصین اہل ایمان سے اور خدار سیدہ تھا پس اس مہینے میں اس کے اظہار کی وجہ ریکھی کہ وہ اسی ہما مور تھا رضی اللہ عنه و صلی اللہ علی نبینا و حبیبنا محمد و آلہ و صحبه و محبیه و بارك و سلم۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

**مغالط قبر ۹** (امت ہی نہ تھی تو نبی *کس کے*؟) **کاملا**نہ جانب مخالف سے بیہ مغالطہ دیا جانا بھی بعض احباب کے ذریعہ شنید میں آیا ہے کہ نبی کے لیے توامت کا ہونا بھی لازم ہےتو چالیس سال کی عمرشریف تک جب امت ہی نہ تھی تو آپ نبی کس کے تھے؟ **الچلپ**: جواباً عرض ہے کہ اس مدت میں بھی ایسے کچھ افرا دموجو درہے جو خالص الا یمان تھے اور انہیں حضور کے وجود مبارک کے ظہور کا کتب ساور یہ سابقہ دغیر ہا کے حوالے سے علم اور آپ کی نبوت پر یقین تھا جس پروہ تا حیات قائم رہے اگر چہ وہ آپ کے عدم اظہار (تکلیفاً) کی وجہ سے کلمہ پڑھنے کے یابند نہ تھے تا ہم وہ سب آپ کی تصدیق کرنے اور کفر وشرک سے مجتنب ہونے کے باعث حضور کے حکماً امّتی ہیں جیسے حضرت بجيرا' نسطو را'قس بن ساعده' حضرت ورقنه' حضرت زيد بن عمر و بن نفيل اور حضرت طلحه کوحضور کی طرف رہنمائی کرنے والاراہب وغیرہم جن میں سے بیشتر کے متعلق خودمصنف تحقیقات کوبھی اقرار ہے۔تفصیل دیکھی جاسکتی ہے۔ نیز علی <sup>انت</sup>حقیق حضرت صدیق بھی اس میں شامل ہیں کیونکہ وہ آپ کی شان نبوت کے اس وقت سے قائل تھے جب ان کی عمر تقریباً اٹھارہ برس تھی۔ حضرت زید بن عمروکے بارے میں آپ کا ارشاد ہے 'انہ یبعث امة و احدة ''لہٰذا امت کے وجود کی علی الاطلاق تفی درست نہیں۔ علاوہ ازیں اگر بیدرست ہوتولا زم نہآ ئے گا کہ آیات علق کے نزول کے بعد سے اس وقت تک کہ سچھ خوش نصیبوں نے با قاعدہ آ پ کا کلمہ پڑ ھا' نعوذ باللہ (اس دورانیہ میں ) آ پ نبی نہ ہوں کیونکہ اس مدت میں بھی تومعترض فریق کےطور پرامت کا وجود نہ تھا جو کفر ہے۔ نیز اگراہے بیچ مان لیا جائے تو بیاعتراض ذات باری تعالیٰ تک پینچ جائے گا ادراس طرز سے لا زم آ ئے گا کہ مثلاً مخلوق ومرز وق کے وجود میں آنے سے پہلے اللہ تعالیٰ بھی خالق ورازق نہ ہوجوغلط ہے کیونکہ خالق ورازق اللہ تعالیٰ کی صفتیں ہیں جوعنداہل الحق فتدیم ہیں اور ذات حق کے ساتھ قائم ۔ پس یہی کہا جائے کہاللہ تعالیٰ قدیم سے خالق درازق ہے مگران کاظہورتخلیق دتر زیق کے موقع پر ہواجب مخلوق دمرز دق وجود

میں لائے گئے۔ بوزی بلاتشبیہ حضور والانبی پہلے سے شخطہور نبوت حسب موقع بعد میں ہواصلی اللہ تعالی

عليه و سلم۔ چ**نانچ فقد اکبر میں ہے: ''**وقد کان **اللہ ت**عالٰی متکلما ولم یکن کلم موسٰی علیه السلام وقد کان ا**للہ** تعالٰی حالقا فی الازل ولم یخلق الخلق''۔

علام على القارى علير رحمة الترالبارى جملة اني تخت ارقام فرمات بي : "جمله حالية والمعنى ان الحق كان خالقا قبل خلق الخلق وفى نسخة وكان الله خالقنا قبل ان يخلق الخلق بمعنى ان هذا النعت فيه محقق لا مجاز كما قال ابن ابى الشريف انه كان خالقا بالقوة فانه يوهم انه تحت الامكان واحتمال الوقوع واللاوقوع فى الازمان وليس الامر كذلك فانه كان خالقا متحقق الوقوع فى وقت ارادفيه الشروع فتأخر متعلق الكلام والخلق من موسى وسائر الانمام لا يوجب نفى صحة الكلام و تحقق الخلق عن الحق عندالعلماء الاعلام لان كل شئ يكون فى القوة ثم يصير الى الفعل فهو حادث اذكل ممكن الوجود حادث كما صرّ حوابه وايضا فرق واضح وبون لائح بين من هو قادر على الكتابة الاانه الاحدم لان كل شئ يكون فى القوة ثم يصير الى الفعل فهو حادث اذكل ممكن الوجود حادث كما صرّ حوابه وايضا فرق واضح وبون لائح بين من هو قادر على الكتابة الاانه يوعرها الى الوقت الارادة وبين الكاتب بالقوة حيث انه عاجز فى الحالة الراهنة وتحت الاحتمال فى الازمنة الآية و الحاصل انه سبخنه كما قال الطحاوى رحمه الله ليس منذ مربوب و معنى الحالقية ولا محلوق وكما انه محى الموتي بعد ما الحى المي قدر مربوب و معنى الحالقية ولا محلوق وكما انه محى الموتي بعد ما الحى الربوبية ولا الاحتمال منذ الخلق الما الخالق و الا باحداثه البرية استفاد اسم البارى فله معنى الربوبية ولا مربوب و معنى الحالقية ولا مخلوق وكما انه محى الموتى بعد ما الحى استحق هذا المول عرارت كامعتر ظاهم يوجر على الخالق قبل انشائهم ذلك بانه على كل شئ قدير مربوب و معنى الحالقية و معنوى الما متحق اسم الحالق قبل انشائهم ذلك بانه على كل شئ قدير

نظرنص فقدا کبر کا مطلب بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ازل میں بھی بمعنی حقیقی میکلم وخالق اورر بّ وحمی الموتی تھا۔ ایسا نہیں ہے کہ جب اس نے مخلوق کو پیدا فر مایا تو خالق بن گیا۔ مخلوق کی پرورش فر مائی تو ربّ ہو گیا۔ موسٰی الظَظِیر سے کلام فر مایا تو میکلم تشہر ااور مردوں کوزندہ کیا تو حمی الموتی قرار پایا۔

بلفظ دیگر بیر کہنا غلط ہے کہ پہلے وہ سب کچھ بالقوۃ تھا بعد میں بالفعل بنا کیونکہ قوۃ سے فعل کی طرف جانے والی چیز حادث اور ممکن الوجود ہوتی ہے جب کہ اللہ تعالی واجب الوجود اور قدیم ہے۔ نیز کسی چیز کے بالقوۃ ہونے کا مطلب بیہوتا ہے کہ وہ تحت الا مکان ہے جوآ ئندہ زمانہ میں وقوع پذیر ہونے نہ ہونے کی دونوں کی محمل ہے یعنی ہوسکتا ہے واقع ہوجائے اور بیکھی ہوسکتا ہے کہ وقوع میں نہ آئے جس سے اللہ پاک ہے۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کرنا قطعاًغلط ہوا۔ (شرح فقۂ اکبرُصفحہ ۴۹' ۳۰'طبع قدیمی کتب خانۂ کراچی )۔

سے یہ سے ہیں۔ حضورامام اعظم رحمہ اللّٰہ مسّلہ ہٰذا کومکر راس لیۓ لائے ہیں تا کہ لوگوں کو پیۃ چل جائے کہ صحیح عقیدہ جس پر چلناعوام وخواص سب پرلا زم ہے' یہی ہے۔

علامہ ذرکش نے فرمایا اللہ تعالیٰ کے خالق ورازق ہونے کاظہورا گرچہ بعد میں ہواتا ہم وہ پیدا فرمانے اور رزق دینے سے پہلے بھی بمعنی حقیقی' خالق ورازق تھا۔ بمعنی مجازی نہیں کہ اس سے خالق ورازق نہ ہونے کا امرضح قرار پائے گا جوابیا فتیج امرہے جس کا زبان پر لانا بھی درست نہیں (چہ جائیکہ اس کا اعتقاد رکھا جائے) جب کہ بیہ جواب بھی غلط ہے کہ اللہ تعالیٰ کا خالق ورازق ہوتا ہا یں معنٰی ہے کہ اس نے ازل میں فی الواقع مخلوق

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بحواب تحقيقات كاك

کو پیدافر مادیا تھا کیونکہ اس سے مخلوق کے قدیم ہونے کا قول کرنا پڑے گا جو سیج نہیں۔ ملاحظہ ہو۔ (شرح فقدا کبر صفحة ٨ طبع قد یک کراچی)۔ ان عبارات سے جہال پیش نظر مغالطہ کارڈ واضح ہوا وہاں میہ بھی ثابت ہو گیا کہ حضور سید عالم ﷺ چالیس سال کی عمر شریف سے پہلے کے زمانہ میں ''بالقوۃ نبی'' کہنا یا سمحصنا درست نہیں کیونکہ بالقوۃ کا استعمال اس کے لیے ہوتا ہے جو وصف سے عملی طور پر متصف نہ ہوا ہو جب کہ آپ پھی پہلے ہی سے وصف نبوت سے عملی طور پر متصف ہو چکے تھے جیسا کہ کا تب بالقوۃ اور قادر علی الکتابۃ میں علامہ کی کی تفریق سے طاہر ہے و الحمد مللہ علی ذلك۔ https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنيهات بجواب تحقيقات

مقالط فی مردا ( قبل اعلان نبوت آ پ یکی شریعت پرکار بند سے ) کاملان ایخ موقف کی مزید دلیل دیتے ہوئے موصوف نے لکھا ہے کہ : ''علاء کا اختلاف ہے کہ آ پ نبوت کے منصب پر فائز ہونے سے قبل غار حرامیں جوعبادت کیا کرتے شے تو وہ کس شریعت کے مطابق ہوتی تھی' ۔ اس کے بعد موصوف نے علامہ علی القاری کی کتاب مرقاۃ جلد ۳ صفحہ ۲۰۰ امام ابو بکر اُحفی الحداد کی تفسیر جلد کا صفحہ ۱۸ ما علامہ اسلعیل حقی کی تفسیر روح البیان خلد ۸ صفحہ ۲۰۰ نیز تفسیر کبیر للا مام الرازی خصرت شاہ عبد العزیز کی تفسیر عزیز می پارہ عن صفحہ ۲۰ شن خص کی تاب مرقاۃ جلد ۳ صفحہ ۲۰۰ امام ابو بکر اُحفی الحداد کی تفسیر عبد العزیز کی تفسیر عزیز می پارہ عن صفحہ ۲۰ شن خص کی تالیف اشعۃ اللمعات خلد ۲ صفحہ ۲۰۰ نامام الرازی خصرت شاہ عبد العزیز کی تفسیر عزیز می پارہ عن صفحہ ۲۰ شن خص کہ تا ایف اشعۃ اللمعات خلد ۲ صفحہ ۲۰۰ نیز عارف مغال میں معارت کے لیے جو اہر انجاز خلد ۳ صفحہ کہ کا حوالہ دے کر لکھا ہے کہ '' جائر کہ خطرات نے کہا کہ آپ حضرت ابراہیم الملیک کی شریعت کے مطابق عمل فرماتے تصاور لیف خص حضرات کے کہا شریعت پرعمل بیراہ و نے کاقول کیا اور بعض نے حضرت علی کی المائی کی شریعت پرکار بند ہونے کا''۔

اگر حضور کو پیدائش کے دفت سے بی نبی اور رسول شلیم کیا جائے تو علاء اسلام میں بیا ختلاف بی کیوں پیدا ہوا کہ آپ کس شریعت پڑ عمل پیرا شخ آپ نزول وتی سے قبل بالفعل نبی ہوتے تو حضرت ابرا تیم الظلیلا کی شریعت کی انتاع دافتداء کیوں فرماتے کیونکہ آپ مستقل صاحب شرع نبی ہیں نہ ہیکہ یوشع الظلیلا اور دیگر انبیاء علیہم السلام کی طرح تالع نبی شخ حضرت شیخ محی الدین ابن عربی کے نزدیک آپ نزول وتی سے قبل ملت ابرا تیمی پر عبادت کیا کرتے تصاگر آپ آغاز ولادت سے نبی شریعت پڑ علی پی شریعت پڑ مل پیرا ہوتے (ملتح ا

المحلب فيرما: مولانا نے اپنى اس عبارت ميں قارئين كو بية اثر دينے كى كوشش كى ہے كہ پيش نظر امريس علاء كااختلاف صرف اس امريس ہے كہ آپ ﷺ لى از اعلان نبوت كس شريعت كے تابع تھ يعنى اس ميں كى كاكو كى اختلاف نبيس ہے كہ آپ كى نہ كى شريعت كے ضرورتا بع تھ داختلاف ہے تو اس ميں ہے كہ وہ شريعت كون ى تقى آيادہ شريعت ابراہيمية تقى يا شريعت موسوتيه يا شريعت عيسوتيه ؟ جو بالكل غلط ہے كيونكه : شريعت كون ى تقى آيادہ شريعت ابراہيمية تقى يا شريعت موسوتيه يا شريعت عيسوتيه ؟ جو بالكل غلط ہے كيونكه : شريعت كون ى تقى آيادہ شريعت ابراہيمية تقى يا شريعت موسوتيه يا شريعت عيسوتيه ؟ جو بالكل غلط ہے كيونكه : چاہے ہے آپ پاك پيدا فر مائے گئادر آپ قدرة اى كواختيار فرماتے جسا ختيار كرنا چاہيے ہوتا تھا۔ نيز يول بھى ہے كہ آپ پر براواست 'وى ختى '، ہوتى تھى ہے ' کموف صادتہ' ہوتى تھا۔

ہے۔ چنانچ دعوت رجوع میں قونوی شرح عمدة النسفی کے حوالہ سے علامہ قاری کی کتاب شرح فقد اکبر سے ہم میہ نقل کر آئے ہیں کہ: ''کان فی مقام النبو قبل الرسالة و کان یعمل ہما هو الحق الذی ظهر علیہ فی مقام نبو ته بالوحی و الکشوف الصادقة من شریعة ابراهیم علیه الصلاة و السلام وغیر ها''یعنی آپ تظاعلانِ نبوت سے پہلے مقام نبوت پرفائز تقے بناءً علیہ وتی اور بچ کشفوں کے ذریعہ واضح ہونے والے طریقوں کے مطابق عمل فرماتے تقے جو حضرت ابرا ہیم اور دیگر رسل کر الم علیم السلام کی غیر محر ف شریعتوں کے موافق ہوجا تا تھا۔ ملاحظہ ہو۔ (شرح فقد اکبر صفح ۲۰ دعوت رجوع صفح ۲۰۱۲ میں میں السلام کی غیر محر

وعلاء شان غیر محیح اور ناحق بھی ہے اس کے کچھ حوالہ جات' دعوت رجوع'' میں پیش کیے جا چکے ہیں۔ چنا نچہ علامہ علی القارمی کے استاذ محتر م امام اہل سنت شیخ الاسلام مفتی مکۃ المکرّ مہ علامہ ابن جمر کمی شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے حوالہ ہے ہم نے لکھا تھا کہ انہوں نے بھی اسی کو صحیح قرار دیا ہے کہ آپ بھی سی بھی شریعت کے پابند نہ تھے۔ اگر ایسا ہوتا تو اس شریعت کے تبعین سے اس کا فخر کرنا منقول ہوتا۔ نیز آپ نے ریبھی لکھا ہے کہ جمہور علاء وائمہ اسلام کا اس بارے میں یہی مذہب ہے۔ ولفظہ : فی صل

الجمهور لم يكن متعبدا بشيٍّ (الي) واظهرها الاول وهوالذي عليه الجمهور''(ملتِّصاً).

ملاحظہ ہو( فذاو کی حدیثہ 'صفحہ ۲۵۱' طبع مکتبہ مصطفی البابی مصر)۔(دعوت رجوع' صفحہ ۲۳)۔ نیز مرقا ۃ (جلد ۲٬ صفحہ ۲۰۰ طبع ملتان) کے حوالہ سے ہم نے لکھا تھا: ''و الصحیح اند لم یکن متعبد ۱ بشرع لنسخ الحل بشریعة عیسلی و شرعه کان قد حرف و بدل ''لعنی اس بحث میں صحیح امریہ ہے کہ آپ کا اعلان نبوت سے پہلے بھی سابقہ شریعتوں میں سے سی شریعت کے پابند نہیں تھے کیو نکہ تجھیلی تمام شریعتیں حضرت میں کی شریعت سے منسوخ تھیں جب کہ حضرت عیلی التک کی کی شریعت میں التک کی شریعت میں تر یع و تبریلی داقع ہو چکی تھی ( تو آپ اس کے کیونکہ پابند ہوت!) (دوت رجوع صفحی ۲۳)

نیز علام علی القاری کے حوالہ سے امام فخر الدین رازی رحمۃ اللہ علیہ کا یول بھی پیش کیا تھا ''الحق ان محمد اللظ قبل الرسالة ماکان علی شرع نبی من الانبیاء علیه م الصلاة و السلام و هو المحت رعند المحققین من الحنفیة لانه لم یکن من امة نبی قط الخ یعنی آپ الطالن نبوت سے پہلے سابقہ شرائع میں سے کسی نبی کی شریعت کے پابند نہیں تصور نہ آپ ال شریعت کے حامل نبی کے امتی قرار پائیں گے جب کہ آپ کسی نبی کے امتی نہیں (بلکہ تمام نبیوں کے نبی بیں) محققین حفظہ کا اختیار کردہ اور فیصلہ بھی یہی ہے (ملتح ماً) (دعوت رجوع صفح ۲۰۰۳)۔

مرید سنگ : امام حافظ ابن جرعسقلانی 'امام قاضی عیاض رحمہ اللہ تعالیٰ کے حوالہ سے ارقام فرماتے ہیں: ''و النبی ﷺ لم یکن متعبد اقبل ان یو خی الیہ بشرع من قبلہ علی الصحیح ''لینی صحیح شخصی کی بناء پر نبی کریم ﷺ وحی جلی کے زول سے پہلے کسی بھی سابقہ شریعت کے پابنداور منبع نہ تھے۔ ملاحظہ ہو۔ (فتح الباری جلد ہفتم 'صفحہ ۱۸ اطبع قاہرہ 'مصر)۔

نیزشار جخاری علامة سطلانی علیه الرحمة فرمات میں: ''ف ق ال ج ماعة لم یکن متعبد ابشی و هو قول ال جمهور و اما قوله تعالی ثم او حینا الیك ان اتبع ملة ابر اهیم حنیفا فانما المراد باتباعه فی التو حید ''لینی جمهور کا قول بی ہے کہ آپ ﷺ (قبل از اعلان نبوت) سی بھی شرع کے قدیم نہ تص جس کی شہادت علماء کی ایک جماعت نے دی ہے ۔ اور جمہور کا فد مب ھی یہی ہے ۔ رہا اللہ تعالی کا بیار شاد ' شم او حین الیك ان اتب ملة ابر اهیم حنیفا ''؟ تو اس میں عقید کا تو حید پر چلنے کی تا كیر کا بیان ہے ۔ مور (جواہر الیمار طلام ' مؤلفہ علامہ نہانی )۔

نیز اسی میں علامہ ماوردی کے حوالہ سے لکھا ہے کہ اکثر متکلمین نیز اصحاب شافعی وابو حنیفہ رضی اللہ عنہما میں بے بعض کے حسب تصریح ونظرییہ 'انہ صلی اللہ علیہ و سلم لم یکن متعبدا بشریعة من تقدمہ

من الانبیاء الخ آپ ﷺ قبل از اعلان نبوت انبیاء سابقین علیهم السلام میں سے کسی کی شریعت کے پابند نہ تھے (جواہر البحار 'جلدا'صفحہ ۱۰)۔

متند دمعتد عليه معترضُ علامه قرطبی اس سلسله کے مختلف اقوال (منع مطلقاً ' نو قف دتعبد ) کے نقل كرنے كے بعد لكھتے بي: ''وقد ابطل هذه الاقوال كلها ائمتنا اذهبي اقوال متعارضة وليس فيها دلالة قـاطـعة وان كـان الـعقل يجوز ذلك كله والذي يقطع به انه عليه الصلاة والسلام لم يكن منسوبا الى واحد من الانبياء نسبة تقتضي ان يكون واحدا من امته ومخاطبا بكل شريعته بل شريعته مستقلة بنفسها مفتحة من عندا **لله الحاكم حلّ وعزّ ''ليني ان سب اقوال كا** ہمارے ائمہ نے ابطال فرمایا ادرانہیں باطل قرار دیاہے کیونکہ بیہ آپس میں متعارض میں جب کہ اس بارے میں ا کوئی صاف اور واضح دلیل نہیں ہے اگر چہ فی نفسہ امکان کا ہونا درست ہے البتہ بیطعی بات ہے کہ آپ علیہ الصلاة والسلام اس طرح سے سی نبی سے نہ تو منسوب تھے اور نہ ہی کسی کی شریعت کے مخاطب تھے کہ آ پ اس کے امتی شار ہوں بلکہ آپ ﷺ کی شریعت بذات خودایسی مستقل شریعت ہے جواللہ الحاکم جل دعز کی جانب سے بالکل نٹی بنیا دوں بر نازل کردہ ہے۔ملاحظہ ہو۔ (تفسیر قرطبیٰ جلد ۸ پارہ ۲۵ صفحہ ۳۸ طبع ہیروت)۔ علاوہ ازیں خودموصوف کی پیش کردہ عبارات میں بھی مذکورہ تصریحات پائی جاتی ہیں اس سے بھی م نحن فیہ کی تائیداور معترض کے موقف کی تر دید ہوتی ہے۔ چنانچەعلامىلى القارى رحمەاللدى پيش كردە عبارت مرقاة ميں ب: "والمصحب انسە لم يكن متعبدابشرع لنسخ الكل بشريعة عيسي التككر وشرعه قد كان حرف و بدل ''جركاترجمه کرتے ہوئے موصوف نے خودلکھاہے : ''گُرکٹیج بیہ ہے کہ آپ پہلے کسی شریعت پر کار بندنہیں بتھے کیونکہ وہ حضرت عینی الظیلا کی شریعت کے ساتھ منسوخ ہو چکی تھیں اور حضرت عینی الطفا کی شریعت میں بھی تحریف اور تغيير وتبديلي يائي تَخْتَقِيٰ ' \_( تحقيقات صفي ٢٢) \_ نیز حضرت شیخ محقق کی کتاب''شرح سفر سعادت'' کی پیش کردہ عبارت میں بیہ الفاظ موجود ہیں :

'' تعبدوے نہ بشریعت بود' گویند کہ بحکم عقل واستحسان وے بود بالہام وروّیائے صالحہ' ( تحقیقات صفحہ ۲۱۷)۔ نیز آپ کی ایک اور کتاب اشعۃ اللمعات کی پیش کردہ عبارت میں آپ کے عندیّہ کے طور پرصراحة مرقوم ہے: '' طاہر آنست کہ از جانب حق تعالیٰ نوررشد وہدایت دردل وے تافتہ بود کہ بداں مقرب ومرضی درگاہ بعمل ہے آمد بے اتباع شریقتے وحکم عقل''۔( تحقیقات صفحہ ۲۵ ۲ ۲ ۱۷ تا ۱۷)۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ تنبيهات بجواب تحقيقات 244 بابسهم

نیز نثرح سفر کی پیش کردہ عبارت میں پی بھی لکھا ہے کہ : ''میل امام غزالی دریں مسئلہ توقف وتر دد است از جهت عدم دلیل قاطع الخ (تحقیقات صفحه ۱۷۶) به

نيز جوا ہرالیجارے پیش کردہ قول شیخ ابن الجزار میں مصرح ہے: ''اصحہ واجبلہ او او لاہ ا مـذهـب مـن ذهب الى الوقوف عن ذلك والسكوت وهو 🆓 مـطبوع على الحق والخير واخلاق الكرام الموافقة لماجاء ت به شريعته بالهام الله له من حيث نشأ صغيرا "\_

جس کااردوتر جمہ معترض موصوف نے اس طرح کیا ہے: '''لیکن اضح اوراحل اوراد لی بالقبول مذہب اور نظر بیان کا ہے جنہوں نے اس بارے میں توقف اور سکوت کا قول کیا ہے جب کہ محبوب کریم ﷺ کی تخلیق ہی حق وصواب اورخیر ورشد پر ہوئی اوران اخلاق کریمہ پر جوآ پ کی شریعت میں وارد ہونے والے احکام کے موافق تتھے بسبب اللد تعالی کے الہامات کے جو صغرتنی سے ہی آ ب کو ہونے لگے تھے۔ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفحہ ۲۱۸۴۱)۔ نيز حضرت يشخ محقق كي أيك ادر كتاب مدارج النبوة كي پيش كرده عبارت مين 'خطهور نبوت' كالفاظ موجود

ہیں جن کا ترجمہ موصوف نے اس طرح لکھا ہے: '' آپ کی نبوت کاظہور''۔ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفحۃ ۲۷)۔ الغرض خود مصنف تحقیقات کی پیش کرد ہ عبارات کی مذکورہ تصریحات سے بھی ان کے اس موقف کی یرز در تر دید ہوتی ہے کہ'' آپ قبل از اعلان نبوت کسی شریعت کے پابند بتھ' جن سے جہاں بیدا ضح ہوجا تا ہے کہ بیدام متفق علیہ نہیں ہے وہاں یہ بھی کھل کر سامنے آجاتا ہے کہ کسی شریعت کے یابند ہونے کا قول خلاف جمہوراور باطل ومردود بھی ہے۔مزید سنے۔

**علادہ از س** موصوف نے مبحث فیہ کے بارے میں سیجھی لکھ دیا ہے کہ' اس میں علمائے اعلام کا اختلاف ہے'۔ملاحظہ ہو(تحقیقات صفحہ ۲۳)جس سے انہوں نے بیہ مان لیا ہے کہ علماء کے بیا قوال محض ان کے استنباطات کا نتیجہ ہیں قرآن دسنت میں اس کا کوئی صریح فیصلہ داردنہیں ہوا ہے درنہ اس قدر اختلاف کیوں؟ جس کی تائیدان کی نقل کردہ عبارت''شرح سفرالسعا دۃ'' کے ان الفاظ ہے بھی ہوتی ہے کہ''از جہت عدم دلیل قاطع''جوتحقیقات صفحہ ۲۷ اے ابھی چند سطور پہلے پیش کے جائے ہیں۔ جب کہ اس کا فیصلہ قرآن وسنت کی تصریحات کے بغیر ناممکن ہے کیونکہ بیہ ستلہ امور غیب سے ہے۔ پس بیجھی ان کے پیش نظر موقف کے غلط ہونے کی دلیل ہے کیونکہ قرآن وسنت کےصریح فیصلہ کے بغیر امرغیب کے بارے میں رائے دینا رجماً بالغيب ب جوقطعاً قابل قبول نہيں۔ جلا : علاوہ ازیں قبل از اعلان نبوت کی مدت میں 'نبوت کے قائلین اس کے ہرگز قائل نہیں ہیں کہ اس

**Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

عرصہ میں شریعت محمد بیلی صاحبہا الصلاۃ والتحیۃ نازل ہو پیکی تھی کیونکہ شریعت ٔ رسالت کے لیئے ہے جس کاظہور چالیس سال کی عمر شریف کے بعد ہوا۔ نبوت کے لیۓ وحی ( نبوع مّا ) کافی ہوتی ہے جو اس عرصہ میں ثابت ہے و قد مرآ مراراً۔

لہذا بفرض تعلیم اس مدت میں آپ کی سابقہ کسی شرعیت پر کار پابند ہوں بھی سہی تو بھی اس سے مسئلہ نبوت پر کچھ زدنہیں پڑتی ۔ زیادہ سے زیادہ یہ امور غیر منصوصہ میں دیگر شریعت سے توافق ہوگا جب کہ توافق منافی نبوت نہیں کیونکہ اس طرح کا توافق تو اعلان نبوت کے بعد بھی ہوتا تھا جس کا ثبوت دعوت رجوع نیز کتاب ہٰذا میں بھی پیش کیا جاچ کا ہے اور صحیحین کے حوالہ سے ہم دکھا چکے ہیں کہ ' ک ن النہ بی بھی ہے۔ موافقہ اہل الکتاب فیما لم یؤ مر فیہ '' یعنی بعد از اعلان نبوت بھی ہی کہ ' ک ن النہ بی بھی ہے۔ نہیں ہوتا تھا' آ پ اس میں اہل کتاب سے موافقت کو پسند فر ماتے تھے۔ (دعوت رجوع ' صوافت کو جس امر میں واضح تکم لہٰذا اس سے ' آ پ بھی کافور اور ہماء

مېتور ہو گیا۔ منتور ہو گیا۔

ما يومان علاده ازي شريعت ابراميميه كامتيع مونا بھى منافى نبوت نميس كيونكه اس كاتكم تو آپ كو اعلان نبوت كے بعد كرصه ميں بھى ديا گيا قال الله تعالى ثم او حينا اليك ان اتبع ملة ابراهيم حنيفا -بالفاظ ديگر جب آپ كى ملت ہے ہى ابرا ميمى تو قبل از اعلان نبوت اگر آپ اس كے منبع موں تو يہ نبوت كے منافى كيونكر موا كيونكه بعد از اعلان نبوت بھى تو آپ اس كے ما مور موئے جس كى ائمه شان نے بھى تصريح فرمادى ہے جسے خود معترض نے بھى استناداً نقل كيا ہے۔

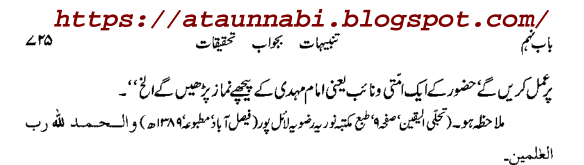
چنانچہ موصوف نے شخ عبداللد بسنوی نامی ایک بزرگ کو ''عارف باللد'' کہ کران کی بزرگی کو شلیم کرتے ہوئے ان کی ایک طویل عبارت نقل کی ہے جس کے ضمن میں انہوں نے ریکھااور مانا ہے کہ 'نہارے آ قاومولی محکر کیم بھی بعثت سے قبل ان کی ملت پر تصاور جب آپ کو مبعوث فرمایا گیا اور شرف نبوت ورسالت سے بہرہ ورکیا گیا تو اسی ملت کو آپ کی شریعت بنا کراس کے ساتھ آپ کو مبعوث کیا گیا'' فل ما بعث منھا بعث بھا من حیث کو نھا شرعاً'' ۔

نیز''آپ.....این بعثت سے قبل اس ملت پر ملّت ابرا ہیمی کی حیثیت سے عمل پیرا تصاور آپ کی بعثت کے بعدو بی ملت آپ کی شریعت قرار پائی تواس پرعمل پیرا ہوئے اس حیثیت سے کہ وہ اب آپ کی ملت تھی'' الخ''و بعد بعثته شرعت لہ ملة ابراهیم الخ'' ملاحظہ ہو( تحقیقات صفحہ ۱۷۱۱-۱۷۱۷)۔

**خاصاً**: علادہ ازیں علماء کا تواس میں بھی اختلاف ہے کہ آپ ﷺ بعداز اعلان نبوت بھی سابقہ شرائع کے منبع سطے پانہیں؟ پس اگریہ منافی نبوت ہوتو یہ معاذ اللّٰہ بعداز اعلان نبوت بطریق اعلٰی منافی نبوت ہوگا جو قطعاً غلط ہے۔

ملاحظہ ہو۔ (سیرت سیدالانبیاء ﷺ ترجمہ الوفاء عند کے کا طبع فرید بب سال لاہور)۔ خلاصہ بید کہ سی شریعت سے توافق نیز کسی شرع کی انباع کو منافی نبوت سیجھنے کا استد لال انتہا کی سطحی ہے جس کا سطحی ہونا معترض کی نصر بیجات سے بھی ثابت ہے ہمارے اس بیان سے موصوف کے اس اعتر اض کا بھی ایک بار پھر جواب ہو گیا کہ جب آپ مستقل نبی ہیں تو متبع کیسے؟ علاوہ ازیں حضرت مولی الظلیلہ بھی تو مستقل نبی ہیں پھر بھی انہوں نے بحکم البلی حضرت خصر الظلیل سے فرمایا: '' ہل اتبعث علی ان تعلمن مما علمت رشدا''۔ فرمایا: '' ہل اتبعث علی ان تعلمن مما علمت رشدا''۔ فرماتے ہیں: '' جب آخر الزمان میں حضرت سیدناعیلی علیہ الصلا ۃ والسلام مزول فرما نمیں گے باآ کہ بدستور منصب رفیع نبوت ورسالت پر ہوں گئے حضور پُر نور سید الم لین ﷺ کہ بن کو میں جو ہوں ہوں کے ہم البلی معنون کی میں کے اس

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



### https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنيهات بجواب تحقيقات

**موالط میسرالا** (عدم اظہار نبوت کا مطلب اخفاء نبوت ہے جو ناجا تزہے ) **کاملاً** مغالطہ ہذا کو موصوف کٹی طریقوں سے لائے ہیں جو تر کی بہ تر کی جواب کا متقاضی ہے ' سودہ حاضر ہے۔اعتراض' قال' اور جواب' 'اقول' 'کے الفاظ کے تحت ہوگا۔ تو پڑھئے:

**لل**: "جولوگ بالفعل نبی مانتے ہیں وہ بھی انکارنہیں کرتے کہ آپ بھی نے چالیس سال تک نبوت کا اعلان نہیں فر مایا اور اپنے قریبی سے قریبی پر بھی اس کو ظاہر نہیں فر مایا۔ تو بیلغ و بنیا دُاور ناحق ونا صواب نظر یہ ہے کیونکہ نبوت ورسالت اللہ تعالی اور مخلوق کے درمیان سفارت کا نام ہے۔ انبیا علیم السلام پر اپنا منصب ظاہر کرنا بھی فرض اور اس پر مجمزہ کے ذریعے مہر تصدیق شبت کرنا بھی ضروری ہوتا ہے۔ امام نیشا پوری فرماتے ہیں: "ذھب المحققون الی ان علی الولی یہ الحفاء و لایته و یہ حلی النبی اظھار نبو ته "اہل شخصی کا مذہب بیہ ہے کہ ولی پر اپنی ولا بیت کا چھپانا واجب اور نہی پر اپنی النبی لازم ہوتا ہے۔ (تغیر نیشا پوری کالی حققون الی ان علی الولی یہ کہ احفاء و لایته و یہ حب علی النبی

حضرت مجد دالف ثانی کا ارشاد ہے : خوارق اور معجزات کا ظاہر ہونا نبوت کے لیے شرط ہے نہ کہ ولایت کی شرط ہے۔ نبوت کا اظہار لازم ہے نہ کہ ولایت کا۔ نبوت مخلوق کے لیے دعوت اور مقام ولایت میں قرب حق ہے۔ دعوت کے لیے اظہار لازم ہے جب کہ قرب ولایت کے لیے ستر موزون ہے۔ ( مکتوبات ٔ جلد ۴ صفحہ ۲۴ م)۔ ملحّصاً بلفظہُ ملا حظہ ہو۔ (تحقیقات ُ صفحہ ۳۵ '۳۷)۔

نیز اگرا پ وقت ولادت سے نبی تصقوانتہا کی مخلص فدائی مصاحب اورر فیق حضرت صدیق پر کیوں بیہ انکشاف ند فر مایا اوران کو بچپن میں ہی اپنے امتی بننے کا اعزاز کیوں نہ بخشا حالانکہ وہ بھی پیدائش طور پر شرک دشن بت پر تق کے خلاف اور بنوں کو بے بس سمجھتے تھے (ملتحصاً) ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفحہ ۱۱۲۱۱)۔ نیز'' جو بیعقیدہ رکھتے ہیں کہ آپ نے عمر شریف کے تقریباً دوتہا کی حصہ تک اپنی نبوت کو چھیائے رکھا'

ندائمی جان پُراظهارفر مایا ندمشفق داد پر ند جناب ابوطالب جیسے جانثار چچا کو مطلع فرمایا ند ہی مخلص ترین بیوی حضرت خدیجہ پر ندصدیق اکبر جیسے جگری دوست پر اس کا اظہارفر مایا۔ عام مجمعوں میں اعلان تو کجاان خواص اوراخص الخواص کے سامنے اپنے نبی ہونے کا اظہارنہ کرنا کس عقل مند کے زد دیک جائز ہوسکتا ہے؟ (تحقیقات ٔ صفہ ۳۹)۔

نیز<sup>د</sup> کوئی عقل مند تصور بھی نہیں کرسکتا کہ اللّہ تعالیٰ کسی کو نبوت کا منصب عطا کرے اورا سے مطلقاً اظہار کی اجازت نہ دے بلکہ اظہار کو حرام تظہر ادے۔اللّہ تعالیٰ نے ان کو کیونکر اور آپ کو نظیم ثواب کمانے سے اور لوگوں کو آپ سے استفادہ سے کیونکر محروم رکھنا تھا؟ آپ کی امی جان دادا جان آپ کے حق میں خوش اعتقاد سے حضرت خدیج حضرت صدیق حضرت زید اور حضرت علی پہلی وحی نازل ہونے پر فور أحلقه کنا می میں داخل حضرت ورقہ بھی مشرف بااسلام ہو گئے ۔تو اگر اس سے قبل ان حضرات کو آپ کی شان کاعلم اور اور اک ہو جاتا تو ان کاکس قدر ربھلا ہوتا؟ (تحقیقات صفحہ م)۔

نیز عبارت نثرح عقائد 'فلانیه ادعی النبوة و اظهر المعجزات '' لکھ کرکہاہے: معلوم ہوادعویٰ نبوت واظہار مججزہ کے بغیر نبوت ثابت نہیں ہوتی''۔ (تحقیقات صفحہ۲۷)۔

اللول: آپ بی کا پہلے بمعنی حقیقی نبی ہونا نیز اس کے بعد نبوت کا زوال وسلب ثابت نہ ہونا ایک حقیقت ثابتہ ہے۔لہذا یکی کہاجائے گا کہ حضور ہمیشہ حکم الہی کے تالیع ہیں جب تک اذن وحکم نہ ملا تھا خا موش رہے جب اذن ل گیا اور حکم ہوگیا تو آپ نے شان نبقت کا اظہار فر مایا۔ بی ۔ بلفظ ویگر آپ بی بعث سے قبل اظہار نبوت کے پابند نہ تھاس لیے اس وقت خود کو ظاہر نہ فر مایا۔ خود اعلان نبوت کے بعد بھی امر نہ ہونے کی صورت میں بہت سے امور سے خاموثی اختیار فر مائے رکھی۔ نیز بعض امور کا بھی برطل اظہار نہ فر ما تا ہی کا صورت میں بہت سے امور سے خاموثی اختیار فر مائے رکھی۔ نیز بعض امور کا بھی برطل اظہار نہ فر مانا بھی مطلع کرنا بھی ثابت نہیں۔ نیز اس کے بعد غار حراسے دولت کدہ تک تشریف آ وری کے دورانیہ میں کی کو مطلع کرنا بھی ثابت نہیں۔ نیز اس کے بعد غار حراسے دولت کدہ تک تشریف آ وری کے دورانیہ میں کی کو مطلع کرنا بھی ثابت نہیں۔ نیز اس کے بعد نیز سال تک خاموثی سے اور خفیہ طور پر فریف سر انجام دینا بھی مطلع کرنا بھی ثابت نہیں۔ نیز اس کے بعد نیز سال تک خاموثی سے اور خفیہ طور پر فریف سر انجام دینا بھی دور وثنی پڑتی ہے۔ چر جب اس حالت کو بد لنے کا حکم آیا تو آپ اس میں تبد یلی لا گے۔ اس سے تھی ماخن فیہ کر دوثنی پڑتی ہے۔ حیات طیبہ کے ملی حصہ میں کل او دہ شرکین کے شد ید مطالم کے باوجود آ پ کا اپنے اصحاب در دوثنی پڑتی ہے۔ حیات طیبہ کے ملی حصہ میں کا دوستر کین کے شد ید مطالم کے باوجود آ پ کا اپنے اصحاب در ام کوان سے قبال کا حکم نہ دینا بھی ای کا حصہ ہے۔ نیز دعویٰ نبوت اور اظہار مجرد کی کا حکم ہوں نوب کے شروری تے شوت کے لیے نہیں بلکہ لوگوں پر آ پ کی ان خرض آ ہے بی کا این میں دینا ہوت کا ظاہر نہ فر مانا اس کا اذن و محکم الہی نہ ہونے کی بناء پر تھا، معاد اللہ

اس زمانہ میں نبی نہ ہُونے کی بنیاد پر نہ تھا۔اےاخفاءنبوت یا نبوت کا چھپانا بھی نہیں کہہ کیے کیونکہ نبوت کا

چھپانا ہیہ ہے کہ آپ ﷺ کومخلوق تک کسی امر کے پہنچانے کا حکم ہوااورا سے معاذ اللّٰد آپ نہ پہنچا نمیں مطلقاً عدم اظہار اخفاء نبوت نہیں کہ بیتو بعداعلان نبوت بھی ثابت ہے (کہ ما قد مر و سیّاتی تفصیلہ)۔ پس بیاعتراض ہی سرے سے غلط ہے جس کے لیۓ اتنا بھی کافی ہے کہ معترض اس کا ثبوت لانے سے کمل عاجز ہے اوران شاءاللّٰہ عاجز رہے گابِ شک طبع آ زمائی کر کے دیکھ لے۔ پھر بھی نہ مانیں تو بی بھی کہا

جاسکتا ہے کہ بیاخفاءبھی امرالہی سے تھا۔ اعتراض بھی سطحی اور بوگس قتم کا ہے اگرا سے درست تسلیم کرلیا جائے تو بیہ معاذ اللہ سیدھا ذات باری

تعالی پر عائد ہوگا کہ اس نے اتنا عرصہ آپ ﷺ کو کیوں نہ اظہار نبوت کا امر فرمایا جو ظاہر البطلان ہے جس کی کچھ تفصیل ابھی عنقریب آ رہی ہے۔اس سب کے بعض دلائل حسب ذیل ہیں:

والاوحى بولغ اللد تعالى فرمايا وماينطق عن الهوى ان هو الا وحى يولى "(پاره ٢٤ واليم) فيز ان اتبع الاما يولى التي الاية (پاره ٢٦ الاتفاف) يعنى حضوركا بولنا اور كيم كرك دكهانا ال وقت بوتا جب آ بكووى اللى بوتى .

الحل التي المحل المح مطلب بير ہے كداعلان نبوت كے بعد بھى آپ كوجب تك علم ند ہوتا كچھن فرمات جس لازمى نتيجہ بيذكلا كداعلان نبوت كے بعد كے زماند ميں بھى كچھ وقت قطعى طور پر ايبا بھى ہوتا تھا جس ميں بيان احكام سے خاموش ہوتى جواس امركى بين دليل ہے كہ عدم اظہار نبى ند ہونے كى دليل نہيں \_ پھر جب بي بعداعلان نبوت نبى ند ہونے كى دليل نہيں تو اس سے قبل كے زماند ميں بطريق اولى اس كى دليل نہيں \_ اس كى تائيداس سے بھى ہوتى ہوتى ہوتى حمل نين تو اس سے قبل كے زماند ميں بطريق اولى اس كى دليل نہيں \_ اس كى عرض كى تحى كہ اگر آپ ہميں اجازت عطافر مائيں تو ہم اپنى تلواروں سے ان كاكام تم الم الى الى الى الى الى الى الى فرمايا دلم من خام ولى الى الى حمل الى رحالكم " محمل الى كام تمام كر ديں تو آپ نے تم اين گھروں كولوٹ جاؤ

الغرض جب تک تکم نہ ہوا کفار کے شدید مطالم کے باوجود آپ نے ان سے جہاد کی اجازت نہ دی۔ اس طرح آپ ﷺ کا ہجرت پر آمادہ ہوکر اس کے لیے حکم الہٰی کی انتظار فرمانا پھر تکم ملنے پر ہجرت فرمانا بھی مانحن فیہ کی دلیل ہے۔

نیز صحیحین کی بیجدیث بھی اس کی دلیل ہے کہ ''سکان النبی ﷺ یحب موافقة اهل الکتاب فیما اسم یو مرفیه ''لیعن (بعداز اعلان نبوت بھی) نبی کریم ﷺ کوجس امر میں واضح تکم نہیں ہوتا تھا' آ پ اس میں

اہل کتاب سے مواقفت کو پسند فرماتے تھے۔(مقلو ة صفحہ ۳۹ من ابن عباس رضی اللہ عنهما)۔ O مزید دیکھیے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''یا یہا الر سول بلغ ما انزل الیك من ربك و ان لم تفعل فما بلغتك رسالتك ''اےرسول پہنچا دوجو کچھاتر اتم پر تمہمارے رب کی طرف سے اورا یہا نہ ہوتو تم نے اس كاكوئى پيام نہ پہنچايا''۔(پارہ المائدہ نمبر ۲۷)۔

نیز فرمان ہے: ''و ما کان لنبی ان یغل ''اور کسی نبی پر بیگمان نہیں ہو سکتا کہ وہ کچھ چھپائے (پارہ ۴ آلعمران: ١٦١) \_ان سے ایسامکن نہیں نہ وحی میں نہ غیر وحی میں \_(خزائن العرفان صفحہ ١٠٥) \_ ام المؤمنین صدیقہ رضی اللہ تعالی عنہا فرماتی ہیں: ''من احب رك انه كتم فقد كذب شم فرأت

يا يها الرسل بلغ ما انزل اليك من ربك ''(صح بخار) جلدًا صحة ٢٠٠) -

مین السطور میں قسطلانی کے حوالہ سے لکھا ہے' بھا امر بتبلیغہ '' یعنی جو تمہیں ہی کہے کہ آپ کھنے نے کوئی ایسا امر کوئی ایسا امرچھپالیا جس کے لوگوں تک پہنچانے کا آپ کو حکم تھا تو اس نے جھوٹ بولا کیونکہ بیشان نبوت اور حکم قرآن کے خلاف ہے۔ اس کے بعدام المؤننین نے اس کی دلیل کے طور پر بیآ یت پڑھی یا یھا الر سول بلغ ما انزل الیك من ربل ۔

الحل : اس سے ثابت ہوا کہ چھپانے کی صورت محض بیہ وسکتی ہے کہ تعکم آجانے کے باوجودا سے ظاہر نہ کیا جائے ۔ تعکم نہ ہونے کی بنیاد پر عدم اظہار ہوتو اس پر نبوت کے چھپانے کا اطلاق نہیں ہوسکتا۔ مزید سنے حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ بی نے حضرت ابو بکر وعمر رضی اللہ عنہما کو انہیاءو مرسکین علیم السلام کے ماسوا تمام جنتی بوڑھوں کا سر دار قرار دیا اور فرمایا ''لا تنہ ہو ملا یا علی مادام حقین ''علی ! جب تک بیزندہ ہیں ان پر اس کو ظاہر نہیں کرنا۔ (جامع تر نہ کی جلد اس خدی کہ منہ میں این ایل علی مادام طبع کرا چی واللفظ للتانی)۔

حفزت ابو ہریدہ کی فرماتے ہیں میں نے رسول اللہ کی ۔ دوطرح کے علوم حاصل کیے ایک قسم وہ ہے جسے کھول کر بیان کرتا ہوں رہی دوسری قسم ؟' نف لو ہنت ، قسط حد البلعوم '' اگرا سے کھول کر بیان کروں تو میری گردن کا ف دی جائے۔ (صحیح بخاری جلددوم صفحہ ۱۰۳ طبع کراچی)۔ حضرت معاذ بن جبل کے فرماتے ہیں کہ رسول اللہ کے انہیں خوب متوجہ کرکے فرمایا جو صدق

قلب سے 'لا الله الا الله محمد رسول الله '' كى كوابى دے اس پر الله تعالى نار جہنم كوحرام فرماديتا ہے۔ انہوں نے عرض كى بارسول الله! كيا ميں لوگوں ميں اس كا اعلان نه كردوں تا كه دہ خوش ہوجا كيں؟ فرمايا: ''اذا

يتكلوا'' يعنى موام الناس نافنجى كم باعث نيكى ميں كوتا بى كر مرتكب بول كے۔ راوى كابيان ہے كە ف احبر بھا معاذ عند موته تأشما '' يعنى حضرت معاذ الله فى تمان علم ك جرم سے بيخ كى غرض سے اپنى وفات كے وقت اس حديث كو بيان فر مايا ۔ (مطّلوة من الله يحين عن انس الله) امام جلال الملة والدين سيوطى رحمة الله عليه ف ارقام فر مايا كه كچ علاء اس نظر بير كے حال بيں كه ان صلى الله عليه و سلم اوتى علم الحمس ايضاً و علم وقت الساعة و الروح و انه امر بحك مركز الله عليه الله ديا كي كار الله عليه و سلم اوتى علم الحمس ايضاً و علم وقت الساعة و الروح و انه امر بكتم ذلك '' ديا كي كه ال الم حول كر ملا بيان بيس كرنا۔ (الخصائص الكبرى عرفي جامات معافر مايا كو يو معلم محل معافر مايا كيا ساتھ ہى كە تسام يى ديا كي كہ اللہ عليه و سلم اوتى علم الحمس ايضاً و علم وقت الساعة و الروح و انه امر بكتم ذلك ''

علامة سطلانی فل الروح من امر رہی کے تحت شرح بخاری میں بعض علماء سے استناداً لکھتے ہیں: ہل یحتمل ان یکون اطلعہ ولم یأمرہ ان یطلعہم وقد قالوا فی علم الساعة نحو هذا "لینی میہ این اس مطلب میں دوٹوک نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کی کوروح کی حقیقت نہیں بتائی ( کیوں کہ آپ صلی اللہ علی وسلم کا نہ بتاناعدم واقفیت پر بنی ہونے کو مسلز منہیں اس لیئے) ہوسکتا ہے کہ آپ اس کے نہ بتانے پر ما مور ہوں ۔ ان علماء نے علم وقت وقوع قیامت کے متعلق تھی یونہی فر مایا ہے ۔ (ارشادالساری جلد کے صفی اس

الله الله تعالى كاس ارشاد ، بحى اس پر روشن پر تى ب فيم انت من ذكر ها · · \_ حضرت صدرالا فاضل مراد آبادى قدس سره في انوارالتزيل ب · · بليغ ما انزل اليك · · ك تفسير

نقل کرتے ہوئے فرمایا اس سے بید مراد ہے کہ جن کی تبلیغ کا حکم تھا ان میں سے چھنہیں چھپایا اور جن کے چھپانے کا حکم تھاوہ بے شک چھپائے۔

نیز روح البیان اور مدارج النو ۃ کے حوالے سے بیر حدیث کصی ہے کہ حضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فر مایا: '' میر ے رب نے شب معراج مجھے کی قشم کے علوم تعلیم فر مائے: نمبر ا<sup>،</sup> جس کے چھپانے پر مجھ سے عہد لیا ین مبر ۲٬ جس کے چھپانے اور سکھانے کا مجھے اختیار دیا اور نمبر ۳٬ جس کے سکھانے کا ہر خاص وعام امتی کی نسبت حکم فر مایا۔

اس کے بعدارقام فرماتے ہیں: ''حدیث دتفسیر سے ثابت ہوا کہ اسرار الہی کاعلم جو حضرت کو مرحت ہوا ہے اس کا افشاء حرام ہے''۔(کلّہ ملتّحصاً بلفظہ) ملاحظہ ہو۔(الکلمة العلیا 'صفحہ ۲۰۱۰ طبع قدیم)

الحل : بیرحوالہ جات اس امر کی دلیل ہیں کہ آپ ﷺ نے اعلان نبوت کریمہ کے بعد بھی حکم الہی ک بناء پر بعض امور کو بیان فرمانے کی بجائے انہیں اپنے تک محدود رکھا ۔لہذا مطلقاً اخفاء منافی نبوت نہ ہوا و ہو المقصود۔

جس کی مزید تائید حضرت حذیفہ بن یمان ﷺ کی اس شان ہے بھی ہوتی ہے کہ وہ''صاحب سرّ رسولﷺ ' تصحیحیٰ رسول اللّہ ﷺ کے راز دارجنہیں آپ راز کی باتیں بہت بتاتے تھے۔ (اسحمال فسی اسماء الو جال 'صفحہ ۹۵'مشمولہ مشکو ۃ عربی)۔

O **تائید کرید**: مسانی خدن فیه کی مزید تائیداس سے بھی ہوتی ہے کہ حضرت سیدنا آ دم الطلط نبی پہلے سے تصحیلیغ کا حکم انہیں بعد میں ہوا کیونکہ ان کی بعثت اپنی زوجۂ محتر مہاوراولا دکی طرف ہوئی تھی جب کہ حضرت حواءاوران کی اولا دکی تخلیق دولا دت اس کے عرصہ بعد ہوتی ۔

نیز حضرت سیدنا موٹی کلیم اور سید ہارون علیہما السلام نبی پہلے سے تصر محرفر عون کو سمجھانے کے لیے عرصہ بعداس کے پاس تشریف لے گئے کیونکہانہیں اس کا حکم ہی ایسے ہوا۔

نیز حضرت سیدناعیشی الطّن نے اپنی والدہ ماجدہ کی براءت فوری بیان نہ فر مائی بلکہ تہمت لگائی جانے کے پچھ دفت بعد فر مائی اس کی وجہ بھی یہی ہے کہ انہیں تھم ہی بعد میں ملا۔

نیز اس کی تائیدان بعض اکابر کی ان تصریحات سے بھی ہوتی ہے جنہوں نے ولادت باسعادت سے چالیس سال کی عمر شریف تک کے زمانہ میں نبوت کے ذات بابر کات میں مستور ہونے کے لفظ بولے ہیں جس کی باحوالہ تفصیل جلداول میں گز رچکی ہے۔

نیز اس سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے کہ بعض اندیاء کرام علیہم السلام کی بعثت نہ ہونا بھی ایک حقیقت واقعیہ ہے جیے حضرت خضرالطی (جن کے بارے میں پچھ تفصیل عنقریب آ رہی ہے )۔

نیز حضرت یجی الطف کے بارے میں امام ابونعیم رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا: ''ان یہ حیلی الطف کان نبیا ولم یکن مبعو ثا اللی قومہ و کان منفر دا ہمراعاۃ شانہ ''لینی حضرت یجی الطف نبی تصم ران کی قوم کی طرف ان کی بعثت نہ ہوئی اور آپ کے ذمہ صرف تہذیب نفس تھی۔

ملاحظہ ہو۔(جواہرالہجار ٔ جلدا'صفحہا ۸ طبع مصر)۔ نیز علامہ قاضی ثناءاللّہ پانی پتی رحمۃ اللّہ علیہ فر ماتے ہیں کہ کچھا حکام ایسے بھی ہیں جوان اندبیاء کرام علیہم السلام کی ذوات فکہ سیہ کے ساتھ خاص ہیں جن کی لوگوں کی طرف بعثت نہ ہوئی۔

الحل : جواس امر کی دلیل ہے کہ بعثت نہ ہونانفس نبوت کے منافی نہیں اسی طرح بعثت کا ہونا بھی نفس نبوت کے لیئے لازم نہیں اور بیڈو سہر حال واضح ہو گیا کہ نبی کا اظہار وعدم اظہار نبوت تھم الہی کے تابع ہے جس سے مانسدن فیہ کا ثابت ہونا ایک نا قابل تر دید حقیقت ہوا۔ و السحمد مللہ تعالٰی۔

حيث قال: ''اما الاحكام التي يوخي بها افراد الانبياء الذين لم يبعثوا الي الامم بل اوحي اليهم لصلاح انفسهم وامتثال امور بينهم وبين **الله** تعالى ''\_م*لاحظهو\_(تفيرمظهر) جلدا*' صفحاه'تخت هل اتبعك على ان تعلمن مما علمت رشدا)\_

**گوٹ**: بی<sup>ر</sup>والہ استاذ می الکریم حضرت قبلہ مفتی محمد اقبال صاحب سعیدی رضومی مدخلہ العالی کے خصوصی عطیات

الدين المجلس عن ترقيم: حضرت صدر الشريعة (مصنف بها يشريعت) تعليذر شيد حضرت مولا نامفتى جلال محسومي ترقيم: حضرت صدر الشريعة (مصنف بها يشريعت) تعليذر شيد حضرت مولا نامفتى جلال الدين المجدى عليه الرحمة ارقام فرماتي بين: ' حياليس سال كي عمر شريف ميں منصب نبوت پر سرفراز موئ؟ اگراس كا مطلب بيه ہے توضيح ہے كہ حياليس سال كى عمر شريف ميں منصب نبوت پر سرفراز موئ؟ اگراس كا مطلب بيه ہے توضيح ہے كہ حياليس سال كى عمر شريف ميں منصب نبوت پر سرفراز موئ؟ اگراس كا مطلب بيه ہے توضيح ہے كہ حياليس سال كى عمر شريف ميں منصب نبوت پر سرفراز موئ؟ اگراس كا مطلب بيه ہے توضيح ہے كہ حياليس سال كى عمر ميں تبليغ كائتكم ہوا تو حضور نے اعلان نبوت فرما يا۔ اور اگر سي مطلب ہے كہ جي ليس سال كى عمر ميں تبليغ كائتكم موا تو حضور نے اعلان نبوت فرما يا۔ اور اگر مي مطلب ہے كہ حي ليس سال كى عمر ميں تبليغ كائتكم موا تو حضور نے اعلان نبوت فرما يا۔ اور اگر مي مطلب ہے كہ جي ليس سال كى عمر ميں تبليغ كائتكم موا تو حضور نے اعلان نبوت فرما يا۔ اور اگر مي مطلب ہے كہ جي ليس سال كى عمر ميں تبليغ كائتكم موا تو حضور نے اعلان نبوت فرما يا۔ اور اگر ميد مطلب ہے كہ حي ليس سال كى عمر ميں تبليغ كائم موا تو حضور نه مول ندگى نه مى تعلق مول ہے ہوكى ندى كى تعلق مول ہے ندى معلم ميں تبليغ كائم ميں معلم موا تو حضور ندى كى نەتھى تو لگر ميد معلم ہوں ندى كى مول ندى كي ميں تعليم موا تو حضور ہے اعلان نبوت ندى ندى كى تم مى تو ليل ہے ' ہوى زندى نەتھى تو غلط ہے ' ۔

اس کے سائل کے متعلق لکھا ہے : '' وہ جاہل نہیں تو گمراہ ہے اور گمراہ نہیں تو جاہل ہے' ۔ ملاحظہ ہو( فادیٰ فیض الرسولٰ جلدا'صفحہ ''ہ'ا'طبع شبیر برادرز'لا ہور'مطبوعہ ۱۴۰۱ھ/ ۱۹۹۲ء)۔

نیز خود معترض کے ایک تلمیذ حضرت مولانا قاضی عبدالرزاق بھتر الوی دام ظلّه نے نبوت سیدناعیلی الطَّلَكُلا کی بحث میں لکھا ہے کہ : '' آپ کونبوت یا کتاب عطاءتو اسی وقت فرما دیں جب آپ ماں کے پید میں سے البتہ لوگوں کو بلیخ کرنے اور اعلان نبوت کا تکلم بعد میں دیا گیا۔ تمام انہیاء کرام کی صورت حال یہی ہے' ۔ ملاحظہ ہو۔ ( تذکرة الانبیاء میہ ماسلام صفحاہ ۲۵ ، طبع مکتبہ ضیا سیر دول پنڈیٰ مطبوعہ ۲۰۰۰ء)۔

خلاصہ بیر کہ چالیس سال کی عمر شریف سے پہلے عدم اظہار نبوت اس لیئے نہ تھا کہ آپ نے معاذ اللّٰداز خود نبوت کو چھپایا بلکہ اس کی وجہ بیتھی کہ آپ اس وقت اس کے اظہار پر ما مور نہ تھے جب کہ اس زمانہ میں اظہار کا امر ہونا بھی ثابت نہیں و من ادّعلی فعلیہ البیان۔

O ان سطور ۔ **اں کا کمی جاب ہو کیا** کہ آپﷺ نے اپنے انتہائی قریبی اور تخلص جانثار قشم کے لوگوں پر کیوں نہ اس کا ظہار فرمایا کہ آپ اللہ کے نبی کیونکہ جب آپ کواس کا تحکم ہی نہیں تھا تو قریبیوں کی لوگوں پر کیوں نہ اس کا اللہ اور مایا کہ آپ اللہ کے نبی کیونکہ جب آپ کواس کا تحکم ہی نہیں تھا تو قریبیوں کی لوگوں پر کیوں کے لوگوں کی لوگوں کے لوگوں کی لوگوں کی لوگوں ہوں کی لوگوں ہوں کی لوگوں پر کیوں کی لوگوں پر کیوں نہ اور نبی کے لوگوں پر کیوں نہ اس کی لوگوں ہوں کی لوگوں پر کیوں کی لوگوں پر کیوں کی لوگوں پر کیوں نہ اس کی لوگوں نہ اور لوگوں کی لوگوں کی لوگوں نہ اور لوگوں کی لوگوں کی لوگوں ہوں کی لوگوں ہوں کی لوگوں نہ اور لوگوں لوگوں کی لوگوں کی لوگوں نہ اور لوگوں لوگوں کی لوگوں ہوں لوگوں ل

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

*https://ataunnabi.blogspot.com/* باب نم تخصیص بھی بے سود ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے اعلان نبوت کے بعد بھی ساری با تیں کھول کر سب کونہیں بتا کمیں جس کے پچھ حوالہ جات ابھی پیش کیۓ جاچکے ہیں۔ مزید پڑھئے۔ حدیث شریف میں ہے کہ آپ کھنور ایک خواب بیان کیا گیا' حضرت صدیق اکبر نے اس کی تعبیر کے بیان کرنے کی اجازت ما گلی جوانہیں عطا ہوئی۔ اس کی کیفیت کے متعلق یو چھنے پر ارشاد ہوا کہ پچھ صحیح ہے پچھ صحیح نہیں۔ عرض کی آپ کونسم دے کر یو چھتا ہوں کہ آپ اس کے خلط اور صحیح کی نشاند ہی فرما کمیں۔ آپ نے فرمایا 'لا تسقسہ '' یعنی تم قسم مت دو۔ ملا حظہ ہو۔ (صحیح بخاریٰ جلدہ' سفیہ اس کے نظر اور صحیح کی کراچی)۔

شار حین نے اس کا مطلب بیلکھا کہ آپ ﷺ نے قشم دینے کے باوجودات بیان ندفر مایا اور اس کی وجہ لیکھی کہ'لم یؤ مر ہذلك '' آپ ﷺ کواللہ تعالی سے اس کا اذن نہ ملا تھا۔ملاحظہ ہو۔ (ضحیح بخاری ٔ جلد ا ، صفحہ ۱۰۳۳ حاشیہ ۹)۔

نیز بیروایت بھی نفس بحث کا خصوصی جزئیہ ہے کہ آپ ﷺ نے حضرت صدیق سے فرمایا تھا: ''یے ا اب اب کر والذی بعثنی بالحق لم یعلمنی حقیقة غیر رہی ''لینی ابو کم المجصاس ذات کی قسم جس نے مجھے حق دے کر بھیجا میری پوری عظمت وشان صحیح معنی میں میرے رب کے سواکسی کو معلوم نہیں۔ (مطالع المسر ات صفحہ ۱۲۹)۔

علاوہ ازیں جب سور دُعلق کی آیات (اقسر اُ بساسسہ رہك الخ) نازل ہو کئیں تواس وقت تو آپ پی قطعی طور پر اللہ تعالیٰ کے نبی تصر صحیحین کی اس سلسلہ کی تفصیلی حدیث سے پتہ چکتا ہے کہ آپ نے حضرت خدیجہ نیز حضرت درقہ کواس داقعہ کی پوری تفاصیل بتانے کے باوجود بیلفظ بالکل نہیں فر مائے کہ میں اللہ کا نبی ہوں نے کیا معاذ اللہ اسے بھی اخفاء نبوت کہا جاسکتا ہے؟

بلکہ دیگر دلائل سے داضح ہوتا ہے کہ آپﷺ نے کم ویش تین سال تک اپنے نبی ہونے کا بر ملا اظہار نہیں فر مایا۔ جب' یا ایھاالمد ثر قہ خانڈر ''کا تھم ہوا تو آپ نے اس کا کھل کراظہار فر مایا جس ہے ہمارا میہ موقف بالکل درست قرار پاتا ہے کہ بیسب تھم ہونے نہ ہونے کے فلسفہ پرینی ہے پس جب بعداز اعلان نبوت بھی بظاہر ضرورت کے باوجود آپ اس لیۓ نہ بولے کہ آپ تھم نہیں ملاتھا۔ تو قبل از اعلان نبوت اس کی وجہتم

علادہ ازیں بیداعتراض اس لیۓ بھی سطحی ہے کہ اس کی بنیاد عدم ذکر کے وجود کی دلیل ہونے کے خود

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ساختەنظرىيە پر ٻ جوغلط ٻ اورابل سنت كىز دىكى تىچى يە ب كەعدم ذكر عدم وجود كى دليل قطعانېيى ہے۔ نيز تنبيبہات جلدادّل اوردعوت رجوع ميں متعدد مثالوں سے ہم يەبھى كلھاً ئے ہيں كە آپ ﷺ قبل از اعلان نبوت كے زمانہ ميں بھى فضائل سے آ راستہ اوروذائل سے پاك بتھاور آپ اپنے متعلقين كوبھى وقاً فو قاً اس كى تلقين جارى ركھتے تھے۔و الىحمد اللہ على ذلك۔

بناءً علیہ حضور پر بھی بیاعتر اض نہیں ہوسکتا کہ آپ کا بیعدم اظہارُ عدم اذن پروردگار کے باعث تھا۔ بلفظ دیگراس حوالہ سے جو کیا' اللّہ نے کیا جوسوٗ ال سے بالاتر ہے۔ پس حضور بھی سوٗ ال سے بالاتر ہیں۔ ور نہ کیا حکمِ الہٰ کا انتظار کرنا کا رِثواب نہیں ہے؟

پھر' <sup>د</sup> غیر تعصبین' کی قید بھی عجیب ہے کیونکہ لوگوں کے لیے جو در دسرا ور بے ایمانی کا سبب تھے وہ شریر اور متعصب قشم کے ہی لوگ تھے جن کے جلد صفایا کرنے کی حاجت تھی ۔لہٰذا یہ سؤ ال ایک بار پھر اللّٰد تعالیٰ پر جائے گا کہ صرف چالیس سال کا عرصہ ہی نہیں بلکہ حضرت عیسٰی الظّیٰلا کے رفع الی السماء کے بعد کا زمانہ بھی جوصد یوں پر محیط ہے' کیوں اس نے نبی سے خالی رکھا اور کیوں نہ لوگوں کے گمراہی سے نیچنے کا انتظام فر مایا جو حسب وجہ مذکور غلط ہے۔

اس سلسلہ میں تحقیق حق بیہ ہے کہ (۱) زمانہ فترت میں نجات کے لیے عقید کو حید پر کاربند ہونا کا فی ہے اور (۲) نیز انبیاء کرام علیہم السلام خصوصاً آپ کے کا ارسال ( دیگر امور کی طرح ) اللہ تعالی پر واجب نہیں بلکہ بیاس کی خاص نوازش ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے بالخصوص حضور اقد س کے بارے میں فرمایا: لے قد من اللہ علی المؤمنین اذ بعث فیصہ رسو لاً الآیة۔

نیز کتب کلام وغیرہ میں مصرّ 7 ہے و فی ار سال الر سل حکمۃ بالغۃ۔ بناءً علیہ اصولی طور پرلوگوں پرقوت فکر بیاور عقل کے حوالہ سے وحدانیت اللہ کاسمجھنالا زم تقااورا پنی سوچ سے کام لے کراس کا حاصل کرنا ان پرضروری تقا جیسا کہ حضورامام اعظم رحمہ اللّہ الاکرم سے بھی منقول ہے۔ جب کہ ہر دور میں قائلین تو حید موجود رہے جیسے حضرت قس مصرت زید بن عمر و بن ففیل وغیر ہما رضی اللّہ عنہم جس

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کی تفصیل کتب سیروتواریخ (الشفاءاورالبدایدوالنہایدوغیر ہا) میں دیکھی جاسکتی ہے۔ لہذا اللہ تعالیٰ نے جب تک نبیوں کو نہ بھیجا تھا' اس پر بھیجنا لازم نہ تھا اور جب بھیج دیا تو خاص مہر پانی فرمائی پس اس پر اعتراض کرنا جا ئز نہیں بلکہ اس کا اس پر شکرادا کرنا ضروری ہے۔ پھر چونکہ چالیس سال کی عمرُ عرف میں کمال عقل کا زمانہ ہے جس میں لوگ پیروی کو طبعی طور پر نا پیند نہیں کرتے جب کہ چھوٹی عمر والے کی ا تباع سے عموماً طبیعتیں راغب ہوتی ہیں اس لیے بعث کے لیے عموماً اس عمرکور کھا گیا لیکن یڈس نبوت کے لیے شرط نہیں بلکہ نفس نبوت کے لیے تو بلوغ بھی شرط نہیں جیسا کہ شرح المقاصد نیز حتی اذا بلغ اشدہ الآیة کے

بناء بریں جب تک حضور نے بھی خود کو خلاہر نہیں فر مایا تو بیہ آپ پرلا زم نہ تھااور جب اپنی شان نبوت کو خلاہر فر مایا تو بہت بڑی کرم نوازی فر مائی۔

الغرض اس حوالہ سے عقلی معیار کے مطابق بھی نہ خدا پر اعتر اض درست ہے تو مصطفیٰ پر اعتر اض کی تنجائش ہے۔(جلّ جلاله' و صلی اللہ علیہ و سلم)۔

نیز ''وق الوا لولا انزل علیہ ایات من ربہ قل انما الایات عند اللہ وانما انا نذیر مبین''۔ بولے کیوں نہ اتریں کچھنشانیاں ان پر ان کے رب کی طرف سے تم فرماؤنشانیاں تو اللہ ہی کے پاس میں اور میں تو یہی صاف ڈرسنانے والا ہوں (کنزالا یمان شریف)۔

بناءً علیہ میر کی حد تک صحیح ہے کہ'' جب تک لوگوں کو دعوت تو حید درسالت ہی نہ پنچی توان کا امت اجابت باامت دعوت ہونا کیونکرمتصور ہوسکتا ہے''۔ کیونکہ جب ان کو آپ کے نبی ہونے کاعلم ہی نہ تھا تو وہ مکلّف ہی نہ بتھے۔

**ال تنعیل سے بڑی کردہ مبادات نیٹا پور کا دکتوبات**: کا صحیح مفہوم بھی کھل کر سامنے آ گیا کہ نبی پر اظہار نبوت اس وقت لازم ہوتا ہے جب اے اس کا تھم ہوجائے لاغیر۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

نیز حضرت شیخ مجدد نے '' اثبات الدیو ق'' میں صراحة لکھا ہے کہ مجمز ہفش نبوت کے ثابت کرنے کے لیے نہیں بلکہ صدافت نبوت کے اثبات کے لیے ہوتا ہے۔ جب کہ پیش کردہ عبارت شرح العقا ئد سے مقصود سید عالم ﷺ کے نبی برحق ہونے کو ثابت کرنا ہے جیسا کہ اس کے ابتدائی الفاظ' و اما نبو ۃ محمد ﷺ '' نیز پوری بحث سے ظاہر ہے۔ میقصود ہر گرنہیں کنفس نبوّت کے لیے بھی دعویٰ واظہار محجز ہلازم ہے۔ اور قدرت کا کر شہدد کیھئے:

چنانچہ موصوف نے لکھا ہے کہ : ''نبی مکرم ﷺ آغازِ نوّت میں خفیہ طور پرلوگوں کو دعوتِ اسلام دیتے تھے لیے کہ پھر آپ کو کل کر دحی اور نبوت اور اسلام کی اعلانیہ دعوت دینے کا حکم دیا گیا اور خفیہ طور پر دعوت دینے کا عرصہ حصول نبوت کے بعد تین سال تک تھا''۔ (تحقیقات صفحہ ۱۳۳)۔

الآل: یعنی اعلان نبوت کے بعد بھی حکم الہی کے آنے تک خاموش ثابت ہے۔

نیز لکھا ہے کہ سیّد عالم ﷺ نے اعلان نبوت کے بعد بحکم اللّٰبی کا فرول سے فر مایا کہ : '' جب تک اللّٰد تعالٰی نے جیحے تبلیخِ احکام کا پابند نہیں کیا تھا اور بیدذ مہ داری نہیں سو نپی تھی میں نے نبی اوررسول ہونے کا دعویٰ نہیں کیا اور تمہیں اتباع واطاعت کا تحکم نہیں دیا''۔ (تحقیقات صفحہ ۲۵)۔

**اقل:** صاف اقرار ہے کہ چالیس سال تک خاموثی محض حکم الہی نہ ہونے کی بناء پڑتھی۔

نیز تحقیقات کے دوسر ے ایڈیشن کے بالکل آخر میں لکھا ہے کہ : '' بعض حضرات کہتے ہیں کہ چالیس برس کے بعد نبوت کیوں عطا کی گئی؟ بیتو بہت زیادہ وقفہ ہے۔ جواباً گز ارش بیہ ہے کہ بیاللہ ربّ العزت کا فعل ہے اور آیت کریمہ لایسئل عما یفعل نیز ارشاد باری تعالیٰ ہے فعال لما یرید ۔ اور مشہور مقولہ ہے فعل الحکیم لا یخلو عن الحکمة ''۔ (صفحہ ۴۰۰ طبع دوم)۔

اللہ جب اس کا حکمت ہونانشلیم ہے اور نبی حکمت الہتیہ کے تابع ہوتا ہے تو اعتر اض کا فور ہو گیا پس علمی اللہ کی ال سع مدعی لاکھ پہ بھاری ہے گواہی تیری۔

حکمت کہ کر گز رجانے سے جو بجز عمال ہے نیز ان کے ان الفاظ<sup>و</sup> آیت کریمہ نیز ارشاد باری' میں جوضعف ہے محتاج بیان نہیں لیکن بفضلہ تعالیٰ ہم نے اس حکمت کی تفصیل کر دی ہے جوابھی کچھ پہلے گز ری ہے۔ **علی**: '' حضرت مولانا امجدعلی اندیا علیہم السلام کے متعلق فرماتے ہیں جو یہ کہے کہ کسی حکم کوکسی نے بھی چھپائے رکھا تھا تقیہ یعنی خوف کی وجہ سے پاکسی اور وجہ سے نہ پہنچایا تو وہ کا فر ہے۔ (بہارِشریعت ٔ جلدا' صفحہ ا' ۱۲)۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

حضرت صرف ایک تکم نبوت کے ظاہر نہ کرنے کا عقیدہ رکھنے والے کو کا فر تھ ہرار ہے ہیں جو چالیس سال تک نبوت اور تمام احکام نبوت ،ی کو چھپائے رکھنے کا عقیدہ رکھتے ہیں ان کے متعلق کیا فتو کی ہوگا؟ تقیہ کو جائز رکھنا کسی سنی مسلمان کا کام نہیں ' یہ تو صرف شیعہ کا عقیدہ ہے۔انہیاء کرام آ روں سے چیرے جاتے رہے' سولیوں پر لیکتے رہے' سرقلم کرانا گوارا کرتے رہے' وطنوں کو خیر باو کہتے رہے کیکن احکام خداوندی کو علامیہ بیان اوراپنے منصب نبوت ورسالت کا برملا اظہار کیا۔لہذا یہ نظریہ سراسر لغو باطل 'نا روا اور ناصواب ہے۔(تحقیقات 'صفحہ ۲)۔

یغیران کرام کوجب بھی نبوت ملی توانہوں نے اس کا بر ملا اظہار فرمایا اور کسی فرعون نمر ود کی ہیبت ان کوا ظہار سے باز نہ رکھ تکی حتی کہ جنہیں بچین میں نبوت ملی توانہوں نے اس کا بچین میں اعلان بھی کیا 'اس کے اہم احکام بھی لوگوں کے سامنے بیان فرماد یتے جیسے کہ حضرت عیلی اور حضرت کی علیہاالسلام کا معاملہ قر آن اور احادیث سے صراحة ثابت ہے 'کسی نے بھی تقیہ سے کام نہ لیا۔ کیا یہ تقیہ اور اخفاء اور وہ بھی عمر شریف کے دو تہائی حصہ تک صرف نبی الانبیاء کے لیے ہی روار کھا گیا ؟ دوسر کسی نبی کی کے لیے ایسا کیوں روانہیں تھا؟ نیز کوئی میہ کہ سکتا ہے کہ اعلان نبوت کے باوجود پہ نہیں کتنے احکام شرع کواز راہ تقیہ آپ کے وزیر ای ہوں روانہیں تھا؟ نیز میں خوار بچوں کی قربانیاں دے سکتے ہیں مگر باطل کے سامنے حکم شریع کواز راہ تقیہ آ ہے تھی اور اختیا ہے تھی کہ شیر خوار بچوں کی قربانیاں دے سکتے ہیں مگر باطل کے سامنے جھک نہیں سکتے 'وہ ہستی پاک خود کیوں کر کسی خوف کو خاطر میں لا سکتے اور اعلان نبوت سے کیونکر باز رہ سکتے تھی 'ہیں سکتے 'وہ ہستی پاک خود کیونکر کسی خوف کو

الحل الله الله المحتراض کی بنیاداس پر و پیگنڈ ے پر ہے کہ آپ الله نے معاذ الله الله تعالیٰ کے سی ظلم کو چھپایا جو غلط اور بے بنیاد ہے کیونکہ اس زمانہ میں آپ کو اظہار نیز ت کے حکم الہی ہونے کا کوئی ثبوت نہیں پس جب بنیاد ہی نہ رہی تو اس کے سہارے قائم کر دہ استد لال کی پوری عمارت خود بخو دز مین بوس ہوگئی۔ جب کہ معترض صاحب بھی اس کا ثبوت نہیں دے پائے معبارت بہار شریعت بھی حکم اظہار کے آجانے کے بعد اس کے چھپانے کے متعلق ہے ۔ پس اس کا بھی موصوف کو کچھ فائدہ یا ہمیں پچھ نقصان نہ ہوا۔ الغرض حکم اظہار نہ ہونے کی بنیاد پر عدم اظہار کو نبوت کی چھی موصوف کو کچھ فائدہ یا ہمیں پچھ نقصان نہ ہوا۔ الغرض حکم اظہار نہ ہونے کی بنیاد پر عدم اظہار کو نبوت کے چھپانے کا نام دینا غلط ہے جس کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ خود دھنرت مصنف بہار شریعت بھی آپ بھی کے قائل ہیں۔ پس اگر اسے تقیہ سے تعبیر کیا جائے تو دہ خود دھنرت آ جائیں گے جو کسی طرح صحیح نہیں ۔ چنا نچہ دھنرت فرماتے ہیں: ''سب سے پہلے مر تبہ 'نبوت حضور کو ملا۔ روز بیثاق تمام انہیاء سے حضور پر ایمان لانے اور حضور کی نصرت کرنے کا عہد لیا گیا ادر اس کی زد میں

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اعظم ان کودیا گیا۔حضور نبی الانبیاء ہیں اور تمام انبیاء حضور کے امتی 'سب نے اپنے اپنے عہد کریم میں حضور کی نیابت میں کام کیا''۔(بہارشریعت' جلدا'صفحہ ۲۱'طبع مکتبۂ اسلامیہ لاہور)۔

ثابت ہوا کہ حضرت صاحب بہارِشریعت آپﷺ کے قدیم النبوّت ہونے کے قائل ہیں پھرانہوں نے ریبھی نہایت صراحت کے ساتھ لکھ دیا ہے کہ'' جو شخص نبی سے نبوت کا زوال جائز جانے' کا فر ہے''۔(بہارِ شریعت' جلدا'صفحہ ۱۰)۔ بناءً علیہ دہ اس کے بعد آپﷺ کی نبوّت کے معاذ اللہ سلب یا زائل ہونے کی بجائے اس کے بغیرا نقطاع' تسلسل اور دوام کے قائل ہوئے۔

پس موصوف کا اے تقید تے تعبیر کر کے اے قائلین نبوت سے منسوب کرنا ان کا سخت زیادتی پر مینی انتہائی مذموم اقدام تھم اکیونکہ جب وہ یہ کہہ رہے ہیں کہ عدم اظہار نبوت کا عقیدہ تقیہ ہے اور یہ کسی سی مسلمان کا نہیں بلکہ صرف شیعہ کا عقیدہ ہے۔ نیز اس کا قائل'' کا فر ہے' تو اس حوالہ سے انہوں نے دیگر قائلین کو بالعموم اور حضرت صاحب بہار شریعت کو بالحضوص شیعۂ گمراہ اور کا فر کہہ دیا ہے اور خدا کے کرنے سے انہیں بزرگ مان کرخود بھی اس کی زدیں آ گئے اور بقلم خود کی فتووں کے ستحق قرار پائے اور ان کی بیہ پوری کی پوری دھواں دارتقر برخودا نہی پرلوٹ گئی کہ جب تقیہ ہے ہی نہیں تو تقر مرحض واد پاقر ار پائی۔

بہرحال موصوف نے لفظوں کے چکراوررنگ آمیزی سے قائلین نبر تکوشیعہ سے ملاکر بہت بڑاظلم کیا ہے جس سے وہ قائلین نبوت کو عقید کا قیہ کا ذمہ دار بتانے اور شیعہ سے ملانے میں قطعاً کا میاب نہیں ہو سکے البتہ سیامر بالکل اٹل ہے کہ خیر سے خود مابدولت وہا بیہ سے چند قدم آ گے نگل گئے ہیں کہ وہا بیہ نے کمالات نبوت کا انکار کرکے نبوت کے انکار کا ارتکاب کیا۔ جب کہ موصوف نے سیدھا سر چشمہ کمالات (نبوت) پر ہی صاف کردیا فو ااسفا۔

اس سےان کی اس ہٹ کا بھی جواب ہو گیا کہ نقیہ کو جائز رکھنا کسی میں مسلمان کا کا منہیں شیعہ کا نظریہ ہے۔ کیونکہ قائلین نبوت شیعی تقیہ سے ہزار بار بری ہیں۔ بناءًعلیہ بیہ کہنے میں ہم قطعاً حق بجانب ہیں کہ نقیہ جائز رکھنا کسی سنی مسلمان کا کا منہیں توا نکار نبوت کب کسی مسلمان کا کا م ہے ریڈو محض گستا خان نبوت ہی کا شیوہ ہے۔ ع ہے بیگنبد کی صدا<sup>،</sup> جیسی کہوو لیں سنو۔

موصوف پھربھی نہ مانیں توسنیں کہ اس سب کے ذمہ داروہ خود ہیں کیونکہ وہ اپنی اس عبارت میں سیّد عالم ﷺ کا'' نبی الاندیاء' ہونانشلیم کررہے ہیں جوقبل از اعلان نبوت کے زمانہ میں آپ ﷺ کے نبی ہونے کی دلیل ہے۔ پس عدم اظہار نبوّت 'اگرتقیبہ ہےتو اس کا قول وہ خودکررہے ہیں۔لہٰدا'' حق بیصا حب حق برسید''۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات 200

علاوہ ازیں ان کی بیرعبارت بھی ابھی پچھ پہلے پیش کی جا چکی ہے کہ'' نبی مکرم ﷺآ غاز نبوت میں خفیہ طور پرلوگوں کو دعوت اسلام دیتے تھے اور خفیہ دعوت دینے کا عرصہ تین سال تھا۔ (ملخّصاً ) (تحقیقات ٔ صفحہ ۱۳۳۳)۔

اگر عدم اظہار' مطلقاً تقیہ ہے تو اس کا واضح مطلب یہ ہوگا کہ موصوف آپ ﷺ کے متعلق صاف کہہ رہے ہیں کہ معاذ اللہ ثم معاذ اللہ آپ نے تین سال تقیہ کیے رکھا و لا حول و لا قوۃ الا باللہ۔ یہی بات انہوں نے شیعہ کے مشہور مولوئ ڈھلو صاحب کو جواب دیتے ہوئے بھی ککھی ہے۔ چنانچہ موصوف کے لفظ ہیں کہ: ''چلوشلیم کر لیتے ہیں کہ تین سال تک آنخصرت ﷺ نے دعویٰ نبوت اور دیگر آیات

نا زلہ کو نفی رکھالیکن بہرحال اس کے بعد ڈیلے کی چوٹ پراعلان کیا اورلشگر و سپاہ حکومت وسلطنت کے حصول کا انتظار نہ کیا تو وہ سنت منسوخ ہوگئ''۔ملاحظہ ہو(تحفۂ حسینیۂ صفحہ ۱۵)۔

موصوف اپنی اس عبارت میں یہ بھی صریحاً مان رہے ہیں کہ ' حضرت عیسی اور حضرت کیجی علیہما السلام کو بچین میں نبوت ملی اوران کا یہ معاملہ قر آن اوراحادیث سے صراحۃ ثابت ہے لیکن اس کی گنجائش نہیں ہے تو محض حضورامام الانبیاء ﷺ کے لیے نہیں ہے جنہیں ''نبی الانبیاء'' بھی وہ خودلکھ چکے ہیں سرح ناطقہ سربہ گریباں ہےا سے کیا کہتے؟

بذات خود معصیت ہے۔ اگر عظم ہونے نہ ہونے کو بنیاد نہ مانا جائے تو اس پر بیکھی سؤال ہوگا کہ آپ ﷺ نے کفار کے سخت مظالم کے باوجود کلی زندگی میں جہاد کا عظم کیوں نہ دیا (وغیرہ)۔ جب حقیقت اس طرح ہے جو بیان ہوئی تو ملمع سازی سے کام لیڈا بھی تو مسلمان کا کا مہیں۔ پھر بیہ سؤال خود ذات باری تک بھی پنچ گا کہ اس نے لوگوں کو معصیت سے بچانے کے لیے آپ کو

کیوں نہ تھم دیا اور عرصہ درازتک آپ کو فرض ادا کرنے سے کیوں بازرکھا؟ علاوہ ازیں موصوف نے ایک بار پھر آپ ﷺ کو ''نبی الانبیاء'' کہا ہے جو قبل از اعلان نبوت' آپ کے نبی ہونے کی دلیل ہے ( سکھا مر آنفا)۔ نیز موصف نے بالخصوص آپ ﷺ کا معصوم ہونا ماننا بھی لکھ دیا ہے اور اپنی اس کتاب میں کئی مقامات پر قبل از اعلان نبوت' معصوم ہونے کا ضروری ہونا بھی لکھ چکے ہیں جس کی تکمل تفصیل باب ہشتم میں گزر چکی ہے۔ یہ بھی قبل از اعلان نبوت آپ کے نبی ہونے کی دلیل ہے صلی اللہ علیہ وسلم ۔ بناء برین جواعتر اض وہ دوسروں پر کرنا چاہتے تھا س کی زد میں وہ خود آ گئے و لنعہ ماقیل۔

**تل**: '' ایسے منصب کے مالک کا اس کے متعلق نہ دعویٰ کرنا اور نہ گفتگواور کلام کرنا خلاف عقل ہے کیونکہ اس صورت میں باری تعالیٰ کا اس بستی کو نبوت ورسالت عطا کرنا سراسر عبث اور بے فائدہ ہو کررہ جائے گا۔اللہ تعالیٰ عبث سے مبرا ہے لہٰ زاعمر شریف کے دونہائی تک آپ کو مبر بلب تسلیم کرنا آپ کے فرض کے تارک ہونے اوراللہ تعالیٰ کے حق میں بے فائدہ امر کے ارتکاب کا عقیدہ رکھنے سے مترادف ہے جواہل ایمان وعقل کی شان سے بعید ہے۔ (تحقیقات صفحہ ۵۱۵)۔

الحل : اظہار کا تحکم غیر ثابت ہونے کے باوجود (بیر پرو پیکنڈ ہ کیے جانا کون ساعقلٰی معیار کے مطابق اور اہل ایمان کی شان ہے اور باری تعالٰی کی عظمت کا بیان؟ تارک فرض ہونے کے اعتر اض کار د تقریر بالا میں بھی ہو چکا ہے۔ آپ ﷺ کے لیے'' مہر بلب'' کے الفاظ انتہائی نازیبا ہیں جس کی تفصیل مقدمۃ الکتاب میں گزرچکی ہے۔

عل: بيعقيد معقل كے تقاضوں سے بھى دور ہے -مير سيّد فرماتے ہيں: ''ومن البين ان ثبوت السنبوة فى مدة طويلة بلا دعوة ولا كلام ممالا يقول به عاقل ''عرصه بعيده تك نبوت حاصل ہونے كے باوجود نبوت كادعوىٰ اظہاراوركلام نه كرنا 'اس كاكوئى عقل مند شخص قائل نہيں ہوسكتا۔ (شرح مواقف جلد ٨ صفحہ ٢٥) ۔

**اقل :** موصوف کے اس عند بیہ کی بنیاد عبارت حضرت میر سید پر ہے جس کا نبوت سید عالم ﷺ سے سیچھ علاقہ ہی نہیں ہے بلکہ اس میں مغالطہ دہی سے کا م لیا گیا ہے جس کی مکمل تفصیل مع مالہ و ماعلیہ باب ہشتم میں گز رچکی ہے۔اعادہ باعث طوالت ہے اس کوادھر ہی دیکھ لیا جائے۔جس کے مطالعہ کے بعد ان شاءاللہ کوئی خوش نصیب ذی فہم مارنہیں کھائے گا۔

**ال:** اگروفت پیدائش سے ہی بالفعل نبی تسلیم کیا جائے تو پھر یہ ماننا پڑے کا کہ آپ نے چالیس سال تک غیر شرعی امور پر سکوت اختیار کیا حالانکہ نبی سے ایسا منصور نہیں ہو سکتا۔ حضر تخضر الظیر اور حضرت موٹی الظیر کا معاملہ اس امر کی قطعی دلیل ہے کہ نبی خلاف شرع امور کو برداشت نہیں کر سکتا اور ان پر خاموش نہیں رہ سکتا۔ جب موٹی الظیر نبی بننے کے بعد حضرت خضر الظیر جیسی شخصیت سے صادر ہونے والے بظاہر ناجائز امور پر نہی عن المنگر اور امر بالمعروف کوترک نہیں کر سکتے تو سید عالم ظل این جرحہ تک شرک اور کفر تک کی برائیوں کود کیستے رہیں اور مہر بلب رہیں اور وہ بھی عامی قشم کے لوگوں سے جن میں کیونکر متصور ہو سکتا اور کون مسلمان اس کا قائل ہو سکتا ہے؟ (تحقیقات صفر ۲۵ میں می میں میں کولوں سے خام میں کیونکر متصور ہو سکتا اور کون

الول: اس اعتراض کی بنیا در پر واقعہ حضرت موسی و حضرت خصر علیما السلام کی بنیا دیر ہے جو قیاس مع الفارق ہے کیونکہ حضرت موسی الطلاک کا بیدوا قعہ ان کے اعلان نبوت کے بعد کے زمانہ کا ہے جب کہ سید عالم بی پر کیے گئے اعتراض کا تعلق زمانہ قبل اعلان نبوت سے ہے۔ فافنہ قا۔

نیز ابھی بار ہا گزر چکا ہے کہ اسے درست تسلیم کیا جائے تو بیا عتراض سیدھاذات باری تعالیٰ پر بھی جائے گا کہ اس نے لوگوں کو مجھانے کے لیۓ اتنا عرصہ آپ کو نہ بھیجا تا کہ دہ گفر دشرک سے پنج جاتے اور جہنمی نہ بنتے نیز اس نے خطر الظین جیسی شخصیت سے صادر ہونے والے ان امور پر موئی الظین کو خاموش رہنے ک اجازت نہ دی تو عامی قسم کے لوگوں کے تن میں آپ بینے کو کیوں خاموش رکھا؟ نیز کیا حضرت موٹی اور ہارون علیہ السلام کو فرعون کے پاس دیر سے جیجنا بھی اسی تقیہ کی بنیا د پر تھا؟

علادہ ازیں حضرت خصر الظلف محند الجمہو روعلی اضحیح محض ولی نہیں اللہ تعالیٰ کے نبی ہیں بناء علیہ موصوف کی اس تقریر سے لازم آتا ہے کہ معاذ اللہ حضرت خصر الظلف نبی نہ ہوں کیوں کہ انہوں نے پوری زندگی لوگوں میں اپنے نبی ہونے کا اعلان واظہار ہی نہیں فرمایا جوصرت الطلف نبی نہ ہوں کیوں کہ انہوں نے پوری زندگی لوگوں میں اپنے نبی ہونے کا اعلان واظہار ہی نہیں فرمایا جوصرت الطلف ہوں ہے۔ موصوف اس مقام پرایک بار پھر آپ میں اپنے نبی ہونے کا اعلان واظہار ہی نہیں فرمایا جوصرت الطلف ہوں ہے۔ موصوف اس مقام پرایک بار پھر آپ میں اپنے نبی ہونے کا اعلان واظہار ہی نہیں فرمایا جوصرت الطلف ہوں ہے۔ موصوف اس مقام پرایک بار پھر آپ میں اپنے نبی کہ معاذ اللہ حضرت خصر الطف ہوں کہ موصوف اس مقام پرایک بار پھر آپ میں اپنے نبی معر بلب '' کے لفظ استعال کر گئے ہیں جس کی جنتی مذمت کی جائے کم ہے۔ **ال**: '' رہا ہی کہ حضرت خصر الطف نے نبوت کا اعلان کیوں نہ کیا؟ تو انہوں نے عام لوگوں پر اپنے ا

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

آپ کو خلاہر بھی نہیں فرمایا۔ تو کیا نبی پراپنا وجود بھی خلاہر کرنا ضروری نہیں ہوتا؟ ان کا دائر ہ کاراور ہے حضرت خصر باطنی نظام کے کارکنوں کو باطنی احکام سے آگا ہ کرتے اورخود بھی ان پرعمل پیرا ہوتے ہیں۔ جوعلم حضرت خصر الطّفِظ نے اپنے لیے خاص فرمایا' وہ علم باطن اورعلم مکاشفہ ہے۔(خزائن العرفان )۔

ارشاد نبوی ب ما امرت ان الله قلوب الناس لېذا حفرت خفر الطّيّلاً پران حفر الطّيّلاً پران حفر الطّيّلاً پران حفر ا قياس سرا سرغير موزوں ب حدعلاوه ازيں انكانبى ہونا خود مختلف فيد ب - (خزائن العرفان) - تومتفق عليه كوچھوڑ كر مختلف فيه پر قياس كيونكه درست ہوسكتا ہے - (ملتّحصاً) ملاحظہ ہو (تحقيقات صفحه اسم ۲۳) -

جس سے موصوف کے موقف پر بہر حال ز د پڑتی ہے کیونکہ نفس نبوت کے ثبوت کے لیۓ اگر دعو کی واظہار نبوت لازم کہا جائے (کسا قبال ہو نفسہ) تو اس سے حضرت خضر دامثالہم علیہم السلام کے نبی ہونے سے انکار لازم آیا۔غیر لازم کہیں تو موصوف کا موقف باطل قرار پایا۔

الغرض ان کی بیتقر سریصی انہیں تی پھرمفید ہونے کے بجائے سراسر مفر ہے۔ کیونکہ انہوں نے مان لیا ہے کہ نبی ہونے کے لیۓ نبی کا اپنے وجود کو بھی خااہر کرنا ضروری نہیں چہ جائیکہ اس کے لیۓ دعویٰ واظہار واعلان لازم ہو۔اس سے ان کا کلیہ سہر حال ٹوٹ گیا۔

الحل الحل المحل المائي المائ مجمى - توقبل از اعلان واظهار بحمى آپ كى نبوت كا باطنى فيض جارى تھا - پس عدم اظهار سے نفس نبوت ميں پچھ فرق نه آيا - و الحمد اللہ على ذلك -

چنانچ علامة الوى أمام سيوطى وغير بمارحمهم الله كا قوال كى روشى ميں فرماتے ميں: ''فسانسه عليه السصلا-ة و السلام مأمور بتبليغ الحقيقة كما هو مأمور بتبليغ الشريعة ''ليحن آپ عليه الصلاة والسلام حقيقت وشريعت ( ظاہر وباطن دونوں ) كر يحكم اللى مبلغ ميں \_(روح المعانى 'پاره ۱۵' جلد لا صفح ۲۳۳ ' طبع ملتان ) \_

بناءًعليہ آپ ﷺ کے علوم باطنہ کے مبلّغ (اور عالم طاہر کی طرح عالم باطن کے نبی ) ہونے کا قول خطر الظلیٰ پر قیاس کی بنیاد پر نہیں بلکہ بیہ آپ کی مستقل شان ہے۔ پھر خصر الظلیٰ کے باطنی احکام کے مبلغ ہونے اور اپنے لیۓ علم باطن درکا شفہ کے خاص فر مانے کی صراحت ہے واضح اشارہ مل رہا ہے کہ اس سے امور خاہرہ کے

علم وتبليغ كامنتفى ہونالا زمنہيں آتا۔

علامة الوى اقام فرمات على: ''فسلكل من موسلى والخضر عليهما السلام علم بالشريعة والحقيقة الاان موسلى التكي ازيد بعلم الشريعة والخضر الله ازيد بعلم الحقيقة الخ'' (روح المعانى جلد لاصفي ٣٣٦) -

ر ہابیکہ 'ان کانبی ہونا خود مختلف فیہ ہے' الخ؟۔

تواللہ: آپ کی نبوت کا اثبات قیاساً علی نبوۃ خصر الظلامیں (کما مرّ) بلکہ خصر الظلامی مثال مصنف تحقیقات کے اس کلیہ کے بے کارکرنے کے لیئے ہے کہ نفس نبوت کے لیے بھی دعویٰ واظہار کا ہونا لازم ہے جواپنی جگہ اٹل ہے۔

**التی**: سمی مسئلہ میں بعض کے اختلاف سے اس کی حیثیت کا مطلقاً متأثر وخدوش ہونا بھی ضروری نہیں۔ بے شار مسائل میں علماء کی تحقیقات مختلف ہیں مگر اہل سنت کے ہاں ان کے بعض پہلو معمول بہ اور مختار ہونے کے باعث رائح شار ہوتے ہیں جیسے مسئلہ سماع موتی اور تاریخ ولا دت نبی ﷺ نیز نفس شب قدر وغیر ہا۔ خصر الکی جمہور اتمہ وعلماء شان کی تحقیق و فیصلہ کے مطابق نبی ہیں صرف و لی نہیں لہٰذا' د منفق علیہ کو چھوڑ کر مختلف فیہ' کا حیلہ بھی کسی طرح کار گر نہیں۔ اللہ تعالی نے ارشاد فر مایا: ''آتیہ مناہ رحمة من عند ما' ''ہم نے خصر کواپنی خاص رحمت عطافر مائی۔ (پارہ ۱۵ الکہٰ آئیت اللہ 20 )۔

Click For More Pooks



الغرض مذہب جمہور یہی ہے کہ حضرت خضر الطّن بنی ہیں جو حسب تصریح علامہ الوی مذہب منصور ہے جو سطور بالا میں مذکور ہے ۔ لہذا ' مختلف فیڈ' کا بہانہ قطعاً نامسموع ہے۔ اس سے قطع نظر کم از کم ان کی نبوت کے قائلین کے نز دیک تو عدم اظہار کے باوجود ان کی نبوت مسلّم ہوئی و ہو الـمقصود و الحمد اللہ الـمعبود ۔ و قال صلى اللہ عليه و سلم ''عليکم بالحماعة ''وايضاً اتبعوا السواد الاعظم''۔

### https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

مغالط في مرا( حضرت صديق المحاره برس كى عمر ميس ايمان ندلائ ) كاملان مصنف تحقيقات في لكھا ہے: ''حضرت مولانا مرادآبادى فرماتے ہيں كدآب في حضورا كرم ايكى ہمراہى ميں بغرض تجارت شام كاسفركيا أيك منزل پر تطہر فرمان بيرى كا درخت تھا ، حضوراس كے سايد ميں تشريف فرما ہوئ قريب ہى ايك را جب رہتا تھا ، حضرت صديق اس كے پاس چلے گئے را جب في آپ ہے كہا يہ كون صاحب ہيں جو اس بيرى كے سايد ميں تشريف فرما ہيں؟ حضرت صديق في قرمايا كہ محمد الله بين عبد الله حضرت عبد المطلب كے پوتے ہيں ۔ را جب في كہا كہ خدا كى قسم يہ نبى ہيں ہى آخر الزمان ہيں ۔ جب سيد عالم الله كى عمر شريف چا يس سال كى ہوئى اللہ تعالى في حضور كو ابنى نبوت اور رسالت كے ساتھ مرفر از فرمايا تو حضرت صديق آپ پرايمان لاتے ۔ اس وقت حضرت صديق كى عمر ارتميں سال تھى ۔ (خزائن العرفان سود) ۔

جانے کا کیا مطلب ہوگا اور حضرت صدیق کے اڑتیں سال کی عمر میں آپ پرایمان لانے کا کیا مطلب ہوگا؟ پہلے نہیں تو را ہب کے اس انکشاف کے بعد الله ارہ سال کی عمر میں کیوں ایمان نہ لائے؟ (ملحّصاً) ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفحہ ۱۲۱٬۱۳) **الجاب**:

پیش کردہ عبارت میں اس کی کوئی تصریح نہیں کہ حضرت صدیق اٹھارہ سال کی عمر میں '' ایمان نہ لائے''۔زیادہ سے زیادہ بیعد مقل اور عدم ذکر ہے ذکر عدم وفقل عدم نہیں کہ شی وجود کی دلیل ہو پس بیا عتر اض بالکل سطحی ہے جو خود عند المعتر ض بھی غلط ہے کیونکہ بے شار مسائل میں بمقابلہ کو ہا بیدوہ خود بھی اسی اصول کو پیش کر کے انکار رد کرتے رہے کہ عدم فقل عدم وجود کی دلیل نہیں جیسے صلاۃ وسلام عند الا ذان وغیر ہا غیر منصوص مسائل میں۔

بلکہاس کے برخلاف بھی خوداسی (پیش کردہ)عبارت میں مصرح ہے کہ راہب نے حضرت صدیق سے سیکہا کہ 'خدا کی قسم میہ نبی ہیں' یہی ''نبی آخرالز مال ہیں' 'تو: '' راہب کی سیہ بات حضرت صدیق کے دل میں اثر سرگٹی اور نبوّ ت کا یقین آپ کے دل میں جم گیا اور آپ نے صحبت شریف کی ملاز مت اختیار کی 'سفر و حضر میں آپ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ے جدانہ ہوتے'' ۔ ملاحظہ ہو۔ (خزائن العرفان صفحہ ۵۲ طبح چاند کمپنی)۔ جسے خود معترض نے بھی نقل کیا ہے ملاحظہ ہو (تحقیقات' صفحہ ۱۲۰) ع مدعی لاکھ پہ بھاری ہے گواہی تیری۔

روایت ہٰذا کے اس حصہ کے صحیح ومعتمد ہونے کی ایک دلیل میہ ہے کہ اس کو حضرت صدیق کے بمعنی حقیقی اوّ لُ مَنُ اَسُلَمَ ہونے کی دلیل کے طور پر پیش کیا جاتا ہے کہ باقی سب آیات اقراء کے نزول کے بعدا یمان لائے جب کہ حضرت صدیق اس وفت سے آپ کو مانتے ہیں جب حضور کی عمر شریف ہیں برس تھی اورخودان کی عمرا ٹھارہ سال تھی ۔

بناءً عليه حضور کی عمر شريف کے مهم سال ہونے پران کے 'ايمان لانے' کا معنیٰ اظہارا يمان ہوگا جب کہ اظہارا يمان پر بھی ايمان لانے کا اطلاق ثابت ومرقرح ہے۔ چنانچہ اللہ تعالی نے قرآن مجيد ميں يہودو نصار کی کے ساتھ ساتھ اہل ايمان کے ہارے ميں فرمايا:من آمن منھم باللہ واليوم الآخر جوان ميں سے اللہ اور دوزِآخر پرايمان لائے الخ۔ (پاالبقرہٰ آيت نبر ۲۲)۔

نيز فرمايا" ياايها الذين آمنوا آمنوا بالله ورسوله "امايمان والوا الله اوراس كرسول پرايمان لاوُ (پ۵النساءَ آيت نمبر ١٣٦)

نیز ملائکہ کرام کی ملاءاعلی (حاملین وطائفین عرش) کے متعلّق ارشادِباری تعالیٰ ہے: ''و یے وَمنون به''وہ اپنے رب پرایمان لاتے ہیں۔(پ۳۴ سوءُ مؤمن آیت نمبر 2)۔

الغرض حضرت صدیق الطارہ سال کی عمر ہے آپ ﷺ پرایمان رکھتے تھے پس اڑتیں سال کی عمر میں ایمان لانے کا معنی کھل کرایمان لانا ہی ہے لاغیر۔جس کی بنیا دی دجہ یتھی کہ لوگوں پر با قاعدہ سے ایمان لانے کالازم ہونا حضور کے اپنے آپ کو ظاہر کرنے پر موقوف تھا جب کہ آپ نے اس دفت خود کو ظاہر نہ فر مایا تھا کہ آپ کو اس کا حکم نہ ملا تھا۔

پھر جب راہب کے اس بیان میں سی تصریح موجود ہے کہ''خدا کی قتم میہ نبی ہیں یہی نبی آخرالزماں ہیں'' یعنی سیٰہیں کہا کہ یہ نبی ہوں گے یا یہ نبی بنیں گے تو حپالیس سال کی عمر میں نبوت ورسالت کے ساتھ سرفراز فرمائے جانے کامعنی بھی بہ ہئیت کذا سَیہلوہ فرما ہونا ہی ہوا۔

خلاصہ بیر کہ روایت وعبارت ہذا میں بیصراحت ہر گرنہیں ہے کہ حضرت صدیق راہب سے سننے کے بعد آپ ﷺ پراٹھارہ برس کی عمر میں ایمان نہ لائے پس موصوف کا بیاستدلال عدم نقل ہے ہوا جو بوگس ہے

جب کہاس کے برعکس دل سے ایمان لانے کی تصریح موجود ہے نیز حضرت صدیق سے بھی اس کی نفی ثابت نہیں ہے والحمد مللہ تعالٰی۔

نیز بیم مترض کی بالکل الٹی گنگا ہے کہ پیش کردہ عبارت میں صاف اور صریح طور پر موجود ہے کہ را ہب نے اس وقت حضور کے نبی ہونے کا بیان دیا کہ'' خدا کی قسم بیہ نبی ہیں''' نبی آخر الزمال ہیں' ۔ جے موصوف خود بھی نقل کرر ہے ہیں پھر دہ بیچی کیے جار ہے ہیں کہ'' اگر آپ وقت ولادت سے نبی تصوّالیٰ'' یعنی اپنی تر دید آپ ہی کرر ہے ہیں و لنعہ ما یقال 2 اس گھر کو آگ لگ گئی گھر کے چراغ سے۔ باقی اس موقع پر ان کا اپنے خصوم سے مطالبہ کرتے ہوئے آپ بھی کے متعاق ' وقت ولادت سے نبی میں اپنی اپنی نبی' ہونے کے الفاظ استعال کرنا' ان کا خانہ ساز اضافہ ہے کیونکہ قائلین آپ کے وقت ولادت سے نبی ہونے کی بات نہیں کرتے بلکہ ہے کہتے ہیں کہ آپ زمانہ قبل از تخلیق آ دم الک پی تو کہ ہوں کے ہیں میں اللہ تعالی علیہ وبارک وسلم ۔ جو موصوف کا ایک اور کمال ہے ولا حول و لا قوۃ الا باللہ العلی العظیم۔

مغالط فر مرتا ( ازروایت بر ، رضی اللہ تعالیٰ عنها ) کاملان '' حضرت بر ، رضی اللہ عنها سے مروی ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے محبوب کریم ﷺ کو بزرگی عطا کر نے اوران کی نبوت کی ابتداء کا ارادہ فر مایا تو آپ جس پھر اور درخت کے پاس گزرتے تو وہ عرض کرتا السلام علیک یا رسول اللہ۔ (الوفاء لابن الجوزیٰ صفح نبر لا 'خصائص بردایت ابن سعد) اگر آپ وقت ولا دت سے ہی نبی تصلح اس عمر میں بیا کرام واعز از اور ابتدائے نبوت کے لیے اللہ تعالیٰ کے ارادہ فر مانے کا مطلب کیا ہوگا؟ (ملخصاً) ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفح نبر ۱۳۱۱ اور) الحکاب:

یداعز از ظہور واظہار نبوت کے عظیم الثان موقع کی بناء پر تھااس لیے نہیں کہ آپ اس وقت معاذ اللہ نبی نہ سے نبی تو آپ خوداپنے وضاحتی ارشادگرامی کی روسے پہلے سے سے تحد سبیا و آدم ہین الروح والے حسب در نہ کیا ہیموقع 'اعز از واکرام کے لاکق نہیں تھا۔ نیز اس کا کون سالفظ ہے جس کا بیعنیٰ ہے کہ بیہ اعز از اس لیے دیا گیا کہ آپ اس وقت نبی نہیں تھے؟

الغرض بیمعترض کا خودساخت<sup>ہ عن</sup>لی اورخانہ ساز اضافہ ہے جس کے غلط ہونے کی ایک دلیل بی بھی ہے کہ حجر وشجر کی سلامی کا بیسلسلہ صرف زمانہ قربِ ظہورِ نبوت میں ہی نہ تھا بلکہ اس سے کافی پہلے بھی موجو دتھا اور اعلان نبوت کے بعد بھی ہمیشہ برابر سے جاری رہا یعض حوالہ جات حسب ذمل ہیں:

جائی :(۱) نویابارہ سال کی عمر شریف میں ﷺ جب بھری (شام) میں جلوہ گر ہوئے اور حضرت بحیرا (راہب) نے لوگوں کو بتایا کہ بیاللہ کے نبی ہیں لوگوں نے اس بارے میں تسلی جاہی تو انہوں نے فر مایا تھا: ''انکم حین اشرفتم من العقبة لم یہ ق شہر ولا حجر الاخر ساجدا و لایسہ جدان الالنہی '' جبتم فلال وادی سے گزرے ہوئے ہو گے تو کوئی بھی درخت ایسانہیں ہوگا اور نہ ہی کوئی ایسا پھر ہوگا جس نے آپ کو تجدہ نہ کیا ہو جب کہ درخت اور پھر نبی ہی کے لیے سجدہ ریز ہوتے ہیں۔

ملا حظه ہو۔(جامع تریذیٰ جلد۲ صفحہ ۲۰ مشکلوۃ 'صفحہ ۳۰ ، بحوالہ تریذی عن ابی مویٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نیز خصائص کبریٰ جلدا'صفحہ ۳۸' بحوالہ ابن ابی شیبۂ تریذی وحسنۂ حاکم وصححہ 'بیہقی 'ابوفعیم ُ الخرائطی عن ابی مویٰ ) حصوصی اس مدینہ سرید مدینہ حاکم مسلح کی سرید مدینہ تھا کہ اس میں مدینہ میں میں میں مدینہ مدینہ مدینہ مدینہ مدینہ

(۷) اس طرح اس روایت میں سیجھی ہے کہ اس وقت لوگ ایک درخت کے سامیہ میں بیٹھے تھے سامیہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کی جگه ختم ہوگئی تھی آپ بی دهوپ والی جگہ پر بیٹھ گئے تو ''مال فئی الشحرة علیه ''ور خت نے اپنی ٹہنیوں کو آپ پر پھیلا کر آپ پر سابیکر دیا۔ جس پر حضرت راہب نے فرمایا: ''انتظروا الی فئی الشحرة مال علیه '' آپ کے نبی ہونے کی مزید دلیل دیکھو کہ در خت نے اپنی ٹہنیاں پھیلا کر آپ پر سابیکر دیا ہے۔ (الخصائص الکبر کی جلدا صفحہ ۸۳ بحوالہ جات مذکورہ)

(۳) آ پﷺ نے صحابہ کرام سے ارشاد فرمایا: ''انسی لاعی ف حجرا بمکۃ کان یسلم علی قبل ان ابعث انسی لاعرفہ الآن ''شہر کمہ میں ایک پھر ہے جسے میں اب بھی جامتا پہچا نتا ہول زمانہ قبل از اعلان نبوت میں میرا جب بھی اس سے گزر ہوتا'وہ مجھے سلام کرتا تھا۔

ملا حظه ہو۔ (مسلم صفحہ ۲۰ نز مذی جلد۲ مشکو ۃ 'صفحہ ۴۲۵' بحوالہ مسلم عن جابر بن سمرۃ ﷺ ۔ نیز خصائص کبرکٰ جلدا 'صفحہ ۹۸ ) (بحوالہ طیالسیٰ نز مذی ' بیہیق' مسلم عنہ۔ نیز الوفاء عربیٰ صفحہ ۱۲۱' نیز اردوتر جمہ الوفاء ُصفحہ ۱۹۷' مترجم معترض ) ۔ نیز سیرت حلبیہ جلدا'صفحہ ۲۲۲' سیرت محمد بیہ جلدا'صفحہ ۳۵ للاا مام دحلان المکی ۔

(۹۴) نیزارشادنبویہ:''لما اوحی اللہ تـعـالٰی الی جعلت لا امربحجر ولا شحر الا قــال السـلام علیك یـارسول اللہ''<sup>ی</sup>ینیابتداءوی علی کےزمانہ میں میراجس بھی پتمراوردرخت سے گزرہوتا تووہ کہتا السلام علیك یا رسول اللہ۔

ملا حظه بور (الخصائص جلدا صفحه ۹۸ بحواله بزار وابونعيم عن ام المؤمنيين الصديقة رضى اللّدعنها نيز سيرت حلبيه صفحه ۲۲۲) نيز الوفاءلا بن الجوزي صفحه ۲۱ عن جابر بن سمرة ﷺ، ولفظه لها سكانت ليالي بعنت نيز اردوتر جمه الوفاء ازمعترض صفحه ۱۹۷)

یر و مردمی بروی خوب کی بروی رو محمد مل کی کی بی بنت یر اردر در مدیر رو سر سر الله دو جراح میں تشریف لے جل میں بھی حضور کی غلامی میں تھا''ف ما است قب ل ، حب ل و لا شحر الاو هو يقول السلام عليك يا رسول اللہ توجو بھی پہاڑو پھر اور درخت سامنے آیا تو وہ یہی کہتا تھا: ''السلام عليك يا رسول اللہ''۔

ملاحظه مو (تر مذی جلدا مفید ۲۰۳ مشکو ة صفحه ۵۴ بحوالدتر مذی دداری منیز الحصائص جلدا مفحه ۱۳ بحوالدداری تر مذی وحسنهٔ حاکم وضحه طبرانی ایونعیم ویبیقی ملامه سیوطی فرمات میں بیبیقی کی ایک روایت میں میدیمی ہے کہ 'و انسا است معه نے فرمایاان کے سلام کی آوازیں محصے بھی سنائی دیتی تفیس میڈ الوفاء صفحه ۱۴ نیز اردوتر جمه الوفاء ازمغترض صفحه ۱۹ نیز سیرت محمد مید للا مام دحلان المکی جلدا مصفحه ۱۵ اسیرت حلبیه صفحه ۲۲۳)۔

(4) آپ ﷺ جب کفار مکہ کی ایذاؤں ہے دل تنگ ہوئے تو اللہ تعالیٰ نے براہِ راست اور بواسطۂ جبریل الظلیق آپ کو آپ کی شان دکھا کر آپ کوخوش کرنے کے لیۓ آپ کے سامنے موجود درخت کے متعلق

فرمایا آپ اسے اپنی طرف بلائیں۔ آپ نے اسے بلایا''ف حداء ت ف ف امت ہین یہ دیہ فقال مرها فلتر جع فا مرها فر جعت ''تو وہ چل کر آیا اور آپ کے حضور کھڑا ہو گیا۔ فرمایا سے واپس چلے جانے کا تھم دیں۔ آپ نے اسے تھم دیا تو وہ دالیس اپنی جگہ چلا گیا۔ اس پر آپ کا ملال جا تار ہا۔ (ملحصاً)۔

ملا حظه ہو(مثلو ۃ'صفحہ ۴۹۵' بحوالہ دامی عن انسﷺ۔ نیز الخصالص الکبر کی ْجلدا ْصفحہ ۱۲۱' بحوالہ این ابی شیبڈا بویعلیٰ ٔ دارمیٔ سیمیق دابونیم عنہ۔ نیز بحوالہ میبقی عن الحسن نیز بحوالہ ابونیم عن جابر نیز بحوالہ ابن سعد ٗ ابویعلیٰ بزارٴ بیہق دابونیم بسندحسن عن عمر بن الخطاب رضی الله عنہم اجمعین ) ۔

(٨) حضرت ابن مسعود ﷺ سے روایت ہے کہ جب آپ ﷺ جنات کے پاس انہیں پیغام حق پہنچانے گئے تصلح ''اذنت بھہ شہرہ '' درمیان میں تو سط ایک درخت ہی بناتھالیتی اس نے آپ کے رسول خدا ہونے کی گواہی دی تو بتات ایمان لائے۔

ملاحظه بو (مشكوة شريف صفحة ۵۴۳ ، بحواله صحيحين نيز سيرت حلبيهُ جلدا صفحة ۲۲۴ طبع بيروت ) -

(۹) حضورانور بی سفر میں ایک مقام پر آ رام فر ماہو بے اس دوران ایک درخت زمین کو چیرتا ہوا آیا کچھ دیر آپ کے قریب رہ کر پھراپنی جگہ جا کھڑا ہوا۔ صحابی ذیثان حضرت یعلیٰ بن مرہ بی فرماتے ہیں آپ جب بیدارہو نے تومیں نے بیدواقعہ عرض خدمت کیا تو آپ نے فرمایا: '' کسی شہر ہ استاذنت ربھا فسی ان تسلّم علی رسول اللہ فاذن لھا ''اس درخت نے رب تعالی سے عرض کی کہ میں تیر رسول کو سلام کرنا چاہتا ہوں تو اس نے اسے اس کی اجازت دے دی پس وہ مجھ سلام کرنے آیا تھا (ملحصاً) (مقلوۃ ہ

(+) سید عالم ﷺ نے ایک سفر کے موقع پر ایک اعرابی کو اللہ تعالیٰ کی الوہیت اور اپنی عبدیت و رسالت کے ماننے کا حکم فر مایا تو اس نے کہا اس کی دلیل کیا ہے؟ تو آپ نے وادی کے کنارے کھڑ ہے ایک درخت کی طرف اشارہ فر ماتے ہوئے اسے بلایا تو وہ چل آپ کے سامنے آ کھڑا ہوا آپ نے اسے تین بار گواہی دینے کا فر مایا اس نے حکم کی تغییل کی اس کے بعد وہ واپس اپنی جگہ پر چلا گیا۔ (مقلوۃ صفحہ ۲۵، بحوالہ رضی اللہ عنہا داری من این عمر صفحہ)۔

(۱) حضرت ابن عباس رضی الله عنهما سے روایت ہے کہ ایک اعرابی نے آپ ای سے حض کیا: ''بم اعسر ف انك نبسی '' مجھے کیسے پتہ چلے کہ آپ الله کے نبی ہیں؟ تو آپ نے سامنے موجود محجور کے درخت کی سیپ کے متعلق فر مایا کہ میں اسے بلالوں تو وہ اس کی گواہی دے گی اس کے بعد آپ نے اسے اسپنے پاس بلایا:

''فحعل ینزل عن النحلة حتی سقط الی النبی صلی الله علیه و سلم ثم قال ارجع فعاد فاسلم الاعرابی ''وہ تحجور کے درخت سے اتر کرنبی کریم ﷺ کے پاس آگئ پھر آپ نے اسے واپس جانے کا فرمایا تو وہ اپنی جگہ لوٹ گئ بیدد کی کر اعرابی نے اسلام قبول کرلیا۔ ملاحظہ ہو (جامع تر ند کی جلد اصفیہ ۲۰۱۰ طبع دبلی)۔ (۲۱) ایک اعرابی نے عرض کی میں مسلمان تو ہوں لیکن مزید اطمینان قلبی درکار ہے۔ فرمایا کیا جائے

موجی کر ایک ایک الرابی کے حرک کی یک سممان وہوں ین طریداسیان میں درہ ارجے سرمایا لیا چاہے ہو؟ عرض کی: اس درخت کو عظم دیں کہ آپ کی خدمت میں آجائے فرمایا تم چلے جاوَاورا سے بلالا وَ۔ اس نے جا کر اس سے کہا تجھے رسول اللہ ﷺ یا دفر مارہے ہیں۔ درخت نے زور لگا کرز مین سے اپنی جڑیں نکالیں اور آپ کی خدمت میں آ کر عرض کی: السلام علیك یار سول اللہ ۔ اعرابی نے کہا بس بس (تسلّی ہوگئی ہے) اس کے بعد آپ ﷺ نے اسے واپس جانے کا تھم فر مایا تو ہوا پنی جگہ لوٹ گیا۔ (ملتّے ما)

ملا حظه بهو (الزبدة الزكيه في حرمة تجدة التحية ُ صفحه نمبر ٢٢ ُ حديث نمبر ١٢ ُ مؤلّفه اعلى حضرت رحمه الله تعالى بحواله مسند بزارُ متدرك حاكم ُ دلاكل ابي نعيم ُ سببيه الغافلين للا مام ابي الليث عن بريدة بن اليحسب ﷺ )

ان احادیث صیحہ کثیرہ سے معلوم ہوا کہ درختوں اور پھروں کے سلامی پیش کرنے کا اعز از صرف زمانۂ قرب ظہور نبوت میں ہی نہیں تھا بلکہ بیسلسلہ پہلے سے تھا جو بعداز اعلانِ نوّت بھی ہمیشہ جاری رہا۔ پس مغترض کا اسے زمانۂ قرب ظہور نبوّت میں شخصر بتانا خلاف واقعہ ہے لہٰذااس کی بنیاد پر کیا گیا عدم نبوت کا استدلال بھی خود بخو دغلط ہو گیا۔

علاوہ ہریں موصوف نے قرب ظہور نیز ت میں درختوں اور پھروں کے یارسول اللہ کہنے کو مان کراپ موقف کا خود ہی قلع قمع کردیا ہے کیونکہ اب تک وہ پورا پورا حساب بتا کریمی کیے جارہے تھے کہ آپ پھ چالیس سال اورا تناوفت بعد ہی نبی بنے جب کہ یہاں وہ اس کے برعکس قبل از اعلان نبز ت آپ کے نبی ہونے کا قرار کررہے ہیں ۔اگر چتھوڑے وفت کے لیے ہی اقرار کیا ہے تا ہم اس سے ان کا موقف سم رحال کا فوراور ہیا، منثور ہوگیا ہے ۔و الحمد اللہ علی ذلك۔

رب پیش کرده روایت کے الفاظ 'و ابتداء ہ بالنبو ۃ ''؟ تویی میں پچھ صفر یا مترض کو پچھ مفیر میں ہیں کیونکہ ان میں نوّت سے مراد وحی جلی ہے نفس نوّت اور وجو دِنوّت نہیں کہ اس کا تو پہلے سے موجود ہونا دیگر احادیث صححہ کثیرہ سے ثابت ہے جیسے حدیث کنت نبیا و آدم بین الروح و الحسد'' و غیرہ۔ و الحمد للہ رب العلمین و الصلوۃ و السلام علی من کان نبیا و آدم بین الماء و الطین و آلہ و صحبہ و تبعہ و علینا منہ م احمعین۔

## https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

**مغالط فمبر ۱۳** ( نزول وحی کے بغیر نبز ت نہیں جو بھر چالیس سال آئی ) **کاملا**نہ معترض فریق کا بیان ہے کہ : O '' حصرت علامہ امام زملکانی کا ارشاد ملاحظہ فرماویں: نبی ﷺ کے لیۓ فارس کی آگ بچھ گئی حالانکہ

ہزارسال سے مسلسل جل رہی تھی اور تبھی نہیں بچھی تھی' بیدآ گ ولادت پاک کے موقع پر بچھی اور بیدوافعہ آپ پر وی کے نزدل سے چالیس سال قبل رونما ہوا۔(جواہ<sup>ر</sup> <sup>پ</sup>ا صفحہ نبر ۱۲۱)

نیز ت کے لیۓ وحی کا نزول لا زم اور ضروری ہے خواہ وہ اس نبی کی ذات کی تکمیل کے لیے ہو جیسے کہ محد ثین کا مذہب ہے یا امت کی تبلیغ کے لیے ہو جیسے علماء کلام کا مذہب ہے۔اور جب وحی عمر شریف کے چالیس سال گزرنے پر نازل ہوئی تونیز ت بھی اسی وقت سے ثابت ہو گی نہ کہ نہزت کا ثبوت وحقق پہلے ہو جائے اور وحی کا نزول بعد میں ہو۔ (تحقیقات صفی نبر ۱۵۳ '۱۵۱)۔

O علامہ فضل رسول بدایونی فرماتے ہیں: شیخ عز الدین ابن سلام نے فرمایا کہ نیز ت وحی کا نام ہے (المعتقد المنتقد، صفحہ ۱۰۵) مزید فرماتے ہیں: ''مترقت اللہ کی وحی کو سننے کا نام ہے فرشتہ کے واسطہ سے ہویا بلا واسطہ' ۔ (تحقیقات صفحہ نبر ۲۵۱) ۔

O علامہ آلوی نے ماکنت تدری کی تشریح کرتے ہوئے تحریفر مایا کہ اس امریس کوئی شک نہیں کہ نبی یاک ﷺ وحی سے پہلے نبی نہ تھے۔(تحقیقات صفحہ نبر ۲۱۳)

O امام رازی فرماتے بیں: فلماء حاءت النبوة والتکليف عرف انه کيف ينبغي له ان يطيع ربه ( کبير جلدا ا صفح ۲۰۸ )

O حضرت صدرالشریعہ بہارشریعت (جلداوّل صفحہ ۱۰) پر فرماتے ہیں کہ '' نبی ہونے کے لیےاس پر وحی ہونا ضروری ہے خواہ فرشتہ کی معرفت یا بلا داسط''۔

اکابرتو فرمائیں بیڈیت کا ثبوت وحی کے بغیرنہیں ہوسکتالیکن ہمارے مہربان فرماتے ہیں کہ جو دحی سے يهلينة تنهاف ودكافر بابصدرالشريعه يركيافتوى لاكوموكا؟ (تحقيقات صفحه ٢٥٧) علامہ سید محمود رضوی فیوض الباری (جلدا'صفحہ ۲۸٬۴۳) پر ارشاد فرماتے ہیں'' نبی ہونے کے لیے دحی ہونا O ضرورى ب وحى نبوّت ك مترادف ب-حضرت تونیزت اور دحی کومترادف قرار دیتے رہے ہیں' آج کل وحی کے ذریعہ نبزت ماننا کفر کے مترادف ب\_\_(تحقيقات صفحة ٢٥٢) یشخ محقق فرماتے ہیں : جب وی کے دن قریب آ گئے تو آنخصرت ﷺ خلوت اور عبا دت میں اکثر O مشغول ربن لگتا آئكها گاه آپ پردی دارد ہوئی اور قر آن مجید کانزول ہوا۔ (تحقیقات صفحہ ایما ۲۰۰۰) *علامہزرقانی فرماتے ہیں*:اذا لاحہلاف فی انه صلی اللہ عملیه و سلم اقام اربعین سنة لا 0 یہ و حیٰ الیہ اس امر میں کوئی اختلاف نہیں کہ آنخصور جالیس سال اس حال میں رہے کہ آپ پر وحی نا زل نہیں ہوتی تھی۔(اور بیہ سلم امرہے کہ وی کے بغیر نبوّت ثابت نہیں ہو سکتی )(تحقیقات صفحہ ۱۸۷) حضرت دا تا فر ماتے ہیں جب تک وتی نہیں آئی تھی سب آپ کی تعریف کرتے بتھے بعد ہ سب لوگ О آب ك مخالف بو كئ . ( كشف صفي نبر ٥٠) (تحقيقات صفي نبر ٢٢٩٨) (ملتخصاً) **الجماب فمبرا**: معترض فریق نے اس مقام پر سخت مغالطہ دہی سے کام لیا ہے جس کی جتنی مذمت کی جائے کم ہے یعنی بیتا مرد بنے کی مذموم کوشش کی گئی ہے کہ قاملین ہو ت سرکار ﷺ وی کے بغیر آپﷺ کو نبی مانتے (اورقبل دحیٰ نبوّت کے قائل ) ہیں جوقطعاً بے بنیاد ہے۔ کیونکہ قائلین کا موقف اس سلسلہ میں بیہ ہے کہ اللد تعالى في آب الله تعلم از زمانة تخليق آ دم الطيرة بي بنايا تواس وقت آب كودي موت جي فرمائي اور نوّ ت مجمی شان اوّلیت و آخریت والی عطافر مائی یعنی باطنی اورر وحانی طور پراسی زمانہ سے آپ کا فیضان جاری ہوا۔ ایسا کہ جتنے نبی اوررسول تشریف لائے سب نے آپ سے قیض پایا اوراس دنیا میں آپ کا اس شان سے ظہور سب سے آخر میں ہوا۔ پھر چونکہ نبر ت دراصل آ پ کی روح مبارک اور حقیقت مقد سہ کی صفت ہے خواہ آ پ جس بھی عالم میں ہوں اور نبتو ت کوز وال بھی نہیں اور نہ ہی اس نبتو ت کے اس کے بعد اس کے زائل ہوجانے کی کوئی دلیل ہے بلکہ حدیث متیٰ و جبت لك النبوۃ الخ میں اس كے عدم زوال كى تصريح بھى موجود ہے جس

کا خلاصہ میہ ہے کہ صحابہ کرام رضی اللمعنہم نے آپ سے پوچھا کہ آپ نبی کب سے ہیں؟ تو فر مایا زمانہ تخلیقِ آ دم الطّیٰلا سے بھی پہلے نبی ہوں۔ بناءًعلیہ آپ اس کے بعد ہو ت سے مقصف رہے۔ عالم ذرّ عالم اصلاب و

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ارحام اورعالم بطن میں بھی اورلباس بشریت میں ملبوس ہوکراس جہان میں جلوہ گرہونے کے بعد چالیس سال کی عمر شریف تک بھی۔ جب کہ نبوّت کے لیے ایک باروحی ہوجانے کے بعد مسلسل بلا انقطاع ہر لمحہ وحی ہوتے رہنا بھی پچھ لازم نہیں ورنہ خود اعلان نبوّت کے بعد بھی خالی لمحات میں عدم نبوّت کا قول کرنا پڑے گا جو کفر ہے۔سور کا علق کی آیات کے نزول کے بعد عرصہ تک وحی نہ آئی۔ نیز سور کہ واضحیٰ کا پس منظر بھی اس کی دلیل ہے۔ کے سات کے زبیا الخ کی تشریح میں امام عارف باللہ شعر انی کا بید حوالہ پیش کیا جاچکا ہے: ''ف ان السنبو ہ

> لاتكون الا بمعرفة الشرع المقدر عليه من عند الله تعالى (اليواقيت صفح ٢٥٥) . .

نیز خود مؤلّف تحقیقات کے صریحی اقراریات ہے ثابت کیا جاچکا ہے کہ آپ ﷺ قبل زمانۂ تخلیق آ دم الظّنظ بالفعل نبی تھے۔

> ملاحظہ ہوتنبیہات ٔ جلدا ڈل مقدمۃ الکتاب۔ جواس زمانہ میں آپ پر دحی نوّت کے نا زل ہونے کابیّن شوت ہے ﷺ

علاده ازیں جب نبر تاس زمانہ میں (حدیث متی و جبت لك النبو ة الخ اور اقرار بات معترض سے) ثابت ہے اور اب وہ یہ بھی صراحت کے ساتھ لکھر ہے ہیں کہ وحی اور نبوت ایک دوسر ے کے مترادف ہیں یعنی جو وحی ہے وہی نبر ت ہے اور جو نبر ت ہے وہ ی وحی ہے تو یہ بھی مانحن فیہ کی واضح دلیل اور اس زمانہ میں وحی نمر ت کا روشن ثبوت ہے ۔ الغرض قائلین نبر ت وحی نمر ت کی بنیا د پر آپ بھی کی نبر ت کے قائل ہیں ۔ وحی کے بغیر نہیں اور وہ حسب تفصیل مذکور ثابت اور اٹل حقیقت ہے وحی کے نبر پر آپ متل کی نبر تا معترض کی متراد میں سخت مغالطہ دہی پر مینی ہے جو شد یہ قابل مذمت ہے۔

مإدامت سیحاب:

ر ہیں پیش کردہ عبارات؟ تو وہ معترض کو پچھ مفیداور ہمیں کسی طرح مضر ہیں کیونکہ ان میں بعمر چالیس سال جس دحی کے زول کا ذکر ہے وہ وحی بالقرآن ہے جس کے بارے میں قائلین نبوّت کا بھی یہی نظریّہ ہے کہ نزول قرآن کا آغاز آپ بھٹی کی چالیس سال کی عمر شریف میں ہی ہوا جب کہ بیدو می شروع میں عطاء نبوّت کے موقع والی دحی کے خلاف نہیں یعنی ایک کا ذکر ماعدا کی نفی کو مستلزم نہیں نیز یوں بھی نہیں کہ اس میں اس زمانہ کی دحی کے آنے کی تر دید ہو۔ الغرض دحی بالقرآن خدیث کے نُٹُ نَبِیَّ الْح کے صفحون کے معاد اللّٰہ باطل

علادہ ازیں بے شاراجلّہ نے دحی بالقرآن کے حوالہ ہے' قبل الو حی'' کے لفظ بھی لکھے اور ساتھ ہی بیہ

بھی تصریحات فرما ئیں کہ آپ ﷺ بعدولادت باسعادت تا آغاز نزولِ قر آن بھی نبی تصنیز یہ بھی کہ چالیس سال تک آپ کونبی نہ ماننا سلب نوّت کے معنیٰ میں ہے جو درست نہیں ۔ مثلاً امام آجری رحمۃ اللہ علیہ کی یہ عبارت'ان نبیہ نا صلی اللہ عسلیہ و سسلہم لہم یہ زل نبیا من قبل حلق آدم (الیٰ) حتی نزل علیہ الوحی''(ملحّصاً)۔

**نیزامام سالمی کی بیمبارت**: لان المنبی کان نبیا قبل البلوغ وقبل الوحی کما انه نبی بعد الوحی وبعد البلوغا*لخ* 

> نیز علامه ابن رجب وغیره کی بیعبارت: انه صلی الله علیه و سلم ولد نبیا الخ۔ جوکم وبیش چالیس اقوال بیس۔ ملاحظہ و تنبیبہات جلد اوّل باب ہفتم ولیل نمبر ۲۳۹۰ تا ۲۳۹۲۔

جس سے بیامرروز روش کی طرح واضح ہو گیا کہ چالیس سال کی عمر شریف میں وحی آنے کے ذکر پر مشتمل اقوال چالیس سال سے پہلے والی نبوّت کی نفی کی دلیل نہیں ہیں بلکہ پیش کردہ عبارات کے لکھنے والے علاء میں سے بیشتر حضرات کی بھی ایسی تصریحات موجود ہیں جن میں آپ بھی کے پہلے سے نبی ہونے کی توضیحسیں ہیں جواس امر کی روش دلیل ہے کہ ان کی پیشِ نظر عبارات کونفی نبوّت کی دلیل سمحصنا از حد غلط ہے۔ جب کہ ان سے سیم علی ثابت نہیں کہ وہ اس نبوّت کے زائل ہوجانے کے قائل تھے بلکہ ان میں سے بعض سے اس کے برعکس ثابت ہے۔ بعض حوالہ جات حسب ذیل ہیں:

چنانچدامام علامداین ز ملکانی رحمة اللہ تعالیٰ جن کی عبارت معترض نے سرفہرست نقل کی ہے اپنے اس رسالہ کے خطبہ میں فرماتے ہیں :و حصہ بیعموم البعثة الی الحلائق اجمعین یعنی حمہ ہے اللہ کے لیے جس نے آپ بیکی کو بلاا سثناءتمام مخلوق کے رسول ہونے کی خصوصی شان عطاء فرمائی۔

تھوڑاسا آ گے فرماتے ہیں: ''ف ان کسان نبیا و آدم منجدل فی طینة ''لیعنی آ پ ﷺ اس زمانہ سے نبی ہیں کہ جب آ دم الظلا بھی معرض وجود میں نہ آئے تھے۔ملاحظہ ہو (جواہرالیحارُ جلد م'صفحہ ۱۱٬۵۱۱ بحوالہ رسالہ بجالۃ الراکب فی ذکرا شرف المنا قب طبع مصر)۔

نیزامام اہل سنت حضرت مولا ناالشاہ فضل رسول بدایونی رحمۃ اللہ علیہ ارقام فرماتے ہیں کہ آپ ﷺ بلا استثناء کا سُنات عالم کے ہر ہرفرد (حیوانات ُنبا تات اور جمادات ) کے رسول ہیں ُاییانہیں ہے تو گوہ اور حجر وشجر نے آپ کی رسالت کی گواہی کیوں دی۔ نیز اللہ تعالیٰ کا ارشاد ُ'لیہ کے و ن لہ لعلمین ہذیراً ''اور حدیث نبوی

ارسلت الی الحلق کاف<sup>ہ بھ</sup>ی اس کی دلیل ہے۔(ملخصاً)۔ **اول انٹل :** عبارت ہذا آپ ﷺ کے اوّل انخلق ہونے نیز آپ کی نبوت کے قدم کی دلیل ہے ورنہ کا مُنات کے ہر ہرفرد کا آپ کے دائر ہُنوّت ورسالت میں ہونا درست نہیں رہے گا۔ امام اہل سنت اعلیٰ حضرت مولا نا الشاہ احمد رضا خاں علیہ الرحمۃ والرضوان نے اس کی مزید دلائل

ے تائیدوتو ثیق فرماتے ہوئے فرمایا کہ حضرت مصنف قدس مر ہ کا اس پرولائل لانا' امارۃ اختیارہ فان الت علیل دلیل التعویل و هو المختار عندنا و به نقول ''اس امرکی غمازی کرتا ہے کہ ان کا مختاری پی ہے کیونکہ کسی مسئلہ کی دلیل سے توجید بیان کرنا اس پر اعتماد کرنے کے مترادف ہوتا ہے جب کہ ہمارا مختار بھی بہی ہے اور ہم اسی کے قائل ہیں۔ (ملخصا) ملاحظہ ہو (المعقد المنقد مع المعتمد المستد 'صفح نبر ۲۱' ملی متا ہ کی اس سے ز نیز حضرت مدور تا پنی اسی کتاب میں تمہیدا ما مسالمی کے حوالہ سے استناداً لکھتے ہیں: ''و مس حوز

زوال السنبو-ۃ من نبسی فانہ یصر کافرا<sup>ً</sup> ''<mark>یعنی جوکسی نبی کی نبز ت کوزائل ہونا جائز ب</mark>تائے وہ اپنے اس نظرتیہ کے باعث کافر ہے۔اعلیٰ حضرت رحمۃ اللہ تعالیٰ نے اسے رد نہیں فرمایا بلکہ برقراررکھا ہے۔ملاحظہ ہو۔ (صفر نبرے)'طبع ذکور)

الل : جب آپ ﷺ کانبی ہونا پہلے سے ثابت ہے اور زوال نوّت درست نہیں تو اس کالا زمی نتیجہ آپ کی اس نوّت کا بقاءود دام ہے و ہو الے مقصود۔ نیز معترض فریق کا اس سے فتو کی لگوانے کا شوق بھی پورا ہوجا تاہے۔

**م اقرل:** اس سے حضرت بدایونی کے ساتھ ساتھ اعلیٰ حضرت کے عقیدہ کی بھی وضاحت ہوگئی کہ آپ بھی حضورا قدس ﷺ کے قدم نوّت کے قائل ہیں۔رحمہما اللہ تعالیٰ۔

اس پر آپ کی مزید عبارات تنبیہات جلداوّل میں تفصیل سے پیش کی جا چکی ہیں انہیں ادھر ہی دیکھ لیاجائے کیونکہ اعادہ موجب طوالت ہے۔ملاحظہ ہو۔ (صفحہ ۴۳٬ باب ہفتم' تحت دلیل نمبر ۲۲۹)

بناءً عليداعلى حضرت كى پيش كرده عبارت كوفى منوت كى دليل قراردينا بالكل غلط ہے جو توجيد المقول بها لا يرضىٰ به قائله كے قبيل سے ہے جس كا مطلب و،ى ہے جو عرض كيا جاچكا ہے كہ اس ميں وى بالقرآن كى آمد كى نفى مقصود ہے جس كے قائلين نبوت بھى منكر نہيں ہيں۔ حضرت صدرالشريعہ جن كى عبارت سے مغالطہ ديا گيا ہے اس بہايشريعت ميں صراحة مديم كھ يکھے

مرک شکردا مرجبہ کا کا عبادت سے معاصد دیا سالیے ہوا، کا جو ترجن میں کا اراحہ دیا کا طلب ہیں کہ آپ ﷺ کی نبز ت کے متعلق''عقیدہ'' بیہ ونالازم ہے کہ''سب سے پہلے مرتبہ' نبز ت حضور کوملا'' الخ۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ تنبيبهات بجواب تحقيقات Z0Z بأبستهم نیز ریبھی ارقام فرما دیا ہے کہ نبوّت کے بارے میں بیعقبیدہ رکھنا بھی ضروری ہے کہ''جو خص نبی سے نبوت كازوال جائز جان كافر ب ` - (صفح نمبر ٢١ طبع لا مور ) تفصیلی عبارات مع مزید دیکھنے کے لیے ملاحظہ ہو۔ (تنبیہات ٔ جلدا ُصفحہ ۲۰۳ ٗ ہاب چہارم نیز صفحہ ۴۲۳ ٔ ہاب ہفتم)۔ الذل اس قدر وضاحت کے باوجود حضرت صدر الشریعہ کو حضور اقدس ﷺ کے قدم نیز ت کا قائل نہ ہونا ظاہر کرنا کمال دیانت داری نہیں تو اور کیا ہے؟ علامہ سیدمحموداحمد رضوی علیہ الرحمۃ بھی صراحۃ لکھ گئے ہیں کہ'' آ پ کواس وقت نبوّ ت مل چکی تھی جب كرآ دم الكليلة بإنى ومنى كدرميان تنظ ملاحظه مو . (دين مصطفى المله عنه مردم ٥٠٠٠) اس ہے بھی بیامررو زِروشن کی طرح واضح ہوجا تاہے کہ علامہ موصوف کی پیش کردہ عبارت کوففی نہوّ ت کی دلیل بتا ناخودان کے نز دیک بھی غلط اوران کے نظر تیہ کے خلاف ہے۔ پیش کردہ عبارت میں ان کانبۃ ت ووگی کومترادف کہنا بھی ہمارا مؤید ہے کیونکہ نبۃ ت جب پہلے سے ہونا ثابت ہےتواس کا واضح مطلب بیہوا کہ آپ ﷺ پر دحی کا نز ول بھی اس دور میں ہونا لا زم ہے۔ ر ہے حضرت شیخ محقق 🚓 ؟ تو وہ بھی مدارج الدیو ۃ ' جلد۲' صفحہ ۳ وغیرہ میں تصریحات فر ماچکے ہیں کہ آ پ ﷺ بلاا انقطاع زمانة قبل ازتخلیق آ دم الطلي سے بالفعل نبی ہیں جس کا خود معترض کوبھی اقرار ہے۔ ملاحظه بو\_(تحقيقات صفحة نمبر ٢٠٧) نیزیکمیل الا میران ( مترجم اردوصفه ۱۱ اطبع لا ہور ) میں بید بھی ارقام فرما چکے ہیں کہ : '' انبیاء علیہم السلام تبھی معزول نہیں ہوتے اللہ تعالیٰ نے جومراتب و درجات رسالت انہیں عطاءفر مائے ہیں وہ ان سے بھی نہیں چھینتا''اھ۔ اس کا بھی لازمی نتیجہ یہی نکلتا ہے کہ آپ ﷺ کی اس عالم کی نبوّت ہمیشہ ہمیشہ باقی رہی اور آپ اپن ولادت باسعادت کے بعد چالیس سال کی عمر شریف میں بھی حضرت شیخ کے نزدیک نبوت سے متصف تتھے پس ان کی پیش کردہ عبارت کواس کے برخلاف سمجھنا کسی طرح صحیح نہیں' ۔ امام علامہ زرقانی رحمۃ اللّٰدعلیہ نے بڑی تفصیل سے لکھا ہے کہ آپ ﷺ کی نبوت ِ مقدّ سہ آ پ کی وفات کے بعد بھی اسی طرح باقی ہے جس طرح حیات خلاہرہ میں تھی انقطاع کا قول تھین اقدام ہے ۔ بعض ائمة اہل سمّت كواس كا قائل بتانا يارلوگوں كاان پر شديدافتراء ہے (ملحّصاً) ۔

ملاحظه بور (زرقانی شرح مواجب جلده ، صخی نبر ۱۹۹ ، صخی نبر ۱۹۹ ، طبخ معر) نیز علامة مسطلانی رحمة اللد تعالی علیه نے مواجب میں کئی مقامات پر آپ سلی کی نیو ت کے نقدم کا قول فر مایا جسے علامہ زرقانی نے شرح میں رد نہیں فر مایا ۔ اس سے بھی ان کے نظریّه کی نشا ند ہی ہوتی ہے۔ علامة سطلانی نے آپ سلی کی وفات کے بعد آپ کی نیو ت کے هی تی ہونے کی توجیه میں لکھا ہے: ''لان ال مت صف ب النبو۔ قو الرسالة و الایہ مان هو الروح و هی باقیة لا تتغیر بمو مت کی نوا بدن جس میں ظاہر کی وفات سے مراصل روح کی صفت بی جب کہ روح بالا جماع فناء سے بالہ من المان میں جس کی توجیه میں لکھا ہے: ہے جس میں ظاہر کی وفات سے کو کی تعذیب میں آتا۔ (مواجب مع زرقانی خلد الا محل من میں کی تعدیم معر)۔

**الحلق:** علامہ زرقانی نے اسے رد تنہیں فرمایا پس جب نیز ت ورسالت روح کی صفت ہے تو روح جہاں کہیں اور جس لباس میں بھی رہے اس کا وہ وصف بھی باتی ہوگا بناءً علیہ علامہ قسطلانی اور علامہ زرقانی ( نوراللہ مراقد حما) کے نزدیک بھی حضور کو جو نیز ت قبل از زمانہ تخلیق آ دم الطفلا کی اس کے بعد کے تمام ادوار میں ہمیشہ ہمیشہ باتی رہی جس میں بعد از ولا دت باسعادت تا عمر مبارک چالیس سال کا زمانہ بھی شائل ہے۔ لیں معترض کا نہیں اس نیز ت کا قائل نہ ہونا بتانا خود ساختہ اور ایجاد بندہ ہے۔

مقتدائے اہل سنّت امام فخر الدین رازی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ (جن کی عبارت سے مغالطہ دیا گیا ہے) محصی آپ کی تقدم نوّت کے قائل ہیں۔علام یلی القاری علیہ الرحمۃ تحریفر ماتے ہیں: ''ق ال الامام فحر الدین الرازی الحق ان محمداً کی قبل الرسالة ما کان علی شرع نبی (الیٰ) کان فی مقام النبوّ۔ة قبل الرسالة ''یعنی امام فخر الدین رازی نے فرمایا کہ تن ہیہے کہ آپ کی اعلان نوّت سے پہلے کسی نبی کی شریعت کے پابند نہ بنے کہ آپ کسی نبی کے اُمتی نہیں آپ قبل از اعلان نوّت مقام نوّت پر فائز تھے۔ (ملحضاً) (شرح فقد اکبر صفحہ ۲ ، طبح کر آچی)۔

الل عبارت بذاد عوت رجوع (صفر نبر ۱۴ صفر نبر ۱۵ صفر نبر ۲۳ صفر نبر ۲۳ طبع لا ہور) تنبیبهات جلدا ، صفحه ۲۰۰۵ میں مفصّل بیش کی جاچکی ہے۔ فمن شاء الاطلاع علیها فلیر جع الیها۔

خلاصہ بیہ کہ پیش کردہ عبارات کے تحریر کرنے والے ائمہ وعلاء رحمہم اللّٰدا جعین آپ ﷺ کے تقدم

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

نیز ت نیز عدم جواز سلب نیز ت کی تصریحسیں فرما چکے ہیں اس لیے ان کی ان مبہم عبارات کو اس نیز ت کی نفی کے معنیٰ میں لیمانہایت درجہ غلط ہے۔

رہام معترض کا علامہ آلوی کے حوالہ سے بید کہنا کہ ''نبی پاک ﷺ وقی سے پہلے نبی نہ بتھ''؟ تو نہا یت افسوس سے کہنا پڑ رہا ہے کہ معترض نے یہاں محض اپنی مطلب بر آ ری کے لیے شدید کذب بیانی سے کام لیا ہے۔ علامہ موصوف بڑی شدو مد کے ساتھ آ پ ﷺ کے نقدم نبز ت کے قائل ہیں۔ پیچلے باب میں ہم اس پر صدائے احتجاج بلند کر چکے اور دوٹوک الفاظ میں لکھ آئے ہیں کہ اگر ان میں ذرّہ بھر بھی جرائت وصد اقت ہے تو اسی نقطہ پر مناظرہ رکھ لیں اور علامہ الوی سے اسے ثابت کر دکھا کمیں تو ہم انہیں منہ ما نگا نعام پیش کرنے کے ساتھ ساتھ اپنی شکہ سے کہ معترض نے ان کی عبارت بڑی مسلہ ہزا میں او بھر انہیں منہ ما نگا انعام پیش کرنے کے ساتھ ساتھ اپنی شکہ سے کہ معترض نے ان کی عبارت پیش مسلہ ہزا میں اپنے موقف سے تو بہتا تب ہونا ہوگا۔ تا کہ ہرکوئی ان کی اس چالا کی کو کہ آران کا اختساب نہ کرتے کہ بجائے اسے اپنے لفظوں میں بیان کیا ہے

قائل نتر ت بونے كِثروت ميں بم ان (علامہ الوى) كى عبارات دعوت رجوئ اورتنييهات جلد اوّل ميں پیش كر چكے ميں از انجملہ ايك ميرے: ''و اذا كان بعض اخوانه من الانبياء عليهم السلام قد او تـى الـحكم صبيا ابن سنتين او ثلاث فهو عليه الصلاة و السلام اولى بان يوحى اليه ذالك الـنوع من الا يحاء صبيا ايضا و من علم مقامه اللوصدق بانه الحبيب الذى كان نبيا و آدم بين الماء و الطين لم يستبعد ذلك فتأمل''

حوالہ جات مع اردوتر جمہ کے لیے ملاحظہ ہو۔(دعوت رجوع' صفحہ نبر ۲۱ 'صفحہ نبر ۳۱' ۳۲ نیز تنبیہات' جلدا' صفحہ نمبر ۲٫۰۵ صفحہ نبر ۲۱۳٬ صفحہ ۲۱۵٬ باب ۷

الغرض علامہ الوی نے بیہ بات قطعاً نہیں ککھی کہ''نبی پاک ﷺ وی سے پہلے نبی نہ تھے'۔ورنہ موصوف اے ثابت کر کے منہ مانگاانعام حاصل کریں۔ہمیں گوی دہمیں میداں۔دیدہ باید۔

ہمارے اس مکمل بیان سے معترض فریق کے (پیش کردہ عبارات کے لکھنے والوں میں سے بعض علماء کے متعلق )اس سؤال کا جواب بھی آ گیا کہ''ان پر کیا فتو کی لا گوہوگا''؟ جو یہ ہے کہ ان میں سے کسی پر بھی فتو کی لا گونہیں ہوگا کیونکہ وہ قائل نبوت ہونے کے بعد زوال وسلب نبوت کے قائل نہیں ہیں بلکہ وہ قائلین زوال نہتو ت پرخود فتو کی لگا گئے ہیں''فانہ یصر کافرا'' کہ وہ'' کا فر ہے'۔(تمہیڈ المعتقد 'بہایش یعت' بحیل الا بمان )۔ اب معترض صاحب ہی بتادیں کہ ان کا نظر تیہ زوال نہتو ت کے معنیٰ کوادا کرتا ہے پانہیں ۔ نیز ان ان م

علاء کا بیفتو کی خود معترض پرلا گوہو گایانہیں ؟ نہیں کہ نہیں سکتے ۔ ہاں وہ خود ہی کردیں تو بہتر ہے کیونکہ ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہوگی ۔

مترض كاايك اوركمال:

یہاں معترض نے علامہ زرقانی کی عبارت نقل کر کے اس کے اردوتر جمہ میں میدلفظ بھی لکھود یے ہیں کہ ''اور میہ سلم امر ہے کہ وحی کے بغیر نبوّ ت ثابت نہیں ہو سکتی'' جس سے میہ تا ثر ملتا ہے کہ علامہ زرقانی چالیس سال کی عمر شریف میں آنے والی وحی بالقرآن سے پہلے آپ ﷺ کو نبی نہیں مانتے ( والعیاذ باللہ ) جب کہ ان کی عبارت میں نہ توایسے الفاظ ہیں جن کا میتر جمہ ہواور نہ ان کی عبارت کا میہ مطلب ہے۔ پس میدان کا ایک اور کمال ہے جس کے حوالہ سے انہوں نے میہ کرم نوازی فرمائی ہے کہ ان الفاظ کو یہ ہوت نہ کہ میں نہ تو ایک ایک اور کمال ہے جس کے حوالہ سے انہوں نے میہ کرم نوازی فرمائی ہے کہ ان الفاظ کو

انہوں نے بریکٹ (( )) میں اور بین القوسین لکھ دیا ہے جس سے ان کے اس کمال کو سجھنا سب کے لیے آ سان ہو گیا ہے جس پر دہ ہمارے شکر بیر کے ستحق ہیں۔ **اقرار <sub>ط</sub>اب**:

اس مقام پر معترض نے ڈیکے کی چوٹ پر بیشلیم کرلیا ہے کہ دحی' نبی کی ذات کی تحیل کے لیے بھی ہوتی ہے نیز بید کہ اس بارے میں محد ثین کرام اسی نظریّہ کے حامل میں جب کہ عموماً وہ اسی پرز وردیتے میں کہ نبی ہونے کے لیے تبلیغ شرط ہے اور اسے اس طرح سے لاتے ہیں گویا سب کا اس پرا جماع ہے سلجن اللّٰد۔ خلاصہ مید کہ اب وہ بیدمان رہے ہیں کہ نبی ہونے کے لیے عندالمحد ثین صرف وحی کا ہونا کا فی ہے اس کے لیے تبلیغ شرط نہیں ہے۔ قسلہ:

معترض کے الگھ اعتراض سے واضح ہے کہ نبی ہونے کے لیے وتی ملکی کا ہونا لازم ہے جب کہ یہاں وہ المعتقد اور بہارِشریعت کے حوالہ سے میدکھ رہے ہیں کہ اس کے لیے'' وحی ہونا ضروری ہے خواہ فرشتہ ک معرفت یا بلاداسط''جس کا نتیجہ تصادم ہے یعنی اس کی رو سے ان کا مغالطہ نمبر۱۲ ان کے مغالطہ نمبر۵ا سے اور نمبر۵۱'نمبر۱۲ سے ککرا کرکا فوراور ہباءِ منتورہوجا تاہے۔تولیحے پڑھے ان کا مغالطہ نمبر۱۵ اوراس کارڈ۔

مقالط فیر ۲۵ (وح ملکی شرط نبز ت ہے جو ہم جالیس سال آئی) کا ملان معترض فریق کا بیجھی کہنا ہے کہ نبی ہونے کے لیے دحی جبر یلی شرط ہے جوجالیس سال بعد آئی تو یہ بھی اس سے قبل آپ ﷺ کے معاذ اللہ نبی نہ ہونے کی دلیل ہے جس کے لیۓ انہوں نے تین عبارات سے استدلال كياب تفصيل مع جوابات حسب ذيل ب: چنانچہلکھاہے کہ : ''حضرت شیخ اکبرارشادفر ماتے ہیں کہ نبی وہ ہوتا ہے جس یرفرشتہ دحی لے کرآ ئے اوروحي احكام شرعيه برمشتمل بو(فتوحات مكيهُ جلدا صفحة ٢٠٢) ' ملاحظه بو ـ (تحقيقات صفح نمبر ٢٢٩) الجاب: ہ یو ارت بھی مخالف کے مدّ عاکی کسی طرح دلیل نہیں۔ا سے صحیح معنیٰ میں سمجھنے کے لیے مکمل واصل عبارت کاسامن رکھنا ضروری ہے جوحسب ذیل ہے: ''ان النبي هوالذي يأتيه الملك بالوحي من عند**الله** يتضمن ذلك الوحي شريعة يتعبد بها فی نفسہ فان بعث بھا الی غیرہ کان رسولا''ل**ین نی اس مقدس انسان کو کہتے ہیں کہ جس کے پا**س فرشتۂ اللّٰد کی طرف سے دحی لے کرآئے جب کہ دحی بھی پچھا یسے احکام کی ہوجن پر چلنے کا اس کی ذات کو یا بند کیا گیا ہؤ بلفظ دیگر وہ احکام اس کی ذات تک محدود ہوں۔ پھراگر اسے ان احکام کے دوسرے لوگوں تک بہنچانے کابھی یابند کیا گیا ہوتو وہ رسول بھی ہوگا۔ ملاحظه بور (فتوحات كيه جلدا صفحه ٣٢٩ باب نمبر ٢٢ طبع بيروت ) اصل ادر مکمل عبارت کے دیکھنے سے پتہ چکتا ہے کہ معترض نے اس میں دوطرح سے ہاتھ کی صفائی دکھائی ہےایک بیر کہ عبارت نبی ورسول دونوں کے بارے میں ہے جب کہ معترض نے رسول کی تعریف والامل حصهاژادیا ہے۔ دوسرے بیرکہ وہ نبی کی تعریف دالے حصہ کے بھی آخری الفاظ (یت عبد بھا فی نفسہ )اردو ترجمہ میں نہیں لائے پس پیش کیا گیا حوالہ نہ تواصل عبارت کا مکمل ترجمہ ہےاور نہ ہی اس کا معتد بۂ خلاصہ ہے۔ *بېرصورت اس سے*ان کااستدلال بوجوہ باطل ہے بعض دجوہ سے ہیں: **عصاقال**: تنبیہات جلداوّل میں ہم درجنوں اکابرائتہ وعلماءشان کے متعدد حوالہ جات سے ثابت کر آئے ہیں کہ نبی کے لیے کسی طرح سے وحی کا ہونالا زم ہے جس کے لیے وحی ملکی کا ہونا ضروری نہیں نیز پید کہ دحی

ملکی اورشریعت 'شرط رسالت ہیں۔ کلمل تفصیل کے لیۓ ملاحظہ ہو (تنبیہات 'جلدا'باب <sup>ہف</sup>تم' دلیل نمبر ۲۰۱۳)۔ نیز حضرت غزالیٰ زماں علیہ الرحمۃ والرضوان رقم طراز ہیں : وحی الہی کوصرف جبر مل القلیلا کے پیغام میں منحصر سجھنا کسی طرح صحیح نہیں۔ وحی الہی حضور کوخواب میں بھی ہوتی تھی ۔حدیث پاک میں وارد ہے رؤیا الانبیاء وحی انبیاء علیہم السلام کی خواب وحی ہے۔ وحی القاء کے ساتھ بھی ہوتی تھی یعنی قلب اطہر میں کسی بات کا ڈال دینا''۔(مقالات کا طی خطی ملاحظہ ۱۵ میں مند

وی عمر عن نریق نے امام اہل سنت حضرت مولانا الشاہ فضل رسول بدایونی قدس سرّہ (کی کتاب المعتقد )اور صدر الشریعہ حضرت مولانا امجد علی رضوی رحمۃ اللّٰد تعالیٰ (کی کتاب بہارِشریعت) کے حوالہ سے خود بھی لکھا ہے کہ ''نبی ہونے کے لیۓ اس پروحی ہونا ضروری ہے خواہ فرشتہ کی معرفت ہویا بلا واسطہ' ۔ ملاحظہ ہو (تحقیقات صفح نبر ۲۵ من خربر ۲۵۷) بیر حوالہ جات ابھی گزشتہ مغالطہ کے تحت پیش کیے جاچکے ہیں بنا پخود معترض فریق کے زدیک بھی پیش نظر عبارت لائق احتجاج نہ رہ ہی

**وہ کالث** : عارف باللہ دشناسائے شان نہۃ ت حضرت امام شعرانی قدس سرّہ النورانی فتو حات ہی کے حوالہ سے حضرت شیخ اکبر کا یہی قول الیواقیت والجواہر میں لائے ہیں مگر اس میں وحی ملکی کی قید کو کائی نام ونشان نہیں ہے بلکہ وحی الہٰی کا ہونا مٰدکور ہے۔

چن*انچدِ حفرت موصوف ُ حفرت شخ اکبر کے حوالہ سے لکھتے ہیں ''و*قال فی الباب الرابع عشر من التفو حات : اعلم ان حقیقیة النبی الذی لیس برسول ہو شخص یو حی **اللہ** الیه بامر یتضمن ذلك شریعةیتعبد بھا فی نفسه فان بعث بھا الٰی غیرہ کان رسول ا*ایتاً*''۔

ملا حظه بهو\_( اليواقيت والجوا هر في بيان عقائد الاكابر جزء دوم ْ صفحه نمبر ٢٥ ما محت نمبر ٣٥ ' طبع دارالكتب العلميه بيروت لبنان الطبعة الاولى ١٤١٩هه ٢٩ ٥٩ ٥- نيز صفحة ٣٣ طبع دارالمعرفة بيروت ْلبنان الطبعة الثانيه )\_

اللہ معرف اللہ معرانی کے حسب نقل نبی کی تعریف سے متعلق عبارت فتو حات میں ''وحی ملکی'' کی قید بالکل نا پید ہے پھراس کے شروع میں ''قال'' کے الفاظ اس امر کی روشن دلیل ہیں کہ اس سلسلہ میں امام شعرانی کے محقیق شدہ الفاظ یہی ہیں ورنہ وہ یوں بھی فر ماسکتے تھے کہ ''وفی الباب الرابع عشر من الفتو حات' مزید پڑھیئے ۔ وہ مالا کے بارے میں نہیں ہے بلکہ بیہ مطلقا نبی و

رسول کی تعریف کے متعلق ہے یعنی اس سے مقصود آپ ﷺ نہیں ۔ پس آپ ﷺ پراس کا اطلاق نہیں ہوسکتا مگر سینہ زوری سے جو قطعاً ناانصافی ہے۔

د جریا سال سے پہلے معاذاللہ نبی نہ ہوں کیونکہ حضرت شخ اکبر حضوراقد س معاذاللہ نبی نہ ہوں کیونکہ حضرت شخ اکبر حضوراقد س بیں کہ آپ بمعنی حقیقی اوّل انحلق اوراسی زمانہ سے نبوت سے متصف ہیں۔ نیز آپ نبی الانہیاء ہیں کہ جملہ انہیاءورسل کرام علیم الصلو ہ والسلام آپ کے اُمّتی ہیں جن میں سے ہرایک نے اپنا اپند ودر میں آپ کی نیابت میں اور آپ کے نمائندہ ہونے کی حیثیت سے کام کیا جس کا واضح مطلب اس نبوت کا دوام ہے جس سے ہیا مرقطی طور پر متعین ہوجاتا ہے کہ کہ ' وی علیٰ' کی قیدکوان سے مح ثابت مان لیا جائے تو ان کی ہے عبارت حضوراقد س بی پرصادق نہیں آستی ہو کہ کہ ' وی علیٰ' کی قیدکوان سے مح ثابت مان لیا جائے تو ان کی ہے عبارت السلام کے واسطہ سے دی کا تندہ ہو واتا ہے کہ کہ ' وی قدی ہوں نے متصف ہیں ہوں کا دوام ہے جس حضوراقد س بی پرصادق نہیں آسکتی ۔ کیونکہ آپ جس زمانہ تی تخلیق آ دم السلام میں نبی بنے اس میں جبریل

پس محث فیها عبارت کا مصداق آ پﷺ کوقر اردینے کی صورت میں حضرت شیخ خودا پنی اس عبارت کی ز دمیں آ کر آ پﷺ کی زمان قبل ازتخلیق آ دم الظلاکی نبز ت کے منگر قرار پائیں گے جسے کوئی عاقل تسلیم نہیں کرسکتا جب کہ بیرعبارت ہے بھی مطلق یعنی اس میں نہ عالم بالا کی قید ہے نہ عالم دنیا کی۔اور حضرت کی بیہ تصریحات اسی فتو حات مکیہ میں جگہ جگہ موجود ہیں بعض نفتول ملاحظہ ہوں۔فرماتے ہیں:

''ف کمان سید العالم باسرہ و اول ظاہر فی الوجود''لینی آپ ﷺ جملہ عالم کے سرداراور سب سے پہلے وجود میں آنے والے ہیں (فتوحات جلدا صفحہ ۱۸)۔

نیز فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے آپ ﷺ کی تخلیق فرمائی ''واعلمہ بنبوتہ و بشرہ بھا و آدم لم یکن الاکما قال بین الماء و الطین ''اور آپ کواس وقت آپ کی نبوت سے باخبر اور مبشّر فرمایا جب کہ آ دم الطّلیلا خود آپ کے حسب ارشاد ابھی معرض وجود میں نہ آئے تھے۔ (جلدا صفحہ نبر ۲۲۰)

صفح نمبر ۲۲۲۳ پر ککھا ہے: اندہ صلی اللہ علیہ وسلم کان نبیا و آدم بین الماء و الطین' بعنی آپ بلا شبہ اس وقت نبی تھے جب کہ آ دم بلکا وجود بھی نہ تھا۔ صفحہ ۱۳۳ پر مرقوم ہے: تمام عالم کے قطب مدار آپ بل ہیں اور جملہ انبیاءور سول سلام اللہ علیہم اجمعین نیز تخلیق آ دم اللک سے لے کر قیام قیامت تک ہونے والے تمام اقطاب کے فیض رسال بھی آپ ہی ہیں۔ دلیل ہیہ ہے کہ آپ بلک سے عرض کیا گیا''منے کی کنت

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

نبيا؟ آپ نجا کب بنے؟ توفر مايا: 'و آدم بين الماء و الطين ''ال وقت که جب آ دم الله بھی نه بن سے نيز ارقام فر مايا که آپ بھی کی رسالت ہمہ گير ہے جملہ انبياء ورسل عليم السلام آپ کے نائبين وخوشہ چين سے نفز نفه محجبته بھی من آدم الله اللی آخر نہی و رسو ل ''جس کی ايک دليل بيحد يث بھی ہے کہ آدم فمن دو نه تحت لوائی ''۔ اور صنور کو آپ کے اس مرتبہ و مقام کا شروع سے ادراک تھا وليل بيحد يث ہے کہ آپ سے پوچھا گيا آپ نجی کب بنے؟ تو فر مايا: کنت نبيا و آدم بين الماء و الطين ''بر سری ا نيز فر ماتے ہيں کہ آپ بھا غار حرا بل تھے 'فر مايا: کنت نبيا و آدم بين الماء و الطين '' کھر صند و عرفه بنبو ته '' تو فر شتے نے آپ کی خدمت ميں آکر رسالت کو آپ کے سپر دکيا اور آپ کو آپ کے نبی معوث ہونے

ے آگاہ کیا۔(صفحہ نبر ۳۷۹)

بی عبارت اپنے اس منطوق میں نہایت صرح ہے کہ آپ نبی پہلے سے تھے جبریل الطفاۃ نے حاضر ہو کرلوگوں کوہلیخ کرنے کا تھم الہٰی پہنچایا۔

علادہ ازیں حضرت علامہ شعرانی رحمۃ اللہ تعالٰی نے بھی ان امورکو فتو حات کے بکثرت حوالہ جات سے ثابت فرمایا ہے۔

تفصیل کے لیۓ ملاحظہ ہو: (الیواقیت والجواہر صفحہ نمبر۲۵۵٬۲۵۳٬۲۵۵٬۲۵۲٬۲۵۹٬۲۵۲٬۲۵۹٬۲۵۲٬۲۹۶، ۲۹۲، بحوالہ فتوحات مکیہ باب نمبر۲۰۰۵-۱۲-۱۰۰-۲۳۷-۲۵۷-۱۵۸-۱۵۷ وغیر با طبع دارالکتب العلمیہ بیروت) حیث قال: ''کان فیھاصلی اللہ علیہ و سلم یعرف نہو تہ و ذلك قبل خلق آدم''۔

*الضاً: "ف*كل نبى تقدم علىٰ زمن ظهوره فهو نائب عنه في بعثته بتلك الشريعة. *الضاً*:انه صلى الله عليه وسلم نبى الانبياء للعهد الذي اخذعلى الابنياء بسيادته عليهم ونبوته '' *ايشاً: "*انما كان صلى الله عـليـه و سلم سيد ولد آدم لان جميع الانبياء عليه الصلاة

والسلام نواب له من لدن آدم اليٰ آخرالرسل وهو عيسيٰ عليه الصلاة والسلام".

الضاً: ''وماظهر بعلمها الا بحكم النيابة عن محمد صلى الله عليه وسلم في عالم الملئكة لتقدمه بالنبوة وآدم بين الماء والطين''۔

ان سب عبارات کا خلاصہ میہ ہے کہ آپ ﷺ زمانہ قبل تخلیق آ دم الظفلا سے نبی ہیں نیز میہ کہ آپ اپنی اس نو ت سے آگاہ تھے۔ آپ نبی الانبیاء ہیں ۔ جملہ انبیاء ورسل علیہم السلام آپ کے نائبین تھے سب نے آپ کی نیابت میں کام کیا۔ بناء ہریں زیر بحث عبارت فتو حات کے مصداق آپ ﷺ نہیں ہیں کیونکہ آپ کو

سب سے پہلے نبوّت عطاء ہوئی جسے دحی لازم ہے جب کہ آپ پر ہونے والی اس وقت کی وحی حضرت جبریل الطّیٰلا کے توسط کے بغیرتھی ۔

اور بیاس وقت ہے کہ جب عبارت کے الفاظ'ان یہ آتیہ الملك '' کوثابت مانا جائے۔ ثابت نہ مانا جائے تو بھی اس کا اطلاق آپ ﷺ پر ہرگزنہیں ہوگا کیونکہ حضرت شیخ اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ آپ ﷺ کے قدم نبوّت کے قائل ہیں۔

مجینات : "ان باتیه الملك "كودرست مان لين كى صورت ميس خود معترض تے طور پر بھى آپ كى زمانة قبل تخليق آ دم الطلاق والى نبوت سے انكار يا پھر اس قيد كا غلط ہونا لازم آئے گا كيونكه وہ خود بھى لكھ چكے ہيں كه آپ بلكى وہ نبرت بے داسطة جبر ميل الطلاقی تھى ۔ ملاحظہ ہو (تحقيقات صفحہ نبر ۵۱) ۔ الغرض خود معترض بے طور پر عبارت ميں وحى ملكى كى قيدا ور عالم ارواح كى بالفعل نبرت دونوں ميں سے

ایک کا غلط ہونا لازم آئے گا جوان کے حق میں کسی طرح بہتر نہیں ہے جب کہ عبارت میں اس عالم اوراس عالم کی بھی کوئی قید نہیں ہے۔

**وچہ ملگ**: علادہ ازیں اس میں جونبی کی تعریف بیان کی گئی ہے دہ اس کی اس تعریف سے متصادم ہے جسے معترض صاحب پہلے اختیار کر چکے ہیں۔ چنانچہ انہوں نے علماء عقائد کے حوالہ سے استناد اُنبی کا یہ معنے لکھا تھا کہ 'انسان بعثہ اللہ تعالی الی المحلق لتبلیغ الا حکام ''۔اور یہ بھی خود لکھا کہ'' جب تبلیخ احکام تحقق نہیں ہوئی تو آپ کے نبی ہونے کا دعویٰ کیونکر قابل تسلیم ہوگا؟ (ملحّصاً) ملاحظہ ہو( تحقیقات صفحہ نبرہ م)۔ س

خلاصہ بید کہ مغرض کے اختیار کردہ معنیٰ کے پیش نظر نبی کی تبلیخ کا تعلق لوگوں سے ہوتا ہے جب کہ اس کی پیش کردہ عبارت فتو حات کے مطابق اس کا تعلق محض ذات نبی سے ہوتا ہے بناءً علیہ کسی ایک کو صحیح مانے ک صورت میں دوسری کا غلط ہونا لازم آتا ہے لیعنی عبارت فتو حات کی رو سے عبارت علماء عقائد غلط ہوئی اور عبارت علماء عقائد کی رو سے عبارت فتو حات غلط قرار پائی۔مبارک ہو۔

**وہ کامن** : بر تقدیر شلیم حیالیس سال کی عمر شریف سے قبل بھی معترض کے طور پر آپ ﷺ پر وحی ملکی کا

ہونا ثابت ہے۔ تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو: (تنبیہات ٔ جلداوّل باب ہفتم ، صفحہ نمبر ۲۳۳ ، دلیل نمبر ۱۱، ۴۳۴ ، دلیل نمبر ۱۲۲ ، دلیل صفحہ نمبر ۱۲۲٬ دلیل نمبر ۱۳۳٬ صفحہ ۳۵۵ ، دلیل نمبر ۱۵۵ ، صفحہ میں ۲۵۱ ، صفحہ ۳۵۹ ، تاصفحہ نمبر ۱۳۳ ، دلیل نمبر ۱۲۲ ایر صفحہ نمبر ۲٬۳۵٬ ۳۰٬۰۰۳ ، ۲۰۰۰ ) ۔

الحمد للداس طرح سے معترض پر ہرطرح سے اتمام حجت ہوگیا۔

معیکات : یو جیہ بھی کی جاسکتی ہے کہ عبارت ہاذامیں نبی سے مرادرسول ہے جس کا ایک قرینہ 'و حی جب ریسلی ''نیز'' شریعة '' کی قید کااس میں مذکور ہونا بھی ہے جب کہ بیددونوں چیزیں شرطِ رسالت ہیں جیسا کہ' وجہ اوّل''میں ابھی باحوالہ گز راہے۔

بلکہ بیامرخود حفرت یکٹ اکبر سے صراحة بھی ثابت ہے۔

چنانچام مشعرانی نفوحات کے حوالہ سے لکھتے ہیں: لات کو ن السر سالۃ الا کسا ذکر نا یعنی ہو اسطہ روحی قد سی ''لینی (نبر ت تو دیگر طرق وحی میں سے کسی سے ثابت ہوجاتی ہے گر)رسالت کے متحقق ہونے کے لیئے وحی ملکی کا ہونا لازم ہے جیسا کہ ہم نے تفصیل سے اس کو بیان کیا ہے۔ ملاحظہ ہو (الیواقیت والجواہر صفحہ نبر الا پا طبع دار الکتب العلمیہ ' ہیر دت )

علادہ ازیں اس کی وضاحت و کیل شیخ اکبر حضرت علامہ شعرانی کی اس عبارت سے بھی ہوتی ہے کہ ''فان قلت فما حقیقة النبوۃ ؟ فالحواب ھو خطاب اللہ تعالٰی شخصا بقولہ :انت رسولی و اصط فیتك لے نسبی ''لین اگرتم یہ پوچھو کہ نبوت کس طرح محقق ہوگی اوراس کی حقیقت کیا ہے؟ تواس کا جواب ہیہ ہے کہ اللہ تعالٰی کا کسی مقدس انسان کو بیفر ماد ینا نبوت ہے کہ انت رسولی الخ لیے تو میرارسول ہواور میں نے تخص اپنے احکام کولوگوں تک پہنچانے کے لیے منتخب کیا ہے۔ (الیواقیت والجواہر صفحہ نمبر ۲۲۳ طبح مذکور)۔

مزید یہ کہ بعض مقامات پر انہوں نے نہی ورسول کے لیئے رسول کو مقسم تظہرایا ہے۔ ملاحظہ ہو۔ (الیواقیت والجواہر'صفحہالا۲'طبع ندکور(مستفاداً))۔

تيان هو الرسالة فالرسالة لا يقبلهاالرسول الا بواسطة روحى قدسى ينزل بالرسالة تارة على قـلبـه و تـارة يتمثل له الملك رجلا و كل روحى لايكون بهذه الصفة لا يسمى رسالة بشريه و انما يسمى و حيا او الهاما او وجوداً الخطاطة مو (اليواقيت والجوابر صفحة ٢٦ بحوالفتو مات باب نمبر ١٥٨) نيز اس بي بحى امر مذكوركا پية چاتا ب كمامام شعرانى عليه الرحمة في انبياء كرام عليهم السلام كى ايك قتم

بيربيان فرمائى كدلوگوں كى طرف جنہيں ارسال نہيں كيا جاتان كے ليئ انہوں نے وى جريلى كرازم ہونے كوكل نظر قرار ديا۔ چنا نچد كھتے ہيں: 'فان قلت فھل كان الوحى للانبياء الذين لم يرسلوا على لسان جبريل التلكي فى اليقطة ام فى المنام؟ فالحواب لم ار فى ذلك شيئا عن الاصوليين ولكن ذكر الشيخ عبدالعزيز الديرينى فى كتابه المسم "بالدرر الملتقطة ان الانبياء الذين لم يرسلوا كان الوحى اليھم فى المنام على لسان جبريل التكي انتھى فى كادر م دليك فى ذلك فليتأمل'' (ايواقت الجوابر موني نر 10 ملين ما يہ بي الدر الملتقطة ان الانبياء الذين لم

مزيد يم من يد يم من يد صفي ان النبى اذا القى اليه الروح شئيا اقتصر به ذلك النبى على نفسه خاصة ويحرم عليه ان يبلغ غيره ـ ثم ان قيل له بلغ ما انزل اليك اما لطائفة مخصوصة كسائر الانبياء واما عامة ولم يكن لمن بعث اليهم الالمحمد الله فه ورسول لا نبى (الى) فعلم ان كل رسول لم يخص بشئى من الحكم في حق نفسه فهو رسول لا نبى وان خص مع التبليغ بشئى في حق نفسه فهو رسول و نبى فما كل رسول نبى على ما قررنا ولا كل نبى رسول بلا خلاف '' ـ ملا حظه بو (اليواقيت والجوابر صفح تبر ٢٦٦ بجواله فو حات باب تبر ١٥٩ طبع يذكر)

الله الله الله المعان مستلد كساته مي واضح موكيا كدرسالت كانتم الال مسبق لمعلم واضح موكيا كدرسالت كانتم الال مسب تفصيل مذكور حضرت شخ اكبر رحمة اللدعليه كى اصطلاح خاص ب- ولا مشاحة فيه مد الله م ولا تسكن من الغافلين والحمد الله رب العلمين-

و جبر کا طر ( تحقیق مقام و تنقیح مرام ): تحقیق انیق اور دن حقیق مد ہے کہ عبارت ہلذا حضرت شخ کی ایک اصطلاح خاص کی بنیاد بران کے ایک فلسفہ پر شتم ک ہے جو مد ہے کہ وہ وحی نیزت کو نبوۃ تشریعی اور وحی الہا م کو نبوۃ غیر تشریعی کے نام سے یاد کرتے ہیں ۔ نبزۃ تشریعی سے مرادا حکام شرعیہ ( اوا مرونوا ہی ) ہیں جو انبیا علیہم السلام کے ساتھ خاص ہیں جن کا سلسلہ آپ ﷺ پر کھمل ہوا اور اس کا دروازہ ہمیشہ کے لیے بند ہو چکا جن کا نزول اب محال ہے جو نہ مانے وہ کا فراور اسلام ے خارج ہے۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

لیکن نو ق نیر تشریعی جودتی الہام ہے اور فیضان نبوت سے مصل شان ولایت ہے وہ جاری ہے اور تاقیام قیامت جاری رہے گی جو القاء بھی ہوتی ہے اور اس کے لیے حضرت جبریل الظلیق بھی ذریعہ بن سکتے ہیں گروہ کوئی نیا شرعی تحکم نہیں لا سکتے بلکہ اس مرتبہ کے دلی کا اطمینان قلبی بڑھانے کے لیے پہلے سے موجود احکام کی مزید تصدیق نیز احکام شرعیہ کے علاوہ دیگر امور کے متعلق معلومات دینے کے لیے تشریف لا سکتے ہیں پس حضرت شیخ اکبر نے اسی تناظر میں پیش کردہ عبارت فتو حات میں وحی ملکی کے ساتھ '' کی قید زگائی ہے مصورت شیخ اکبر نے اسی تناظر میں پیش کردہ عبارت فتو حات میں وحی ملکی کے ساتھ '' کی قید زگائی ہے مقصود ہے یعنی جب فرشتہ نبی کے پاس بھی وحی لائے اور مولی الیہ غیر نبی کے لیے کیفیت کے فرق کو بیان کرنا مقصود ہے یعنی جب فرشتہ نبی کے پاس بھی وحی لائے اور غیر نبی کے پاس بھی آ کے اور اسے بچھ بتا کے تو دونوں میں فرق کیسے ہوگا؟ تو فرمایا نبی کے پاس بھی وحی لائے اور غیر نبی کے پاس بھی آ کے اور اسے بھی تا کر دونوں العرف تی بر فرق کی مولی ہی کے پاس بھی دولی لائے اور غیر نبی کے پاس بھی آ کے اور اسے پڑھ بتا کے تو دونوں

مختلف ہونے کی وضاحت فر مانا ہے میہ مقصد ہر گرنہیں کہ نبی ہونے کے لیے وٹی ملکی شرط ہے جیسا کہ معنرض نے سمجھ لیا ہے کیونکہ ہر نبی پیدائش نبی ہوتا ہے جس کی مکمل باحوالہ تفصیل باب ہشتم میں گز رمی ہے۔ بلفظ دیگر نبی یہاں آ کرنہیں بنما بلکہ بن کرآ تا ہے۔للہٰ املک وتی کی آ مد شرط نبیۃ ت کی بناء پرنہیں بلکہ مروجہ اور جاری طریقہ الہٰ یہ کی بنیا د پر ہے۔

اس سلسله کی بعض نقول اور حضرت شیخ اکبر کی تصریحات حسب ذیل ہیں: چنانچہ امام جلیل علامہ شعرانی فتوحات مکیہ کے حوالہ سے نبی ورسول کی بحث میں لکھتے ہیں: ''اعنی بھا نبو ۃ التشریع التی لا تکون للاولیاء (الیواقیت والجواہر ُصفحہ نبر۲۱۲)۔

نیزای کے حوالہ سے ارقام فرماتے ہیں:وہ ذا باب اغلق بعد موت محمد ﷺ فلا يفتح لاحد الی يوم القيامة ولكن بقی للاولياء وحی الالهام الذي لا تشريع فيهُ'(1/29)۔

نيز واعلم ان الوحى لا ينزل به الملك على غير قلب نبى اصلا ولايأمر غير نبّى بامرالهى حملة واحدة فان الشريعة قد استقرت وتبين الفرض والواحب والمندوب والحرام والمكروه والمباح فانقطع الامرالالهى بانقطاع النبوة والرسالة وما بقى احد من خلق الله تعالى يأمره الله يكون شرعا يتعبدبه ابدا الخ (اليواقيت والجوام صفحه 427) نيز من قال ان الله تعالى امره بششى فليس ذلك بصحيح انما ذلك تلبس لان الامر من قسم الكلام

وصفته وذلك باب مسدود دون الناس فانه ما بقى فى الحضرت الالهية امر تكليفى ال وهو مشروع فما بقى للاولياء وغيرهم الاسماع امرها (الى) وكل من قال من الاولياء انه مأمور بامر الهى فى حركاته وسكناته مخالف لامر شرعى محمدى تكليفى فقد التبس عليه الامر وان كان صادقا فيما قال انه سمعه فليس ذلك عن الله وانما هو عن ابليس فظن انه عن الله (الى) فقد بان لك ان ابواب الاوامر الالهية والنواهى قدسدت وكل من ادعاها بعد محمد في فهو مدع شريعة اوحى بها سواء وافق شرعنا او حالف فان كان مكلفا ضربنا عنقه والاضربنا عنه صفحاً (ملتَصاً بلقظ )(صفي بر ١٨٩) يُرْصَفْي نمر ٣٢٢

نیز''لما اغلق الله باب الرسالة بعد محمدﷺ کان ذلك من اشد ما تجرعت الاولياء مرارتـه لانـقطاع الوحي الذي كان به الوصلة بينهم وبين الله تـعالى فانه قوت ارواحهم '' (مؤنبرا۲۸)

**نیزصفینبر۲۳۳**۱ نحوه)\_اعلم ان النبوة لم تر تفع مطلقا بعد محمد صلی **الله** علیه و سلم و انما ارتفع نبوة نبوة الشریع *فقط الخ<sup>،صف</sup>ح*ا۲۸.

ثير قد ذكر الغزالي في بعض كتبه ان من الفرق بين تنزل الوحي على قلب الانبياء وتنزله على قلوب الاولياء نزول ملك فان الولى يلهم ولا ينزل عليه ملك قط والنبي لا بدله في الوحى من نزول الملك به فالحواب ان ذلك غلط والحق ان الكلام في الفرق بينهما انما هو في كيفية ما ينزل به الملك لافي نزول الملك اذالذي ينزل به الملك على الولى التابع فان الملك لا ينزل على الولى التابع الا بالاتباع لنبيه وبا فهام ماجاء به ممالم يتحقق له علمه *الخ\_(صفي نبر ٣٣٣*)

نيز فلا ينزل ملك الالهام على غير نبي بامر و نهى ابداوانما للاولياء وحي المبشرات (صخير ٣٣٣)

نيز ُ فيكون ذلك من باب التعريف بالاحكام الشرعية لاشرعا جديدا فان ذلك باب قداغلق بموت رسول الله ﷺ ''(صفح ٣٣٩)

نيز فـلا يـحـمـع بيـن رؤية الـمـلك والالقاء منه اليه الا نبى اورسول وبهذا يفرق بين الـرسـول والـولـى وقـد اغلق الله تعالى باب التنزل بالاحكام الشرعية وما اغلق باب التنزل به بالعلم بها على قلوب اوليائه الخـ(صفينبر٣٣٥)

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

ان سب مرامات کا خلاصہ: وہی ہے جو شروع میں ابھی ذکر کیا گیا ہے اردوتر جمہ پیش کرنا باعث طوالت ہے اس لیے لفظ بہ لفظ ترجمہ بچھنے کے لیے کسی بھی ذی علم سے رابطہ کیا جا سکتا ہے۔

مسی منتوب ان عبارات کے پیش نظر نبوّت تشریعی وغیر تشریعی کے اصطلاحی الفاظ سے دھو کہ دیتے ہوئے مرزائی مسیلہ کہ پنجاب مرزا قادیانی کو نبی ثابت کرنے کے لیئے جواستدلال کرتے ہیں اس کا نہایت درجہ غلط ہونا بھی سطور بالا سے داضح ہو گیا کہ ان میں جسے نبوّت غیر تشریعی کہا گیا ہے وہ وہ چیز ہے ہی نہیں جس کا مرزائی اثبات کرتے ہیں۔

اس کی کماحقہ تفصیل سمجھنے کے لیئے ملاحظہ ہو۔( حضرت غزالیٰ زماں کارسالہ مبارکہ 'ختم نبڑت' مشمولہ مقالات کاظمیٰ جلداڈل صفحہ ۲۰۱۳ ناطع شرکت حفیہ لاہور )

# م إرسازالة الحامس جاب:

معترض نے اس سلسلہ میں حضرت شاہ ولی اللہ محدّث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کی ایک عبارت سے بھی مغالطہ دیا ہے۔ چنانچہ کھا ہے: ''حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی اپنی کتاب ازالۃ الحفاء ُ جلدا' صفحہ نمبرا ۵ پر تحریر فرماتے ہیں کہ جب جبرائیل امین الطلق کسی نبی کے دل پر وحی لے کراتریں تو اس وفت کہا جاتا ہے کہ اللہ نے فلاں کو نبی بنادیا اور اس کوہلیغی احکام کا پابند کر دیا''۔ (تحقیقات ْصفحہ نبر ۲۵۲'۲۵۲)۔

**بھاپا مرض ہے کہ** حضرت شاہ صاحب کی عبارت میں وحی جبریلی کے شرط نیز ت ہونے کا ذکرتو کجا اس میں سرے سے حضرت جبریل ال<u>تل</u>یک کا بھی کوئی ذکرنہیں ہے پس بیمغترض کی پیوند کاری ہے۔

عُبارت میں نو ت کے لیے صرف دی الہی کے لازم ہونے کاذکر ہے جس سے ان کا مقصودان لوگوں کارڈ ہے جونو ت کوکسی کہتے اور یہ نظریہ رکھتے ہیں کہ اس کے لیے وحی کچھ ضروری نہیں جیسا کہ خوداسی عبارت میں بھی مصرح ہے جسم معترض نے چھوا تک نہیں بلکہ اصل عبارت کا کوئی حصہ بھی پیش نہیں کیا تا کہ اس کے اس کمال کوباً سانی پکڑانہ جا سکے لیکن تاڑنے والے قیامت کی نظرر کھتے ہیں۔

بہرحال عبارت میں وہ نہیں ہے جس کا انہوں نے دعویٰ کیا ہے اور اس میں جو ہے وہ ہمارے خلاف نہیں جس کی کمل و مدل تفصیل زیر بحث عنوان سے پہلے دالے عنوان کے تحت گز رچکی ہے۔

اصل عبارت اس طرح ہے: '' پیش اہل حق نبوّ ت مکتسب نیست ٔ بہریاضت نفسانیہ و بدنیہ آ ل را نہ تواں یافت ( الی ) بوحی متلو وغیر متلو کہ از عالم مجر دو بہ مشایعتے ارا دہ نز ول فرموڈ لباس منا سب ملاء اعلی پوشید ہ بار دیگر لباس الفاظ وحر وف شہا بی در بر کر دہ برقلب ایں پیغیبرنز ول فر مایڈ دریں وقت در لسان شرع گفتہ شود بی ع

الله ف لانسا نبیا و امرہ بتبلیغ الاحکام و او حیٰ الیہ 'پس نوّ ت امریست حادث بسبب تعلق ارادہ بہ بعث ایں پیغام بہ جہت اصلاح عالم ندام جبلی ونہ مکتسب بہریاضت ۔ آ رےایں دولت نے دہندمگر کے را کیفس او نفس قد سیہ باشدالخ ۔

ملاحظہ ہو(ازالۃ الحفاءفاری ٔ جلدا ُ صفحہ الا طبع سہیں اکیڈی لا ہور) اصل عبارت سے واضح ہے کہ اس میں وحی جبر ملی کے نفس نہت کے حقق کے لیے شرط یا ضروری ہونے کا کوئی ذکر نہیں ہے بلکہ حضرت جبر میل الطبی کا نام تک بھی اس میں نہیں ہے۔

نیز بیج می ظاہر ہے کہ اس میں نفس نبؤ ت نہیں بلکہ رسالت کا بیان ہے جس کی دلیل ہیہے کہ اس میں تین امور مذکور میں: نمبرا: بعثت نمبر7: امر بالتبلیخ 'اور نمبر۳: وی ۔ وی ۔ وی سے نبڑ ت ثابت ہوگئ بعثت اور تبلیخ سے رسالت جوخارج از بحث ہے پس بیرحوالہ عیر متعلق بھی ہوا۔

نیز اس سے بیا مربھی روز روثن کی طرح سامنے ہے کہ عبارت ہذا مطلقاً نوّت ورسالت کے بارے میں ہے خصوصیت کے ساتھ حضور اقد س ﷺ کے بارے میں ہر گرنہیں ہے جب کہ آپ ﷺ کے متعلق اور وہ بھی چالیس سال سے پہلے فنی نبوت کے متعلق ہو بھی نہیں سکتی کیونکہ حضرت شاہ صاحب 'حضور سید عالم ﷺ کے پہلے سے نبی ہونے کے قائل ہیں۔

چنانچیشاه صاحب ارقام فرماتے ہیں: سألته ﷺ عن معنی قوله کنت نبیا و آدم منحدل بین الماء والطین الخ\_

طویل عبارت کا خلاصہ بیہ ہے کہ زیارت حرمین شریفین کے موقع در دولت پر حاضری کا شرف حاصل ہواتو آپﷺ نے مجھا پنی زیارت کریمہ سے باریاب فرمایا 'اس دوران میں نے آپ سے آپ کے ارشاد گرامی'' کے نیت نبیہا و آدم منہ حدل ہین الماء و الطین ''کا مطلب دریافت کیاتو آپ نے مجھے اس کی مکمل کیفیت دکھااور سمجھادی (ملخصاً)۔

ملاحظه مو( فیوض الحرمین عربی اردؤ صفحه ۹۸ طبع ایچ ایم سعید کراچی ٔ مصنفه حضرت شاه صاحب) نیز القول الحلی فی ذکر آثار الولی صفحه نمبر ۲۴ مصنفه حضرت شاه محمد عاشق پتطلتی (ابن الخال ٔ خلفیه دیرادر نسبق حضرت شاه صاحب طبع مکتبه انور بیتک پیشریف کاکوری ضلع لکھنؤ انڈیا)۔

خلاصہ بیر کہ حضرت شاہ ولی اللہ کی پیش کردہ عبارت بھی معترض کی کسی طرح دلیل نہیں ہے بلکہ بیان کے خلاف بھی ہے کیونکہ وہ خود بھی لکھ چکے ہیں کہ نبی ہونے کے لیے دحی ہونا کا فی ہے اس میں دحی ملکی شرط نہیں

بلکہ وہ یہ بھی لکھ چکے ہیں کہ عالم ارواح میں آپ ﷺ بالفعل نبی تھے جس میں آپ پر وحی بے واسطۂ ملک ہوتی تھی۔تفصیل ابھی عبارت فتو حات کی بحث میں گزری ہے عظ مدعی لاکھ پہ بھاری ہے گواہی تیری۔ **میامت المعنگ سے جاپ**: معترض نے اس مقام پرامام اہل سنت حضرت مولا ناالشاہ فضل رسول ہدایونی قدس سرّہ النورانی کی کتاب المعتقد کی ایک عبارت سے بھی مغالطہ دیا ہے جو مع جواب حسب ذیل ہے۔لکھتے ہیں:

'' حضرت اپنی کتاب المعتقد المنتقد میں ارشادفر ماتے ہیں فلاسفہ کاعقیدہ یہ ہے کہ '' کو جونبوت ملتی ہے وہ آسان سے جبریل الظفلا کے دحی لانے سے نہیں ملتی جب کہ اہل حق کاعقیدہ یہ ہے کہ ''سی نبی کو جو نبوت ملتی ہے وہ جبرائیل الظفلا کے دحی لانے سے ہی ملتی ہے (صفحہ نبر ۱۰۰)''۔

ملاحظه ہو(تحقیقات صفحہ نمبر ۲۵۶)۔

**الآلُ**: عبارت بلذا میں 'نیچ ق'' بمعنی بعثت ہے جیسا کہاتی بحث میں حضرت مصنف کے اس عبارت کے بعدوالے ان الفاظ سے ظاہر ہے : لایہ حب کہ ما قسالت الم معتبز لفہ ہو جو ب البعثة علی اللہ تعالی لیعنی معتز لہ کا یہ قول صحیح نہیں کہ اللہ تعالی پر بعثت (پیج مبروں کا بھیجنا) واجب ہے۔ ملاحظہ ہو (السعقد المنتقد 'صفی نمبر ہوں)۔

امام اہلِ سنّت اعلیٰ حضرت رحمۃ اللّد تعالیٰ علیہ نے اس کے تحت لکھا ہے: ''ای لا یہ حب علی اللّٰہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

علادہ ازیں عبارت ہٰذامیں وق جبریلی کے شرط نبوت کے ہونے کا بھی کوئی ذکرنہیں اس میں تواتنا ہے کہ فلاسفۂ آسان سے دحی ملکی کے نز دل کے منگر ہیں۔مان بھی لیا جائے تو بیڈیڈ ت نہیں بلکہ رسالت کی بحث قرار پائے گی کیونکہ ہم ابھی ثابت کر آئے ہیں کہ دحی جبریلی عندالبعض شرط رسالت ہے۔

شرطِنبَةِ ت کے طور پر بیہ بوبھی کیس سکتا ہے کیونکہ اسی بحث میں حضرت مصنف نے علامہ سنوی کے حوالہ سے ریبھی صراحة لکھا ہے کہ نبی ہونے کے لیے صرف وحی کا ہونا کا فی ہے خواہ وہ بے تو شط مکلک بھی ہو۔ چنا نچہ ان کے لفظ میں بغالنبوۃ اختصاص سماع و حی من اللہ بواسطۃ الملك او دو نہ فان امر مع ذلك بتب ليغ ہ فرسول'' یعنی نبوت' اللہ تعالیٰ کی وحی کے پانے کی فضیلت کا نام ہے عام ازیں کہ وہ فرشتہ کے تو سط سے ہو یا کسی دوسر بے طریقہ سے ہو۔ پھر اگر اسے اس کی تبلیغ پر بھی ماً مور کیا جائے تو وہ رسول بھی ہوگا۔ (صفی نبر ۱۰)

ثابت ہوا کہ علامہ بدایونی رحمۃ اللہ تعالیٰ وحی ملکی کے شرط نوّت ہونے کے قائل نہیں ہیں۔ علادہ ازیں بر نقذ برتسلیم زیر بحث عبارت خصوصیت کے ساتھ حضورا قدس ﷺ کے متعلق نہیں ہے بلکہ بیہ مطلقاً نبی درسول کے بارے میں ہے جس میں آپ ﷺ قطعاً شامل نہیں ہو سکتے بلکہ آپ اس سے مشتیٰ ہیں کیونکہ علامہ بدایونی آپ ﷺ کوزمانہ قبل تخلیق آ دم الکھی سے نبی مانتے ہیں جس کی باحوالہ تفصیل مغالطہ نمبر ساکے رد میں گزرچکی ہے۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

اس سب سے قطع نظر بید خود معترض فریق نے بھی خلاف ہے کیونکہ وہ خود بھی لکھ چکے ہیں کہ نبی ہونے کے لیے وحی ہونا ضروری ہے اس کے لیے وحی ملکی شرط نہیں نیز زمانہ قبل تخلیق آ دم الطلا میں جب آ پ لل کو نبوّت عطا کی گئی اور آپ کی طرف وحی کی گئی تو وہ وحی بے واسطہ ملک تھی ۔اس کی بھی با حوالہ تفصیل ابھی عبارت فتو حات کی بحث میں گز ری ہے۔الغرض عبارت المعتقد بھی سی طرح ان سے دعویٰ کی دلیل نہیں بلکہ بیان کے مراسر خلاف ہے۔ان کا اسے اپنی دلیل سجھنا ان کی سخت خوش قہنی ہے۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

**مقالط فیمرا ۲** ( قبل چالیس کی عمر ما پختہ اور نبوّت کے لیے ناموز وں ہے ) **کاملا** تحفد انثاعشریہ فاری (صفحہ نبر ۲۶۱) کی ایک عبارت نقل کر کے اس کا اردوتر جمہ کرتے ہوئے لکھا ہے : انبیاء کرام اور ائم کہ کرام اگر چہ کمالات نفسانی اور مراتب روحانی میں تمام مخلوق سے متاز ہوتے ہیں کیکن بشری احکام اور بچین والی عمر اور طفولیت کے خواص ان میں باقی ہوتے ہیں اس لیے مقداء بننے کے لیے کمال عقل کی حد عمر تک رسائی کوان کے حق میں ضروری رکھا گیا ہے بلکہ چالیس سال کی عمر سے قبل کسی کو بھی نبوت عطان ہیں کی گئی مگر ما در طور پراور ما در چیز معدوم کے تکم میں ہوتی ہے' ۔

نیز جواہرالبحار (جلد نبر ۳ شخہ نبر ۵۵،۵۷) کے حوالہ سے ایک طویل عبارت نقل کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اما م کبیر عارف شہیر اور قطب وقت ابوالعباس تیجانی فرماتے ہیں (جس میں سیالفاظ ہیں): فلا تقدر الانبیاء عللی تحمل اعبائه والثبوت لسطو ق سلطانه الا بعد بلو غهم اربعین سنة و اما قبل بلوغ الاربعین فلا قدرة لاحد علی تحمل اعباء ذلك التحلی لما فطرت علیه البشرية من شدة السضعف '' یی پیران کرام بھی نیو تکابارگراں اور اس کے رعب وشکوہ کے غلبہ کے تحمل ہوتے اور اس کے آ گے ثابت قدم رہنے کی ہمت وطاقت چالیس سال کی عمر سے پہلے نہیں رکھتے اور چالیس سال کی عمر تک رسائیں سے پہلے کسی میں بھی اس تحل کی محمل اعباء دلک التحلی لما فطرت علیه البشرية من شدة میں پہلے کسی میں بھی اس تحل ہوت چالیس سال کی عمر سے پہلے نہیں رکھتے اور چالیس سال کی عمر تک رسائی اور پیرائش طور پر شد پیضعف اور نا تو انی پائی جاتی ہے' ۔

آ گے چل کرلکھا ہے: خلاہر ہے کہ آغاز ولادت سے یا بلوغت سے قبل بلکہ بلوغت کے بعد بھی بدنی اور عقلی قوئی کی پختگی تک یہ مقصد حاصل نہیں ہو سکتا''۔ملاحظہ ہو۔(تحقیقات صفح نبر ۱۰۰ صفحہ نبر ۱۰۵ صفحہ نبر ۲۳۳) (ملحصاً)۔

الجملی: عبارت تحفۂ خصوصیت کے ساتھ حضور سیّد عالم صلّی اللّٰہ تعالیٰ علیہ وسلّم کے متعلق نہیں ہے جب کہ حضرت مصنف ( شاہ عبدالعزیز صاحب علیہ الرحمۃ ) ہے آپ ﷺ کے قدیم اللّٰۃ ت ہونے کا انکار بھی ثابت نہیں بلکہ ان سے اس کے برعکس اشارہ ملتا ہے۔ چنانچہ لکھتے ہیں کہ ابونعیم' بیہیتی اور حاکم نے باسانیہ صحیحہ وطرق متعددہ روایت کیا ہے کہ حضور کی اس جہان میں جلوہ گری ہے پہلے یہودکو جب اس وقت کے بت پرستوں ہے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

لرُّانَى كاسامنا موتا تو وه ان لفظول میں دعا كركے ان پر فتح ياب ہوتے: ''السلم روسنا انسا نسسئلك بحق احمد النبى الامى الذى و عد تنا ان تخر جه فى آخر الزمان الخ يعنى يوں دعا گوہوتے اے اللّٰداے بہارے مالك! ہم تحصیت اس نبى اتمى حضرت احمد بلك كوسيلہ سے دعا كرتے ہيں كہ جن كے متعلق تونے ہم سے وعدہ فر مايا ہے كہ تو انہيں آخرى زمانہ ميں ظاہر فر مائے گا'ان كے طفيل اوران كے صدقہ ميں ہميں ان بے ايمانوں پر فتح عطا فرما۔ ملاحظہ ہو (تفير عزيزى فارى کا 'صفح الا ملح معلق خيرى بينی نيز كابل افغانستان)

اللہ اللہ ایت بلزاا پنے اس منطوق میں صریح ہے کہ آپ کی اظہور آخر میں ہوا آپ نبی پہلے سے بیں جیسا کہ 'النہ الامی'' کے ساتھ' 'ان تحر جہ فی آحر الزمان'' کے الفاظ سے داضح ہوتا ہے۔ علاوہ ازیں عبارت (مبحث فیلھا) میں نیزت سے مراد فس نیزت نہیں بلکہ بعثت مراد ہے۔ نیزۃ بمعنی بعثت ہونے کا ثبوت ابھی عبارت المعقند کی بحث میں امام اہل سنّت علامہ بدایونی اور امام اہل سنّت اعلیٰ حضرت فاضل ہریلوی رحمہما اللہ کی تصریحات سے میں کہا جاچا ہے۔

پ سے میں روح میں بریدی میں بیاں میں میں معنی میں معنی ہوتی ہے۔ پس معنیٰ بیہ ہوگا کہ ابنیاء کرا مطیبم السلام کی بعثتیں عموماً ان کی چالیس سال کی عمروں میں ہوتیں۔ یہ معنیٰ نہیں کہ چالیس سال سے پہلے وہ نبی نہیں سے پھر انہیں نبی بنایا گیا۔ باب مشتم میں ہم با حوالہ مفصلاً لکھ آئے ہیں کہ ہر نبی ہیدائش نبی ہوتا ہے ۔ نبی آ کرنہیں بنتا بلکہ بن کر آتا ہے۔ نیز اسی باب میں روح المعانی اور شرح المقاصد وغیر ہما سے لکھ آئے ہیں کہ بلوغت 'شرط نوّت نبیں بلکہ وہ زیادہ سے زیادہ شرط بعثت ہے۔

اگرشرط نبوت ہوتو حضرت یحیکی اور حضرت عیسی علیہ السلام کی نبوتوں پراعتر اض ہوگا جو صرح بطلان ہے۔ رہا ہیر کہ بڑی عمر میں بعثت دینے میں کیا حکمت تصی ؟ تو اس کی تو جیہ عبارت ہذا میں ضمناً موجود ہے کہ د نیوی طور طریقے کے مطابق عوام الناس میں چھوٹی عمر کی قیادت مرغوب نہیں ہوتی ۔ لہذا بڑی عمر میں بعثت د سینے میں یہی حکمت کار فرما ہے جب کہ بعض اندیا ء کر اعلیہ م السلام کو بحیدی میں اس منصب پر فائز فرمانا پہلے سے نبی ہونے کی حقیقت کا اظہار ہے بناء علیہ نا پختہ عمر کی بات بھی عوام الناس کے خیال کی عکاس ہے شریعت ِ مطهر ہ کا فیصلہ نہیں ۔ پس ''الے صبی صبی و لو کان نہیا '' کے الفاظ (جو عبارت تحفہ کے آخر میں بیں ان کا مطلب کا فیصلہ نہیں ۔ پس ''الے صبی صبی و لو کان نہیا '' کے الفاظ (جو عبارت تحفہ کے آخر میں بیں ان کا مطلب کا فیصلہ نہیں ۔ پس ''الے صبی صبی و لو کان نہیا '' کے الفاظ (جو عبارت تحفہ کے آخر میں بیں ان ) کا مطلب کا فیصلہ نہیں ۔ پس ''الے صبی صبی و لو کان نہیا '' کے الفاظ (جو عبارت تحفہ کے آخر میں بیں ان ) کا مطلب الغرض عبارت میں جن امور کو بشر کی احکام اور خواص طفولیت سے تعبیر کیا گیا ہے 'نفس نبوت کے منافی نہیں ۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تخفيقات بجواب تحقيقات

رہی حضرت شخ تیجانی کی عبارت؟ تو وہ خصوصیت کے ساتھ آپ کھی کی نیز ت کے استتار کے قائل بی جسے ان کے حوالے سے خود معترض نے بھی لکھ دیا ہے۔ ملاحظہ ہو تحقیقات صفحہ نمبر ۹۹ \* ۱۰۰: '' ر ف الح حجاب '' تجاب اٹھا دیا گیا۔ اور اس میں بھی زیا دہ سے زیا دہ بر ٹی عمر میں بعثت دینے کی حکمت کا بیان ہے' نفس نیز ت کی نفی مراد نہیں۔ اس کی بھی مکمل تفصیل باب ہشتم میں گز رچکی ہے' اے ادھر ہی دیکھ لیا جائے کیونکہ اعادہ موجب طوالت ہے۔ خلاصہ بیہ کہ عبارت تحفہ اور قول شخ تیجانی بھی معترض کے موقف کے کسی طرح مؤ ید نہیں ہیں۔ والحمد اللہ رب العلمین و الصلو ۃ و السلام علی سید المرسلین محمد و آلہ و صحبہ احمدین۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

مظالط فی مرکظ (زمانۂ آغاز وی کے حالات مثل انبیاء سابقین سے ) **کاملاً** معترض کا کہنا ہے کہ آپ ﷺ پر وتی جلی کے نزول کے قرب زمانہ میں بعینہ وہ ی کیفیات تھیں جو دیگر انبیاء ملیم السلام کی تھیں جس سے مقصود وتی سے مانوس کرنا تھا اور قوت بر داشت کا پیدا کرنا جب کہ دہ انبیاء ملیم السلام پہلے سے نبی نہ تھے پس بیتوافق بھی آپ کے چالیس سال بعد نبی بنے کی دلیل ہے۔ چنانچہ موصوف نے لکھا ہے: حضرت علقہ متابعی سے محدّ ث ابونعیم نے نقل کیا کہ پہلے پہل انبیاء علیم السلام کو نیند میں وتی کی جاتی ہے تھی آپ کے چالیس سال بعد نبی بنے کی دلیل ہے۔ وحی نازل ہوتی ہے ( خصائص کبر کی خبلد ان صفحہ ۱۹)۔ معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کا طریقہ جار ہے کہ جاتے کہ جاتے کہ تھ

خوابوں کے ساتھان پر دحی کا آغاز فرماتا ہےتا کہ ملک دحی اورنز ول نبوّت کے متحمل ہو سکیں۔(ملحّصاً بلفظہ ) ملاحظہ ہو(تحقیقات صفحہ ۱۳۰)

**الحملي**: مغالطہ نبر ۲ اےرد میں روایت بر ہ درضی اللہ عنہا کی بحث میں ہم ثابت کرآئے ہیں کہ ذمانۂ قرب ظہور نیز ت میں اس جیسے امور کا کثر ت سے ظہور واقعہ ظہور نیز ت کی عظمت کے پیش نظر اعزاز اتھا۔ اس کی بنیا د پر پہلے سے نبی نہ ہونا بتانا غلط اور سخت بے بنیا د دعو کی ہے۔ پھر مید تا ثر دنیا بھی غلط ہے کہ اس طرح کے واقعات محض قرب زمانہ ظہور نیز ت میں رونما ہوئے حق اور حقیقت ہیہے کہ آپ بی سے اس طرح کے امور کا ظہور قبل اعلان و بعد اعلان نیز ت ہمیشہ بر ابر سے ہوتا رہا اس کی با حوالہ تفصیل بھی مذکورہ مقام پر ہوچکی ہے۔ ملاوہ از یں نبی کو مانوس کرنے کے لیے اس قسم کے واقعات کا اظہار بھی منافی میں جس کی اس طرح کے امور دلیل حضرت موسیٰ کلیم الظین سے کہ ان کے عصا مبارک کو از دہا بنیں بنایا بلکہ انہیں اس کی طرف متوجہ فرمانی نے جب انہیں یہ مجمزہ عطافر مانے کا ارادہ فر مایا تو اسے سید حما از دہا نہیں بنایا بلکہ انہیں اس کی طرف متوجہ فرمان

کے لیے ان سے پوچھا کہ آپ کے دایاں ہاتھ میں کیا ہے؟ عرض کی میرا عصا ہے جس پر فیک لگا تااورا پنی کبریوں کے لیے درختوں کی شاخیں تو ڑتا ہوں بیاور بھی بہت سے کام دیتا ہے۔فر مایا اسے پنچ چھینکو۔ پھینکا تو دہ سانپ کی شکل اختیار کرکے چلنے لگا۔ پچھ عدم توجی کے باعث آپ پرخوف کی کیفیت طاری ہوئی تو فر مایا آپ میرے رسول ہیں ڈرنے کی کیا ضرورت ہے میں عنقریب اسے دوبا رہ اس کی اصلی لاٹھی والی صورت میں لوٹا دوں گا (ملتح صاً) ملاحظہ ہو۔ (سورہ طا<sup>،</sup> سوۂ کر 'سوہ کہ ا

معلوم ہوا کہ نبی کے دل کو مطمئن اور پر سکون نیز مانوس کرنے کے لیے اس طرح کے امور کا اظہاران کی نبوّت کے منافی نہیں۔

علادہ ازیں باب ہشتم میں ہم طون دلائل سے ثابت کرآئے ہیں کہ تمام انبیاء میہم السلام پیدائش نبی تصلبذا خواب میں دکھانے کے توافق سے نفی 'نیز ت پر استدلال بالکل بے کارر ہا کہ اگر بیخواب انہیں نہ بھی دکھائے جاتے تو پھر بھی وہ نبی تھے۔ جب کہ خصوصیت کے ساتھ آپ بلیکا پہلے سے نبی ہونا خود آپ کے صریح فیصلہ سے ثابت ہے۔ حیث قال صلی اللہ علیہ و سلم کنت نبیا و آدم ہیں الروح و الحسد۔ علادہ ہریں نبی کا خواب وتی الہی ہوتا ہے تو بیر دایت چا لیس سال سے پہلے نزول وتی کی دلیل ہوکر نیز ت کی دلیل ہوئی کہ وہ خود کدھ چکے ہیں کہ وتی ونیز ت مترادف ہیں۔ ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات 'صفی ۲۰۱۲) (اس کی تھی کمل بحث باب ہشتم میں گز رچک ہے)۔ https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

مقالط بمر ملاحاليس سال كى عمر مين اعطاء نبوت اصول اورسنت المهير ب كاملار کھتے ہیں:اللہ کی سنت بھی یہی ہے کہ ایک''لا کھ چوہیں ہزاریا کم دہیش انبیا علیہم السلام کو جالیس سال کی مرشریف میں مبعوث فرمایا (الی )لہذااز روئے عقل بھی اورسنت اللہ کے تقاضے کی رو ہے بھی آنخضرت ﷺ <sup>ک</sup>ے جسمانی لحاظ سے بالفعل نبی ہونے کا عرصہ حیالیس سال کی عمر شریف کے پورے ہونے پر ہی شروع ہوتا ہے۔ قاضى بيضاوى اورابوحيان اندلى فرماتي بي وله يعث نبى الابعد الاربعين كوئى نبى جإليس سال کی عمر یے لی مبعوث نہیں ہوا۔ (البحرالحیط جلد 9 صفحہ ۴۲۴)۔ *علامیلی قاری فرماتے ہیں*:قال اللہ تعالی ولمّا بلغ اشدہ ای و صل موسلی نہایہ قوته (الْ)وبلغ اربعين سنته وهو سن بعث الانبياء علهيم السلام غالباً في سنته الله و عادته سبحنه و تعالىٰ اتيناه حكما اي نبوته ''اللدتعالىٰفرمايا''و لما بلغ اشده ''يعنمونيٰ الطِّيرَةُ بَخْتُ كَتَا يفقوت كي انتهاءكو(الی)اور پہنچے جالیس سال کی عمر کواور یہی عمر ہے اندیاء الطَّظِيرُ کی بعثت کی بالعموم اللَّد تعالٰی کی سنت اور عاوت جار مديم " آتيداه حكماً " بهم ف ان كونبوت عطاكى - (شرح شفاء برحاشية بم الرياض مخر ٣٨ ، جلد ا) -حضرت شاه عبدلعزیز محدث دہلوی تحفہ میں فرماتے ہیں :قبل از اربعین منصب نبوت بہ کسے عطا · · نشده الانادراً والنادر كالمعدوم · · جاليس سال كي عمر \_ قبل سي كوب عانيي كي تحكي مكر تا درطور یراورنا در چیز معدوم کے علم میں ہوتی ہے۔ (صفحۃ ۲۷۱)۔ الغرض سنت الہیہ اورعادت جاربیاور معمول باری تعالیٰ کا یہی ہے۔الخ (ملخصاً)۔ ملاحظه بو (تحقيقات صفحه ٥٠ الصفحه ١١٨ مفحه ٢٣٢ ) -الجماب: اس کے کئی جواب میں جن میں سے بعض حسب ذیل میں :-**جامیے قمبر**ا : جملہانبیاءورسل کرا مطیبہم السلام کے بارے میں مذکورہ تھم ثابت ہوسکتا ہی نہیں کیوں کہ معترض کی منقولہ بالاعبارت میں ص\_راحت\_اً مٰدکور ہے کہ وہ کم وہیش ایک لاکھ چوہیں ہزاریا دولا کھ چالیس بزار تهجب كمخود قرآن مجيد يسمصر حب كم ورسلا قد قصصنا هم عليك من قبل ورسلالم نقصصهم عليك"-

مزید بعض روایات میں جن کے تذکرے آئے میہ ہیں: نمبرا: حضرت شیٹ نمبر ۲: حضرت شعیا نمبر ۲: حضرت ارمیاء نمبر ۲: حضرت دانیال اور نمبر ۵: حضرت حز قیل علیهم السلام ( آخر الذکر کے بارے میں میہ بھی آیا ہے کہ وہ حضرت ذوالکفل علیهم السلام کا اسم گرامی ہے جب کہ حسب بعض روایات میدد مختلف حضرات کے اسماء گرامی ہیں ) و اللہ اعلم بالصو اب۔

اس طرح سے کل تعداد تینتیس یا چونتیس ہوئی جب کہ ان میں سے بعض کا نبی ہونامختلف فیہ بھی ہے۔ ہناءً علیہ حب سوائے چند کے باقی سب حضرات کے حالات ہی نا پید ہیں تو سب کے متعلق سیحکم کیوں کر لگایا جاسکتا ہے کہ ماسوائے بعض کے سب کوچالیس سال کی عمروں میں نبوتیں ملیں ؟

**چاب قبر این بخ**رید (بعمر چالیس سال اعطاء نبوت ) بطور کلید منفق علیہ بھی نہیں ہے بہت سے علماء شان نے اس کی نہایت غیر مبہم الفاظ میں تغلیظ وتر دید فرمائی ہے اور مید تصریح کی ہے کہ نبی ہونے کے لیے چالیس سال کی عمر تو کجا ہلوغ بھی شرط نہیں ۔

چنانچهام المحكمين علامه سعدالدين تفتازانى رحمته الله عليه كى مير عبارت ان كى كتاب شرح المقاصد محواله سے پہلے پیش كى جاچكى ہے:''من شروط السندو تـه الـذكـور ته و كمال العقل و الذكاء و الفطنة و قوة الرأى ولو فى الصبا كعيسىٰ و يحيىٰ عليهما السلام ''لينى نبوت كى شرائط كاپایا جانالازم ہے اگر چہ بچپن ہى ميں كيوں نہ ہو جيسے حضرت عيسىٰ و حضرت ليجىٰ عليهم السلام كے ليے ہوا۔(روح المعانی

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

جلد <sup>۱</sup>۳ صفحہ ۱۸ پ۲ طبع کمتان) نیز علامہ الوی رحمۃ اللہ کی بی عبارت بھی پیش کی جاچکی ہے کہ'' ویت رجع عندی اشتر اطہ فیہ دون اصل النبو تہ ''ل<mark>عنی میر نز دیک راخ بیہ ہے کہ بلوغ 'نفس نبوت کے لیے شرط نبیں بلکہ بعث کے لیے</mark> لازم ہے۔(روح المعانی جلد ۱۳ صفحہ ۱۹)۔

نيز علامة حقّى ارقام فرماتے ميں: '' فامر الو لاية و النبوة لا يتوقف على البلوغ و على الاربعين''لينى ولى اور نبى ہونابالغ اور جاليس سالہ ہونے پر موقوف ہيں (ردح البيان جلد ب<sup>م</sup>ضح ٢٢٣)۔

نيز بعض علماء كر حواله ي للمعام: اشتراط الاربعين فى حق الانبياء ليس بشىء لان عيس عليه السلام بنى و رفع الى السماء و هو ابن ثلث و ثلثين و نبى يوسف عليه السلام و هو ابن ثمانى عشرة و يحيى عليه السلام نبى و هو غير بالغ قيل كان ابن سنتين او ثلث لي انبياء عيم السلام كي بار م مين چاليس سال كى شرط لغو م كيول كه حضرت عيس التلاك كاظهور نبوت اور رف السى السماء تينتيس سال كى عمر مين بوانيز حضرت يوسف عليه السلام كى نبوت كاظهور الحاره سال كى عمر مي جب كه يجي عليه السلام كى نبوت كاظهور بهت بى جهو فى عمر مين دويا تين سال كى عمر مين جلد الميان جلد الم صفى 10%).

نيزاى ميں الى صفحہ پر ہے 'و كذا كل نب عند البعض يعنى چاليس سال كى عمراعطاء نبوت كا عقيدہ سب كانہيں بعض كا ہے۔ نيز علامہ طبى لکھتے ہيں: ان بلوغ الارب عين ليس شرطا للنبوۃ ''ليتن چاليس سال كى عمر كا ہونا شرط نبوت نہيں۔ (سيرت حلبيہ جلدا صفحہ 1)۔

وف : اس سلسلدی بعض عبارات روایت ما من نبی الخ کی بحث میں بھی عن قریب آرہی ہیں۔ علب قبر سلسلدی بعض عبارات روایت ما من نبی الخ کی بحث میں بھی عن تریب آرہی ہیں۔ ایک دلیل ریبھی ہے کہ ان انبیا علیہم السلام میں سے پچھ حضرات کے متعلق اس کے برخلاف ثابت ہے جب کہ تر کی لیے بچھ حوار دنہیں۔ اور صرف بعض کے لیے عپالیس سال کی عمر میں اس منصب پرفائز ہونے کا ذکر ہے جس سے اس کے کلیہ ہونے کا دعوی بے بنیا دقر ارپا تا ہے کی حین نی جن کے لیے عپالیس سال وغیرہ کی عمر میں اعطاء نبوت کا کوئی صریحی ذکر زمین ہے اس اس اس کے اس اس کی عمر میں اس منصب پرفائز ہونے کا ذکر ہے میں سے اس کے کلیہ ہونے کا دعوی بی بنیا دقر ارپا تا ہے کی میں بین ان حضرت آ دم ۲۰ حضرت ادر لیس سال وغیرہ کی عمر میں اعطاء نبوت کا کوئی صریحی ذکر ہیں ہے اس اس کے اس منصب پرفائز ہونے کا دی ہے ہیں۔ اس منصب پرفائز ہونے کا دکر ہے میں سے اس کے کلیہ ہونے کا دعوی ہے بنیا دقر ارپا تا ہے

حفزت اسحاق کے حضرت اسماعیل کہ حضرت لوط ۹' حضرت لیعقوب ما' حضرت ایوب ساا' حضرت شعیب یا' حضرت الیاس یا' حضرت الیسع یما' حضرت ذوالکفل ما' حضرت داؤد۔ ۱۱' حضرت سلیمان سے کا' حضرت عزیر سے ۱۸' حضرت یونس ۱۹۰ حضرت زکریا۔۲۰' حضرت شمویل سے ۲۱' حضرت یوشع ۔ ۲۲' حضرت خصر یہ ۲۲' حضرت شیث یہ ۲۲' حضرت شعیا۔۲۵' حضرت ارمیاء۔۲۶' حضرت دانیال اور ۲۷ حضرت حز قبل علیہم السلام۔

اللل الكركسي صاحب كے پاس اليي نص ہوتو مطلع فر ما كرشكر بير كے مستحق ہوں۔

**الال**: علامہ علی کا چالیس سال کے قول کو' نقیل '' سے ذکر فرمانا اس کے ضعف کی طرف اشارہ ہے جس سے پچاس کے قول کاراج ہونا واضح ہوتا ہے۔

خلاصہ میہ ہے کہ یکی الرائح حضرت نوح علیہ السلام کی نبوت کا ظہور آپ کی پچ اس سال کی عمر میں ہوا۔ ش نص قرآن کی رو سے ہارون الطّن کی نبوت کا ظہور حضرت موں الطّن کی نبوت کے ظہور کے بعد ہوا چنا نچ قرآن مجید میں ہے کہ حضرت موں الطّن نے اپنی نبوت کے ظہور کے بعد اللّٰہ تعالیٰ سے جو دعا نمیں کی تصی ان میں سے ایک دعا بیتھی' وا جسط لی وزیر ا من اہلی ہارون ا سے اللہ د به ازری و اشر کہ فی امری'' نیز ''قال سنشد عضد ک با حیک''۔

نیز حضرت مولی الطلا کے متعلق بیفر ماکر کہ 'و کان رسو لا نبیا ''لیعنی وہ رسول نبی شے فوری فرمایا ''وو ہبنا لیہ من رحمتنا احاہ ہارون نبیا'' لیعنی ہم نے انہیں اپنی رحمت سے ان کا بھائی ھارون نبی مرحمت فرمایا۔ (پہ ۱۱ مریم آیت ۵۳)۔

جب که حضرت بارون الظفلاً حضرت موسیٰ الظفلاً ہے عمر میں کم وبیش چارسال بڑے تھے بناءً علیہ ان کی نبوت کا جب ظہور ہوا تو کم از کم آپ کی عمر چوالیس برس تھی۔

اور بیاس وقت ہے کہ جب حضرت موسیٰ التلفظ کی بعثت جالیس سال کی عمر میں ہوئی ہو نیز خود ہارون التلفظ کی نبوت کاظہور بھی اس نے فوری بعد ہوا ہوور نہ عمر کے تفاوت کی نوعیت بدل سکتی ہے۔ چنا نچہ اما م جلال الملۃ والدین محلی شافعی رحمۃ اللہ علیہ مٰدکورہ آیت کے تحت لکھتے ہیں۔''و سے ان اسن

## https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

منه''

پھرعلامہ سلیمان المجمل علیہ الرحمتہ اس کے حاشیہ میں فرماتے ہیں :''ای بیار بیع سنین '' دونوں کا خلاصۂ تر جمہ بیہ ہوا کہ حضرت ہارون الظفلا حضرت موتیٰ الظفلا سے عمر میں چارسال بڑے یتھے۔ ملاحظہ ہو۔ (تفسیر الجلالین مع حاصیۃ الجمل جلد ۳'صفحہے) دطیع کراچی)۔

الم محضرت یجی الطف کی نبوت کاظہور بالکل یجین شریف میں بعمر دویا تین برس ہوا۔ چنانچ سیرت حلبیہ جلار الطف میں جمر دویا تین برس ہوا۔ چنانچ سیرت حلبیہ جلدا صفحہ ۲۲۵ میں 'قیل کان ابن سنتین او ثلث ''۔

اس كممل باحوالة فعيل باب بشتم مي ترريجي بي" فلي لا حظ ذلك هـناك و قد مر ايضاً هناك ان "الحكم" في الكريمة" وايتناه الحكم صبيا" هو النبوة عند الحمهور".

نیزروح البیان(جلد<sup>م</sup> صفح ۲۲۳ طبح کوئٹ) میں ہے:'' و قد صح ان اللہ تعالی او لحی اللی یہ حیلی و عیسلی عسلیدهما السلام قبل ادرا کھما'' یعنی صحیح ثابت امر ہیہ ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت یج کی اور حضرت عیسیٰ علیہما السلام کواس وقت وتی نبوت سے نوازا تھا کہ ابھی وہ عمر بلوغ کو بھی نہ پنچے تھے۔

المعترت عسى التلك في طهور نبوت مح متعلق تين مختلف اقوال پائ جات ميں منبرا: فوراً بعد از ولادت باسعادت - چنانچالله لعال كاارشاد م كمعتر ضين في محترت مريم سے جب بيد كها" كيف نكلم من كان فى المهد صبيا "گهوار - كى عمروالے بچ سے بات كرنے كا آپ بميں كيے كہتى بيں تواس پر حضرت عسى التك بول پڑ اورا بن اس موقع كلام ميں ايك بات رفر مائى تقى" و حعلنى نبيا "اللہ فى محصابانا ني بنايا ہے - (ب ١١ مريم آيت ٣٠) -

نمبر۲۔ایک قول پرآپ کی عمر شریف اس دقت تمیں برس تھی۔ نمبر۳۔ بیر کہ عمر شریف چالیس برس تھی۔

چنانچ علامہ ابن الجوزی فرماتے ہیں: ''نبئ و هوابن ثلثین سنة و رفع و هو ابن ثلث و ثلثین سنة بل قیل نبئ و هو طفل ''یعنی آپ کی نیز تکا جب ظہور ہواتو آپ ہم ۳۰ سال تھاور آسان کی جانب تشریف لے جانے کے دفت آپ کی عمر تینتیں برس تھی۔ ایک قول بعثت بچین کے زمانہ میں ہوئی۔ (سرت طبیہ جلدا'صفرہ ۲۲' کشف الخفاء لیحبلونی' جلد نبر۲ سفر نبر۲ کا طبیع ہروت)۔

نیز <sup>ح</sup>ضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے الفاظ آیت'' حتمی اذا بلغ اشدہ ''میں''اشد'' کے معنیٰ *کے متعلق منفول ہے آپ نے ف*ر مایا *س کا معنیٰ تینتیس برس ہے*و ہو الذی رفع عیسیٰ بن مریم صلی اللہ

عليه و سلم الى عمر على حضرت عيلى بن مريم صلى اللدعليه وسلم كوا سمان برا تحاليا كيا تحا. علامة بيتمى فرمات بين (رواه السطبسرانسى فسى الاو سط و فيه صدقة بن يزيد و ثقة ابوزرعة وابو حاتم وضعفه احمد و حماعة و بقية رحاله ثقات "بينى المحد شطرانى نے الاوسط على روايت كيا ہے - اس كاراوى صدقة بن يزيد مخلف فيه ہے - ابوزر عداور ابو حاتم نے اسے ثقة قرار ديا جب كه امام احد اور ايك كروه في اسے ضعيف كها ہے - باقى سب راوى ثقه بيں - (مجمع الزوائذ جلد نمبر من صفحة نمبر ٢٠ العجم بيروت) نيز تفسير مظهرى (جلد نمبر ٢٠ صفحة مبر ٢٠٢) ميں ہوال ابن عب اس ارسله ١ الله و هواب ن ثلثين ف حك فى رسالته ثلثين شهرا ثم رفعه الله اليه احد نيز علامة مخا بح فرمات يون عليمين التحد كما مر نبئ فى سن الصب اوقيل انه غير مسلم وانه كغيره بعث بعد الار بعين كما فى شرح

ال۔ مواقف '' یعنی حضرت عیسیٰ الظیلا کی نبز ت کاظہور آپ کے بچین کی عمر میں ہوااور کہا گیا ہے کہ بیدائق تسلیم نہیں اور آپ اس میں دیگر انبیاء علیہم السلام کی طرح ہیں یعنی آپ کی بعثت بعمر چالیس برس ہوئی جیسا کہ شرح المواقف میں ہے۔

ملاحظہ ہو۔(حاشیہ الشہاب علی البیصا وی ٔ جلد نمبر ۸ صفحہ نمبر + ۲۷ طبع ہیروت)۔ **قومہ**: معترض نے چالیس والے تول کے لیۓ حاشیۂ جلالین کا حوالہ دیا ہے مگر وہ بےحوالہ ہونے کے باعث بے بنیا دہے کمل تفصیل باب ،شتم میں دیکھی جاسمتی ہے۔

پھراس میں اختلاف ہے کہ بیہ وحی کس نوعتیت کی تھی ۔ چنانچہ عندالبعض بیہ دحیٰ وحی الہا متھی جوبعض

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کےنز دیک جاگتے میں ہوئی اوربعض دیگر کےنز دیک نیندکی حالت میں آئی۔ تفسیر البحرالحیط میں ہے:و ہو و حی الھام قالہ محاہد وروی عن ابن عباس او منام ''ملاحظہ ہو(جلدنبر صفح نبر ۲۸۷)۔

قرطبی بیں ہے: ''وقیل کان وحی الھام کقولہ واوحی رہك الی النحل وقیل کان مناما والاوّل اظھرواللہ اعلم''۔ملاحظہ ہو۔(جلدنبرہ'صفحنبر،۹۴)۔

خازن میں ہے:''وقیل ان المراد من قوله واوحینا الیه وحی الهام کما فی قوله تعالیٰ واوحی ربك الی النحل واوحینا الی ام موسی والقول الاوّل اولی''۔ملاحظہ ،و(جلد ۲ صفحہ)

كبيريي المام رازى نے كھاہے: والقول الثانى ان المراد من الوحى الالھام والاول اولى لان الظاہر من الوحى ذلك''ملاحظہ بو(جلدنبر ١٨مفخ نبر ٩٩)

روح المعاني ميں ہے:''و كـان ذلك عـلى مـاروى عـن مجاهد بالالهام وقيل بالالقاء في مبشرات المنام'' ـملاحظه مو(جلدع صفحه ۱۹۸)

خلاصہ بیکہ ام مجاہد کے حسب روایت بیڈ واو خسی ربک السی المن حل" اور "او حین السی ام موسل " کے طرز پر بیداری میں وحی الہام اور حضرت ابن عباس کی روایت کے مطابق از قبیل مبشرات وحی منام تھی جن میں سے رائح حسب تصریح علامہ قرطبی وعلامہ خازن اوّل ہی ہے۔

ر ہابد کہ زمانہ ' و او حین الیہ ' عمیں آ پ التَّظَیٰنَ حدِّ بلوغ کو پیچ چکے تھے یا نہیں نیز بہر صورت اس وقت عمر شریف کیاتھی۔

توجواباً عرض ہے کہ بیامرشد بید مختلف فیہ ہے۔علامہ خازن علیہ الرحمة ارقام فرماتے ہیں کہ 'و احتلفوا فی قدر عمر یو سف الطلق یہ وم المقی فی الحب ''لین جس دن یوسف الطلق کو کنویں میں ڈالا گیا'اس وقت آپ کی عمر شریف کیاتھی ؟ اس میں علماء کا خاصا اختلاف ہے۔ملاحظہ ہو (تفسیر الخازن جلد " صفحہ ۸)۔

نیز خارن جلد" صحمه ایس بے: احتلفوا هل کان بالغا في ذلك الوقت او كان صبيا

پھر بعض کی تحقیق کے مطابق آپ اس وقت حدِّ بلوغ کو نہ پہنچے تھے اور آپ پر دحی حضرت یحنّی اور حضرت عینی علیہ االسلام کی طرح حالت صغر میں آئی تھی اور آپ سے چھوٹی عمر میں کمال عقل کا ظہور فرمادیا گیا' عمر شریف بعض بے قول میں چھ برس ادر بعض کے نز دیک سات برس تھی جب کہ بعض دیگر نے کہا کہ آپ اس

وقت مرا ، بن تصاور آپ کی عمر شریف بارہ سال تھی۔ علامہ سفی علیہ الرحمۃ لکھتے ہیں: '' قیہ ل او حی الیہ فی الصغر کما او حی الٰی یہ حیے علیہ ما السلام ''لینی ایک قول ہیہ ہے کہ آپ کی طرف حالت صغر میں وحی کی گئی تھی جیسے حضرت کیجی و حضرت عیسی علیہما السلام کی طرف حالت صغر میں کی گئی تھی۔ (مدارک النزیل جلدہ'صفیہ ۸۵۸ طبع کراچی )۔

علامه خازن رقم طراز بين: 'وق ال آخرون بل كان صغيرا الا ان الله عزّو جل اكمل عقله رشده و جعله صالحا بقبول الوحى والنبوة كما قال فى حق عيسى عليه الصلاة والسلام ''لين دير حضرات فرمايا آب ال وقت نابالغى كاعم مي تصالله عز وجل في ان مي كمال عقل قنم كواجا كراور قبول وى ويو تت كے ليے مستعد فرمايا جيسا كه حضرت علي عليه الصلو قوالسلام كو ملاحظه مور (تفيير خازن جلد " صفحه ٨) علامة قرطبى ارقام فرمات بين : 'ومن قال كان صغيرا فلا يعد فى العقل ان يت الصعد م ويو حى اليه (الى) وان جبريل عليه السلام جاءه ' بالوحى ''يعنى جنهوں في ميكمال تقل ان يت با الصغير تصور ان كول كى بحى توجيه موسى محال عليه السلام جاءه ' بالوحى ''يعنى جنهوں فى الى تعال الم يت الصغير نوازاجائ اور بير تقيقت م كمال وقت يوسف التائين كى پال جبريل التين وتى الم كان محموق مواز اجاب اله اللى الم موقت موقت بي معيد الم ما ما ما ما موجو في موقت مي ما الم معراك ن معراك من معان معرفي معند موقت معند المالي معند ما ما مولي من معان الم معند من المال معلى المعلم المعنين معيد من المعنين الصغير ويو حى اليه (الى) وان جبريل عليه السلام جاءه ' بالوحى ''يون مي كروا في ميكها كه آ ي صغير الن معرفة ان كول كي محمل توجيه محمل عليه السلام جاءه ' بالوحى ''يون معروا في ميكها كه آ ي مغير الن معرفين معروا كرم من قال كرون من قال كان معنين موق المالي من معروا من ميكم المن من مال معتراكن

مظمرى ميں ب: "وقيل كان مراهقاً اوحى اليه فى صغره كما او خى الى يحيى وعيسى عليه ما السلام "لين ايك قول برآب التين اس وقت مرا بق (قريب به بلوغ) تصاور آب بروى حالت صغر ميں آئى جيسا كه حضرت يحلى اور حضرت عيلى عليهما السلام برحالت صغر ميں آئى \_ (جلدة صفر 201)\_ البحر الحيط ميں ب: "وكان صغيرا كما او حى الى يحيلى وعيسى عليهما السلام و هو ظاهر او "حينا "لينين آب اس وى كوفت نابالغ تصحيف حضرت يحلى وعيسى عليهما السلام و هو ظاهر ظاہر بھى اى كا متقاضى ب \_ (جلدة صفر 201)\_ علام الوى لكھت بين: "وكان هذا الا يحاء و هو عليه السلام ابن ست عند الضحاك "\_ لين ام صحاك كرن د يكن هذا الا يحاء و هو عليه السلام ابن ست عند الضحاك "\_ يعنى ام صحاك كرن د يك اس د الايحاء و هو عليه السلام ابن ست عند الضحاك "\_ يعنى ام صحاك كرن د يك الهذا الا يحاء و هو عليه السلام ابن ست عند الضحاك "\_ يعنى

https://ataunnabi.blogspot.com/ **۷۷۷** تنبيهات بجواب تحقيقات بأبستهم علامه خازن رقم طراز میں: فیقال الضحاك ست سنین '' یضحاک نے کہا کہ آپ کی عمراس وقت چەسالىتقى \_(تغېيرخازن جلد يېسفى ٨) \_ حاشیہ الجمل علی الجلالین میں ہے : ''و قیل سب عة ''ایک قول پر عمر شریف سات بر س تھی۔ (جلد ہ' صفحة بهم) به اس میں اس صفحہ پر ہے: وقیل اٹنی عشر ''۔ ایک اور قول برعمر شریف بارہ بر س تھی۔ روح المعاني جلدك صفحہ ۱۹۸ میں ہے واثنی عشرہ سنة۔ تفسیرالخازن(جلد۳<sup>،</sup>سخہ۸) **میں ہے:''وق**ال الحسن اثنی عشرة سنة''امام<sup>حس</sup>ن *بصری کی* ایک روایت کے مطابق آپ کی عمراس وقت بارہ برس تھی۔ چ**ب کہ بھٹ دیگر کے نزدیک** آپ اس وقت حدِّ بلوغ کو پنچ چکے تھے اور عمر شریف اس وقت باختلاف اقوال پندره ياستره يا الطاره برس تھى۔ تفسير سفی (جلدا صفح ۸۵۸) میں ہے: ''وقیسل کسان اذا ذاك مسدر کا ''لینی آیک قول پر آ پ اس وقت بالغ يتصيه تفسيرنبيثا يورى(بربامش طبرئ جلدك صفحه ٢٠) ميں ہے: ''وقيل كان اذ ذاك بالغا''' يَفسير الجلالين میں ہے ولہ سبع عشرہ سنة او دو نھا''۔ ا*س کے تحت* حاشیا بجمل میں ہے: ''قولہ او دنھا قیل حمسة عشر ''الخ۔ ليعنى اس وقت آب كى عمر ستره برس يا اس مسيم تحقى جوا يك قول يريندره برس تحقى -ملاحظہ ہو (جلالین مع جمل جلد ۲٬ صفحہ ۲۴۰) نیز تفسیر الخازن تفسیر مظہری میں حضرت امام حسن کے حواله - كما ب كرا ب فرمايا " كان حينفذ ابن سبع عشره سنة " يعنى آب ال وقت ستره برس کے تھے تفسیر نیٹا یوری (جلد کا صفحہ ١٠) میں بے 'وعن الحسن کان له سبع عشرة سنة ''۔ ملاحظہ مو (جلدة صفحه ٢٢٢ بحوالهابن جريرًا بن المنذ رأ بن ابل حاتم الواشيخ عاكم أبن مردوبه وغيرتهم). رُوح المعانى مي ب: ''او ثماني عشرة سنة عند الحسن و سبع عشرة عند ابن السائب '' لیعنی ایک روایت کے مطابق حضرت امام حسن کے نز دیک عمر شریف اٹھارہ برس تھی جب کہ ابن السائب کے نزدیک آب اس وقت سترہ برس کے تھ (جلد کا صفحہ ۱۹۸)۔ تفسیر الخازن (جلد ۲٬ صفحه ۸) میں ہے :وقال ابن السائب سبع عشرة لعین ابن السائب نے کہا کہ آ ب

عمر شریف اس وقت ستر ہ برس تھی۔ و قیل شمان عشرة سنة ''الطارہ سال کا قول بھی ہے۔' ف ق ال بعضهم انه کان بالغا و کان عمرہ حمس عشرة سنة ''بعض نے کہا آپ اس وقت بالغ تصاور عمر شریف پندرہ سال تھی۔

تفسير قرطبى (جلدة صفير ٩٩) مي ب: "وقال الكلبى القى فى الحب وهو ابن ثمانى عشرة سنة فسا كان صغيراً "لينى كلبى نے كہا كەكنوس ميں ڈالے جانے كوفت عمر شريف المحاره برس تھى بناءً عليه آپ اس وقت غير بالغ ند يتھے۔

فوم : ان نفول میں عمر شریف کے متعلق بعض اقوال میں منسوب الیہم کی نسبت سے اختلاف یا تو اختلاف روایات کی بناء پر ہے یا پھرنقل میں خطاء کے باعث ہے جس کی تنقیح کی مانحن فیہ کے لیے اس وقت پچھ ضرورت نہیں ہے اس لیے ہم اسے علی حالہ رکھ رہے ہیں ۔ ضرورت پڑنے پرذی علم حضرات اس کابآ سانی کھوج نگا سکتے ہیں فلیداً مل۔ محاکمہ حلاصالو کی رحمہ اللہ تعالی :

ان مختلف اقوال کے بارے میں علامہ سیر محمود الوی بغدادی حفی رحمہ اللہ تعالیٰ عطر تحقیق پیش کرتے ہوتے لکھتے میں: ''ومن نظر فی الآیات ظہر له' ان الراجح کو نه علیه السلام لم یبلغ الحلم اذ ذاك''۔''وعلی جميع الاقوال انه علیه السلام لم یکن بالغا الاربعین عند الایحاء الیه نعم اکثر الانبیاء علیه م السلام نبئو فی سنّ الاربعین وقد او حی الی بعضهم کیجیلی وعید ای علیهم السلام قبل ذلك بکثیر '' یعنی جو محض حضرت یوسف التك ستعلق رکھنے والی آن آیات کا گہری نظر سے مطالعہ کر کا تواس پر بیا مرکل کر سامنے آجائے کا کہ دان جاس وقت آپ التك کا غیر بالغ ہونا ہی ہے۔ ان تمام اقوال کے پیش نظر یو امر تو نیٹی ہے کہ آپ التك کی مرشر یف اس وقت آپ التك کا غیر بالغ ہونا ہی ہے۔ مقی (یعنی یہ کی نے بھی نہیں کہا کہ اس وقت آپ کی عمر شریف اس وی کے وقت چالیس سال بالکل نہ مذہ الا ہو الی میں سال سے بہت پہلے وی آئی جیسے حضرت کی اور حضرت علی بی علی السلام ملا حظہ ہو۔ (دو تا العان جلد خ من علی میں سال سے بہت پہلے وی آئی جیسے حضرت کی اور حض علی بی السلام ملا حظہ ہو۔ (دو تا العان جلد خ

اس تحقیق سے بیا مرروزروشن کی طرح واضح ہو گیا کہ یوسف الطلق بھی جالیس سال کی عمر شریف سے بھی پہلے منصب نوڈت پر فائز ہوئے پس اس کے لیئے جالیس سال والا کل یہ تیجے نہ رہا۔ **پھر کی حضرات کے زویک** اس وحی سے مقصوداس پر میثانی کے موقع پر آپ کوتستی دینا اور ڈھارس بند هوانا تھا۔ چنا نچ تفسیر الجلالین میں ہے' تصل مینا لقلبہ'' یعنی اس سے مقصود آپ کے دل کو مطمئن کرنا تھا۔

ال كتحت حاشيد انجمل مين ب: متعلق باوحينا اى فهذا الوحى ليس ارسالا باحكام ولا ابيناء اى اعطاء للنبوّة لما علمت ان سنه لم يبلغ او انها الذى هو الاربعون بل هو تطمئن لقلبه يعني يدالفاظ اوحينا م<mark>يم تعلق بين معنى ي</mark>ه بحكه بدوى ارسال بالاحكام اوراعطاء نبوت كى نتقى بكه تبطيمينا القلب تقى - كيونكه آپ اسكى عمركونه پنچ متصرى كه چاكه چاكه سال ب- (حادية الجمل مع الجلالين طلا<sup>1</sup>) صفي ١٩٣٩ .

خلاصہ بیر کہ حسب مذکور اس طبقہ کے نز دیک بیدوجی الہا ماً ہویا مناماً محض ایک امرخاص کے متعلق تھی ، نبوّت درسالت اور تبلیغ کے لیۓ نبھی۔

جب كم محمد التربي بيدى وى وى حقيق اور وى نيز ت تلى جواس وقت آ ب ك نبى مون كى دليل ب كيونكه بيدى تحكم اللى حضرت جبر يل الطلالا ك خطالبة تبليغ كاعكم آ ب كو بعد ميں ديا كيا تلا۔ چنانچ تفسير الجلالين ميں ب: ''و او حينا اليه فى الحب و حى حقيقة ''مم نے انبيں وى فرمائى ليمنى هيمة وى كى اور بياس وقت كى بات ب جب انبيں كو س ميں پينكا كيا۔ (جلالين مع الجمل ، جلد من من الى مظهرى ميں اس كى تفسير ميں امام مجاہد كو اله سك كل الحيا و حى الدين مع الجمل ، جد من من يعنى و حى الاستنباء و هو فى الحب ''۔ منز بغوى كے حواله سك كل بي دى اليه جبريل الطلالا لي قنص وقت كى بي سي ين يو يس منز بغوى كے حواله سك ميں '' يعنی اليه جبريل الطلالا لي فن سے المحين و يو ميں ميں بين جنوب حضرت يوسف الطلالا كى تغيير ميں الم محامد ت من اليه حبريل الطلالا لي و حى من المحين مع المحين من اللي و ميں ال

حضرت لیوسف الطفظ کی طرف کی کی بیدوی وی نبوّت سمی اور بیاس دفت کی کی کہ جب آپ کنو س میں پہنچ جو حضرت جبر میل الطفظ لائے تھے جو مونس بن کرآئے اورانہیں بیرمژ دہ بھی دیا کہ آپ عنقر یب خیر وسلامتی کے ساتھ کنو یں سے باہر تشریف لے جا کمیں گے۔

ملاحظہ ہو۔(جلدہ صفح ۲۹ تول مجاہد بحوالہ این جریز این این این مند را بن ابن حاتم الواشیخ)۔ قرطبی (جلدہ صفح ۲۹) میں ہے: ''و ان جبریل جاء بالوحی ''آ پ کے پاس بیوتی جبر مل الطّخیۃ لائے شخصہ البحر المحیط (جلدہ صفح ۲۸۷) میں ہے: ''قال الضحاك وقتادہ نزل علیہ جبریل الطّخیۃ فی البئر''۔ نیز''وقال الحسن اعطاہ اللہ النبوۃ فی الحب ''لعنی امام ضحاک اورامام قمادہ نے مرایا كہ كو یں

میں بیدوی جبریل الطلق لائے تھے۔ نیز امام حسن بصری نے فرمایا کہ اللّٰہ تعالٰی نے آپ کو کنویں میں نبوۃ عطا فرمائی۔

روح المعانى (جلد ك صفحه ١٩٨) ميں ب: "وقال الضحاك و قتاده بارسال جبريل الكليلة اليه" قرطبى (جلدة صفح ٩٢) ميں ان الفاظ كر تحت ب: "دليل عملى نبوت فى ذالك الوقت "قال الحسن و مجاهد والضحاك وقتادة اعطاه الله النبوة و هو فى الحب على حجر مرتفع عن الماء "لعن "واو حين اليه "كالفاظ اس امركى دليل بيس كمآ ب اس وقت الله كن تصرامام حسن امام مجابة امام ضحاك اورامام قماده فى فرمايا كم الله تعالى فى انجيس نيق ت سواز اجب كم قرب كويس ميں ايك بخريف فرما تصح و پانى كى سطح سے او پرتفال

امام قرطبی نے اس مقام پرایک روایت نقل فرمائی ہے کہ آپ الطبی نے حضرت جبریل الطبی کے کہنے پرایک نہایت ہی رفت آ میز دعا فرمائی جسے ملتکہ کرام نے سن کربار گاوالہی میں عرض کی 'اللہ سل الطبی ا صوت و دعاء المصوت صوت صببی و الدعاء دعاء نببی ''یعنی اے اللہ جمیں ایک آ واز اور ایک دعا سائی دے رہی ہے۔ آ واز ہے لگتا ہے کہ بولنے والا کوئی چھوٹی عمر کا ہے کیکن دعا کا انداز بتا تا ہے کہ کوئی نبی دعا کر ہا ہے۔ (جلدہ صفحہ ۹)۔

ضیاءالقرآن (جلد<sup>۲</sup> صفحہ ۲۱۶) میں ہے : <sup>در بع</sup>ض علماء کی بیرائے بھی ہے کہ آپ کو اسی وقت شرفِ نبر ت سے سرفراز کر دیا گیا تھا''۔

**قوت**: اس سلسلہ کے بعض اقوال' ولے ہلغ اشدہ '' کی بحث کے ضمن میں بھی آرہے ہیں۔الغرض ایک طبقہ اس کا قائل ہے کہ' واد حینا الیہ' میں مذکور وتی سے مراد وتی نہ ت ہے۔ ۲۰ اب میہ بھی پڑھ لیجیے کہ وتی نہۃ ت والاقول حسبِ تصریح علماء شان اکثریتی نظرتیہ ہے۔ بعض نفول حسبِ ذیل ہیں:

## https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

علامہ بغوی فرماتے میں زو الاکشرون علی ان اللہ تعالی او حی الیہ بھذا و بعث الیہ جبریل الطل یؤ نسبہ و یبشرہ بالخروج '' یعنی اکثرین اس کے قائل میں کہ بیددی اللی دی حقیقی تھی جسے اللہ تعالی نے جریل کوعلیہ السلام بھیج کران تک پہنچایا تھا جو آپ کے لیے مونس ومبشر بن کر آئے تھے۔ ملاحظ ہو۔ (معالم التزیل المعروف تغییر بغویٰ جلد اصفی اللہ طبع ملتان )۔ نیز امام فخر الدین رازی رحمۃ اللہ تعالی ارقام فرماتے ہیں کہ ان الفاظ کی تفسیر میں دوقول ہیں ایک بیہ کہ ان میں مذکور دمی سے مراد دمی ہوت الد تعالی ارتام موار سے مراد دوتی الہمام ہے۔ قول او لی کے تعلق الی کی بیہ کہ

لفظ بين: ''ان المراد منه الوحى والنبوة والرسالة وهذا قول طائفة عظيمة من المحققين ''ليني يهاں وى سے مراد هقيقة وى ہے اور ثوّت ورسالت ہے اور ميخقفين كے ايك عظيم (نماياں اكثريتى ) گروہ كاقول ہے نيز قول اوّل كے متعلق مزيد فرماتے ہيں: ''والاوّل اولى لان البطاهر من الوحى ذلك ''ليني

اولی اوررائح قول یہی ہے کیونکہ وحی کا ظاہر معنیٰ یہی ہے۔ملاحظہ ہو۔ (تفسیر کبیر طلد ۸۸ مسخه ۹۹ طبع ایران)۔ نیز علامہ خازن نے لکھا ہے: ''قال اکثر المفسرین ان اللہ او حی الیہ و حیا حقیقیا فبعث الیہ جبریل الطّنی یؤ نسبہ ویہ شرہ بالنخروج (الٰی) هذا قول طائفة عظیمة من المحققین ''لیعنی اکثر مفسرین نے کہا کہ اللہ کی طرف سے کی گئی یہ وحی وحقیقی تھی جسے جبریل الطّنی ان کے پاس موٹس ومبشر بن کر لائے نتھاور میحققین کے ایک عظیم گردہ کا قول ہے۔ملاحظہ ہو۔ (تفسیر الخازن طلہ مندم)

روح البیان (جلد<sup>۴</sup>) صفح ۲۲۳) میں ہے: ''و کسان وحی نبوۃ و رسالۃ کسماعلیہ المحققون ''۔ لیتن بیودی نبوت ورسالت تھی محققین کامذہب یہی ہے۔ -- ہت ہی جبوب کے لیم سب سائند نہ ہت بحد مصفق یا مثلغ پر تکلم ہو ہوت ہوتا ہے ۔

میت میت کمی دیکھ لیچے کہ آپ التک نبی تو بچپن سے تصالبت تبلیخ کا کم اس وقت ہوا جب اُمّت
 ما من آئی۔ چنانچہ ام رازی فرماتے ہیں: ''فان قبل کیف یحعله نبیا فی ذلك الوقت ولیس هناك
 احد يبلغه الرسالة؟ قلنا لا يمتنع ان يشرفه بالوحی و التنزيل و يأمره بتبليغ عن قلبه ''۔( بميز جلد
 ۸۱ صفح ۱۰۰۹)

**نيزعلام خازن لكصة إلى**: <sup>وم</sup>فان قـلـت كيف حـعـلـه نبيا فى ذلك الوقت ولم يكن احد يبلغه رسـالة ربـه لان فـائده النبوة والرسالة تبليغها الى من ارسل اليه؟ قلت لا يمتنع ان الله يشرفه بالوحى و يـكـرمـه بالنبوة والرسالة فى ذلك الوقت و فائدة ذلك تطييب قلبه وازا له الهم وانعم والوحشة بمنه ثم بعد ذلك يأمره بالتبليغ"ــ(<sup>تف</sup>يرالخازن جلا<sup>م</sup>ضحه ٩٨)ـ

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

یہ میارتیں اپنی مفہوم و منطوق میں نہایت صرت میں جومتان بیان نہیں۔ و الحمد للہ علی ذلك۔ عظامہ می کہ چالیس سال کی عمر شریف میں اعطاء نو ت کے کلیہ بلکہ اکثریہ ہونے کا دعویٰ بھی سخت محل نظر بلکہ بالکل بے بنیاد ہے کیونکہ کل انہیا ءورسل کرام علیہم السلام کی تعداد کم ومیش ایک لاکھ چوہیں ہزاریا دولا کھ چوہیں یا چالیس ہزار ہے جن میں سے صرف چند گنتی کے حضرات کا ذکر مبارک قرآن وحدیث اور کتب سیر میں وارد ہوا ہے جو تقریباً چونیس میں ۔ باقی حضرات کے بارے میں اس قدر سکوت ہے کہ ان کے اساء گرامی تک کوئی ذکر نہیں ہے۔

پھرجن حضرات قدستیہ کا ذکر آیا ہے ان میں سے ہمارے آقا وُ مولیٰ صلّی اللّٰد تعالیٰ علیہ وسلّم یقیناً مشتنیٰ ہیں ۔ستائیس حضرات کے بارے میں اس کی کوئی وضاحت نہیں ہے کہ ان کی نبوتوں کا ظہوران کی کن عمروں میں ہواعلیہم الصلو ۃ والسلام ۔

باقی رہے چید حفرات کیعنی حضرت نوح' حضرت موئی' حضرت ہارون' حضرت یوسف' حضرت یحیٰی اور حضرت عیلی علیہم السلام' حضرت نوح الطلیلا کی نبوّت کا ظہور راجح قول پر پچاس سال ٔ حضرت ہارون الطلیلا کی نبوّت کا ظہور عمر شریف کے چوالیس سال ہونے کے بعد ہوا جب کہ آخر الذکر نین حضرات کی نبوتوں کا ظہور چالیس سال سے کافی پہلے ہوا۔

باقی صرف ایک حفرت سیدنا موی الظلار ہے جن کے بارے میں چالیس سال کے بعد ظہور نبر ت کا ذکر آیا ہے اور وہ بھی قر آن کی صرح آیت یا کسی صحیح صرح مرفوع حدیث سے نہیں بلکہ اس کا ما خذ بھی تحض بعض اقوال ہیں جو محمّل غیر بھی ہیں جن سے متعلق بعض دیگر علماء سے اس سے برخلاف بھی منقول ہے لیے نی اس کی بنیا دسور وُقصص کی آیت کریمہ ولما بلغ اشدہ و استو ی' الآییہ کے الفاظ 'اشدہ ''اور' استو ی' 'پر ہے جب کہ ان سے معنی کی تعیین میں علماء شان کا خاصّا اختلاف پایا جاتا ہے جس کی کممل با حوالہ تفصیل ابھی گزری ہے۔

نیز خصوصیت کے ساتھ حضرت موئی الطلبی کی اس وقت عمر نثریف کے متعلق علامہ خفاجی اور علامہ الوی رحمہما اللہ تعالی کی نصوص پیش کی جا چکی بیں کہ علی انتخلیق ''اشد ''اور''استو اء' علاقہ زمانہ اور حالات کے مختلف ہونے سے مختلف ہوتے ہیں پس آپ کے متعلق اس کے ضحیح فیصلہ کے لیۓ مطلوبہ معیار کی حدیث درکار ہے جو ثابت نہیں۔ بناءً علیہ اعطاء نبوت کے لیۓ چالیس سال کی عمر کا کلیہ ہونا تو کجا کثر میہ ہونا بھی صحیح نہیں بلکہ اس کا فرد میہ ہونا بھی محل نظر ہے۔

وجیرتسام (روایت' مما مِنُ نَبِی نُبَیِّ اِلَّا بَعُدَ الْارْبَعِیٰنِ): رہایہ کہ آخریہ بات مشہور کیسے ہوئی اور وجہ تسامح کیا ہے؟ تو ہمارے تجزیہ وتحقیق کے مطابق اس کا سبب ایک غلطتم کی روایت بنی جس کے الفاظ اس طرح ہیں' مَسا مِنُ نَبِیِّ اُبِّیَّ اِلَّا بَعُدَ الْاَرْبَعِیُنِ ''جس کا ترجمہ معترضین کے طرز پر بیہ ہے کہ سی بھی نبی کو نبوت عطاء نہیں کی گی گران کی عمر کے چالیس سال ہوجانے کے بعد۔

اب پڑ چی**د ہر بھھدایت کی تکلید ور دید ہیں** بعض علاء شان کی کچھ عبارات:

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

نیز اس موقف کی تائیداس سے بھی ہوتی ہے کہ حضرت عیسی الظیلا کی بعث بھر تیمیس برس ہوئی اور آسان کی طرف اٹھایا جاناان کی چالیس سال کی عمر میں واقع ہوا۔ اگرا سے صحح مان لیا جائے تو شایداس سے مراد بیہ ہو کہ تمام انہیا علیہم السلام کی نبوتوں کا ظہور چالیس سال کی عمر وں میں نہیں ہوا بلکہ اکثر سے ایسا ہوا کہ بعض سے اس سے ہٹ کر۔

ملاحظه ہو۔(حاشیہالشہاب علی البیصا دی ٔ جلد کے صفحہ ۴۸۵ طبع ہیردت)۔

پس انبیاء علیہم الصلاۃ والسلام کے نبی ہونے کے لیئے چالیس سال کی عمر کی قید باطل اور اس عمر کو شرط نوّت قرار دیناغلط ہے۔ملاحظہ ہو۔ (سیرت صلبیۂ جلدا'صفحہ ۲۲۵)۔

علام يحجلوني شافعي رحمة الله علي فرمات مين: ''جرزم ابن السحوزي بوضعه لان عيسني عليه ☆ الصلاة والسلام نبي ورفع البي السماءوهو ابن ثلث وثلثين سنة فاشتراط الاربعين في حق الانبياءليـس بشيُّ (الي) وقال القاري ويعارضه قوله تعالى في يحيِّي التَّيُّكُ"و آتيناه الحكم صبيا وقوله تعالى في يوسف الطِّيَّة و اوحينا اليه لتنبئنهم بامرهم هذا '' ولو ثبت يحمل على السغسانسب ''لیتن علامہ ابن الجوزی نے دوٹو کے لفظوں میں اس روایت کوموضوع اور من گھڑت کہاہے پایں دلیل که حضرت عیشی الطفی کوظهور نبوّت کے عرصہ بعد جب آسمان پرا شالیا گیا تو آپ کی عمر ۲۳۲ برس تھی ( پس بیر حقائق کےخلاف ہے) لہٰذانبی ہونے کے لیئے جالیس سال کی عمر کو شرط بتانا بالکل بے دقعت امر ہے (الی) علامه علی القاری نے فرمایا ہے کہ حضرت کیجیٰ اور حضرت یوسف علیہماالسلام کے متعلق اللہ تعالٰی کے ارشادات ' و آتيناه الحكم صبيا ''اور' و او حينا اليه لتنبئنهم بامرهم هذا '' مح كم اسكارة موتا ب-بشرط شبوت مدينالب مرجمول ب- ملاحظه مو- (كشف الخفاء ومزيل الالباس جلد "صفحة ماردايت نمبر ٢٣٢٢ طبع بيروت)-**گوٹ**: اکثریت کے متعلق دعویٰ کی حقیقت بیان ہوچکی ہے کہ بیعدم ضرورت کے باعث عدم غور وخوض کا نتیجہ ہے۔ نیز اس کی بنیا دروایت ما من نہی الخ پر ہے جو ثابت نہیں۔ رہے ان علاء کے کلام میں نوّ ت کی عطاء وغیرہ کے الفاظ؟ تواس ہے مرادیفس نبوت نہیں بلکہ بعثت ہے جوٹفس نبوت کے منافی نہیں اس لیے ہم نے اسے ظہور نبوت کے الفاظ ہے ذکر کیاہے کیونکہ باب ہشتم میں ہم ثابت کرآئے ہیں کہ تمام نبی پیدائش نبی ہیں یعنی نبی بن کرآتا ہے آ کرنہیں بنما۔ مزید پچھ تفصیل جواب نمبر این بھی عنقریب آرہی ہے مافھ م-حديث ثما بعث الله نبيا الا عاش الخ'' ك**متعلق وضاحت**: بعض علماء نے علامہ ابن الجوزی کے حضرت عیسٰی الطلی کی عمر شریف کے بارے میں اس موقف پر کہ

''نَبِّيَّ وَهو ابن نلثين سنة ورفع الى السماء وهو ابن نلثة و نلَّثين سنة '' (وقت بعث آپ کَی عمر شريف عمي برس اوروقت رفع تيميس برس تقى ) ايک روايت کے ذريعه معارضه فرمايا ہے جس کی تفصيل مناسب مقام ہونے کے باعث يہاں پيش کی جارہی ہے جو حسب ذيل ہے: روايت کے لفظ ہيں: ''ما بعث اللہ نبيا الا عاش نصف ما عاش النبی قبله ''لينى اللہ تعالیٰ کے بصح ہوئے ہر پيغ برکی دنیوی زندگی اس سے پہلے والے پيغ برکی زندگی کا نصف رہی۔

علامہ بخاوی فرماتے ہیں:''سندہ لاعتہ او ''لیعنی اس کی سند شن ہے کیونکہ اس کی تائید دیگر روایات سے ہوتی ہے۔

ملاحظه بو (المقاصد الحسة 'صفحة ٣٦٣ '٣٦٣ ' نمبر ٩٢٣) بحواله حليه ابسى نعيم و مشيخة المفسوى عن زيد بن ارقمﷺ مرفوعاً) نيز كشف الخفاء للتجلوني 'جلدا 'صفحة ١٢٣ ' نمبر ٢١٩٠) \_

ایک اورروایت میں ہے ام المؤمنین صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی تھیں کہ رسول اللہ بھے نے اپنی اس علالت میں کہ جس میں آپ کا وصال ہوا' سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا سے فرمایا کہ جبر میل اللہ پر سال میرے ساتھ قرآن مجید کا دورایک بار کرتے تھے اس دفعہ انہوں نے مجھ سے قرآن مجید کا دور دومر تبہ کیا ہے۔ نیز انہوں نے مجھے بتایا کہ ہر نبی کی زندگی اس سے پہلے والے نبی کی زندگی کا نصف رہی ہے اور سیبھی بتایا کہ حضرت عیلی بن مریم نے یہاں' عسام عشرین و مائة سنة ''ایک سومیں سال گرارے تھے۔ فرمایا کہ ''ولا ارانی الا ذاہب علی رأس الستین ''اور میں یہی مجھتا ہوں کہ میں اپنی عمر کے ساتھویں سال کے اخترام پراس جہان سے رحلت کرجاؤں گا۔ میں کہ سریدہ و مائة سنة ''ایک سومیں سال گرارے تھے۔ فرمایا کے اخترام پراس جہان سے رحلت کرجاؤں گا۔ میں کہ سریدہ دو پڑیں۔

ملا حظه ہو (المقاصد الحسنہ ُ صفحہ ۲۳ 'نمبر ۹۴۴۶ بحوالہ طبرانی ' کشف الخفاء ُ جلد ۲' صفحہ ۱۲۳' نیز السراج المنیر شرح الجامع الصغیرللعظامۃ العزیز یٰ جلد ۲٬صفحہ ۱۹٬۰۶۹ بحوالہ مناوی بروایت طبرانی)۔

حضرت ابن مسعود بی روایت میں اس طرح ہے کہ آپ بی نے سیّدہ سے فرمایا: ''یا فاطمۃ انه لسم یعمر نبی الا نصف عمر الذی قبلہ ''بیٹی ! ہر نبی کواس سے پہلے والے نبی کی کل زندگی کا نصف حصہ زندگی دی گئی۔ملاحظہ ہو۔(المقاصدالحسہ 'صفحہ ۳۶۳'بحوالہ ابولیم' کشف الحفاء 'صفحہ ۱۶۳)

علامہ سخاوی فرماتے ہیں: ''لکن یع کر علیہ ماورد فی عمر عیسنی الظیلا ''لینی روایت زید بن ارقم الله کے ذریع اس روایت کا مقابلہ کیا جاسکتا ہے جو حضرت عیسی کھ کی عمر شریف کے متعلق اس کے برخلاف آئی ہے۔ (المقاصد الحسفہ 'صفحہ ۳۱۳) کشف الخفاء اصفحہ ۱۶۳)۔

نیزروایت 'ما من نبی نبی الا بعد الاربعین '' پرعلامداین الجوزی کا کلام مقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں: ''و ما قدمناہ فی حدیث ما بعث الله نبیا یر د علیه ''لینی حدیث مابعث الله نبیا جوہم پہلے لکھ آئے ہیں این جوزی کے موقف کے خلاف ہے۔ (القاصد الحنہ 'صفحہ ۲۲ کشف الخفاء ٔ جلد م صفحہ ۱۲) ال کے پارے کر کی موقف کے خلاف ہے۔ (القاصد الحنہ 'صفحہ ۲۲ کشف الخفاء ٔ جلد م صفحہ ۱۲) علماء شان کا کلام پیش کرنے پر اکتفاء کرتے ہیں توسنیے: امام جلال الدین السیوطی رحمہ اللہ تعالیٰ علیہ نے حضرت

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

## https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات 29٨

زید بن ارقم ﷺ کی مذکورہ روایت کے بارے میں لکھاہے: ''ض'' یعنی ضعیف ہے۔ ملاحظہ ہو۔(الجامع الصغیرُ جلد ۲'صفی ۱۹۳۳)۔ نیز علامہ جلبی قرماتے ہیں: ثـم رأیت الحافظ الھیشمی ضعف حدیث مابعت اللہ بنیا الا عاش نصف ما عاش النبی الذی قبلہ۔ وقال العماد بن کثیر انہ غریب جداً ''خلاصہ بیکہ علامہ حافظ نورالدین سفی 170)۔

علامة الشيخ عبداللد مجمد العديق ( كيما زعلاء از مرشريف المت حصص فى الحديث و الاسناد ) المقاصد الحسنه ك حاشيه مين علامة تخاوى رحمة الله ك متذكره بالاكلام ك تحت لكصة بين: " كلا لا يرد عليه لانه حديث ضعيف الاسناد يحالف للواقع الثابت فى عمر عيسى ما نبى نبئ الا وهو شباب الخ يعنى حديث ما بعث الله نبيا الخ سے علامة ابن جوزى پر مركز كوئى اعتراض نبيس ہوتا كيونكه وه سنداً ضعيف م - نيزعينى الك كى عمر شريف ك حواله سے حقيقت ثابته ك خلاف م قرآن ك بھى خلاف م الله تعالى نے حضرت عسى الك كي عمر شريف ك حواله سے حقيقت ثابته ك خلاف م قرآن ك بھى خلاف م الله تعالى حضرت ابن عباس كارش و ميں فر مايا ہے ہم نه انهيں ان كى بالكل جھو ٹى عمر ميں نبوت سے نوازا بلكه حضرت ابن عباس كارشاو ہے كہ ہر نبى كوان كى جوانى كى عمر بى من من ما يون تر فر مايا كيا -ملاحظہ ہو۔ (القاصد الحسن م ضويت الك الله الك م عليه الك م من الك م حقيق م ميں نبوت ميں نبوت م حفوان الك

نيز لكھتے ميں: "و همو حديث غريب كما قال ابن كثير وحديث الترجمة لا تبلغ رتبة الحسن خلافا للمؤلف لان طرقه واهية والصحيح عند علماء الحديث واهل الاخبار ان عيسىٰ التَّذَكِرُ رفع ابن ثلث وثلثين سنة فبذلك صرح الحديث في سن اهل الجنة ۔وانطر كتابنا: "اقمامة البرهان على نزول عيسىٰ في آخر الزمان "و كتابنا" عقيده اهل الاسلام في نزول عيسى التَّكَر" "لينى حديث مابعث الله نبيا حسب بيان ابن كثر غريب ہے۔ حضرت مؤلف نے جواب درج<sup>ر</sup> حسن كى حديث فرمايا ہے حين نيك كيونكماس كر سبطرق واہى مين محدثين اور مور خين كر ذو كي صحيح بيكى ہے كہ حضرت على الله نبيا حسب بيان ابن كثر غريب ہے۔ حضرت مؤلف نے جواب درج<sup>ر</sup> حسن كى حديث فرمايا ہے حين كيونكماس كر سبطرق واہى مين محدثين اور مور خين كر ذو كي صحيح من ہى جارت كى حديث فرمايا ہے خير نيك كيونكماس كر سبطرق واہى مين محدثين اور مور خين كر ذو كي صحيح بيكى ہے كہ حضرت عليان القام الذه نبيا حسب بيان ابن كثر الله اليا گيا تقاحديث ميں صراحة مذكور ہے كہ ابل جنت بھى اى عمر الحد موليا ہے تعميل الكر ميں اسان كر الله اليا گيا تقاحديث ميں صراحة مذكور ہے كہ ابل جنت بھى اى عمر الحد اللہ ميں مال كى عمر ميں آسان پر الله اليا گيا تقاحديث ميں صراحة مذكور ہے كہ ابل الاسلام مول حقد و المقاصد الحد "صحيح مار مين مان پر الله اليا گيا تقاحديث ميں صراحة مذكور ہے كہ ابل بند بھى اى عمر الحد اللہ مين ميں مال كى عمر ميں آسان پر الله اليا گيا تقاحديث ميں صراحة مذكور ہے كو ابل

نے بھی حضرت عیشی الظیلا کی عمر شریف ایک سومیں سال بتانے والی روایت کوواجب الرد قرار دیاہے۔ **اقرل**: رایت ہذا سنداً ضعیف ہونے کے علاوہ منتاً بھی غیر صحیح ہے کیونکہ اس کا مضمون خلاف حقائق ہے لہٰذا سے ہر طرح سے مخدوش ہے۔ روایت سیکلیہ دے رہی ہے کہ بعد والے نبی کی عمر پہلے والی نبی کی عمر کا نصف رہی نیز سیکہ پیکلیہ خود آپ بھٹا کے لیے بھی تھا جو بالکل خلاف حقیقت ہے۔

حضرت آ دم الظلائی عمر شریف ایک ہزار برس تھی شیٹ الظلائی عمر شریف پائی سوسال ہونے کا کوئی ثبوت نہیں پھر نوح الظلائی کی عمر شریف بارہ سو چالیس ہے۔ حضرت داؤد الظلائی نے سوسال کی عمر شریف پائی جب کہ آپ کے بعد والے نبی اور آپ کے جانشین حضرت سلیمان الظلائی کی عمر شریف انسٹھ برس ہوئی۔ پیش نظر روایت کے مطابق پچاس سال ہونی چاہیے تھی۔ اس روایت کی رو سے زمین پر حضرت علیلی الظلائی نے عمر شریف کے ایک سو بیس سال گزارے۔ اس حساب سے آپ سے پہلے والے نبی کی عمر دوسو چالیس سال ہونا لازم ہے جو محتاج ثبوت ہے۔

پھراس روایت کی صراحت کے مطابق حضور اقد س بھی کی عمر شریف صرف ساٹھ سال تھی جو فطعاً غلط ہے کیونکہ آپ کی کل عمر شریف تریسٹھ سال ہوئی۔ عام الفیل میں آپ کی ولا دت با سعادت ہوئی چالیس سال کی عمر شریف میں آپنا پی شان نبوت کو خلا ہر فر مایا 'اس کے بعد تیرہ سال آپ مزید مکتہ المکرّ مہ میں رہے۔ بعدازاں ،جرت فر ماکر مدینہ طیبہ کواپنا موطن و مسکن بنایا دس سال و ہیں پہ جلوہ فر مار ہے کے بعد وصال فر مایا 'کل تریسٹھ برس ہوئے۔

ثابت ہوا کہ اس کامتن بھی غیر سی غیر تی جی کیونکہ تھا کن واقعیہ کے خلاف ہے۔ اس سے قطع نظر روایت ہذا کا مفادزیا دہ سے زیادہ سے ہوگا کہ حضرت سیّدناعیسی الطّلِظ اس دنیا میں ایک سومیں سال رہے اس کا یہ مطلب تو پھر بھی نہیں بنے گا کہ چالیس سال کی عمر میں آپ کونبوت عطا کی گئی کیونکہ محث فیہ امریجی ہے جب کہ روایت اس سے کممل خاموش ہے۔ **جاب فیر تا** (پیش کر دہ عبارات سے ):

معترض نے بعض عبارات کے لانے میں دیانت سے کا منہیں لیا۔ چنانچہ علامہ بیضاوئ علامہ اندلس اور علامہ علی القاری دهم م اللہ میں سے اول الذکر دو حضرات نے یحیٰی اور حضرت عیلی علیہ کالسلام کے بچیپن میں نبی ہونے کے اقوال نقل فرما کر اس زمانہ میں ان کی نبوت کی تصریح فرمائی ہے۔ملاحظہ ہو (البحرالحیط ٔ جلد ۲، صفحہ ۲۷ اُ 201 نیز النہ دالما ذجلد ۲، برہامش البحر'صفحہ ۲۵۲' ۱۸۷)۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

عبارات باب ہشتم میں پیش کی جاچکی ہیں۔ نيز ملاحظه مو (تفسيرالبيداوي جلد الصفحه عنه الطبع بيردت)-جب کہ آخرالذ کر(علامہ علی القاری) نے اس پر جز مغرمایا ہے۔ ملاحظه ہو: ( شرح الثفاءُ جلدا' بر بام<sup>ش</sup> نیم الریاض'صفحہ ۲۵۷' طبع ملتان )۔ان کی عبارت بھی باب <sup>ہ</sup>شتم میں گز ر چکی ہے۔مغترض نے اس کا اشارہ تک نہیں دیا۔ علاوہ ازیں علامہ بیضاوی اورعلامہ اندلسی نے اسے 'قیل'' سے ذکر فرمایا ہے جوعمو ما بیان ضعف کے لیےُ استعال ہوتا ہے۔ ملاحظه بهو\_ (البحرُ جلد ٨ صفحه ٢ اطبع داراحياءالتراث العربيُ بيروت نيز بيضاويُ جلد ٢ صفحة ١٢ الطبع نفس البحر)\_ مزید علامہ قارمی علیہ الرحمۃ کی عبارت میں''غالبًا'' کی قید موجود ہے جواعطاء نبوت کے لیۓ حیالیس سال کی عمر کے شرط ہونے کے کلیہ ہونے کی صریحاً نفی ہے جب کہ اس کے اکثریہ ہونے کے غیر صحیح ہونے کی مدل بحث ابھی ہو چکی ہے۔ علادہ ازیں کئی محققین نے اس نظریہ کے کلیہ ہونے کی حیثیت کو چیلیج فرمایا ہے۔ چنانچہ عبارت بیضاوی کے تحت علامہ محقق شیخ شہاب الدین خفاجی حنفی رحمۃ اللہ علیہ نے لکھا ہے: وكونه لم يعث نبي الخ امر اغلبي فان عيسي التك كما مرّ نبئ في سن الصبا '' يعن عاليس سال ے پہلے بعثت نہ ہوتا قاعدہ کلیہٰ بیں کیونکہ حضرت عیسٰی الطّیط بچپن کی عمر میں اس منصب پر فائز فر مائے گئے تتھے جس کی بحث پہلے گز رچکی ہے۔ ملاحظه بو( حاشیه الشهاب علی البیصا وی ٔ جلد ۸ ٔ صفحه و ۲۲٬ طبع دار الکتب العلمیه ٔ بیروت ) ۔ **لحث**: علامة فاجي في السيمة المحجوبيكهام" انه غير مسلم وانه كغيره بعث بعدالاربعين "؟ اس سے شروع میں انہوں نے ' قیل '' کے لفظ لکھے ہیں جواس کے تقم وضعف کی طرف اشارہ ہے نیز علامه یشخ زادہ نے علامہ بیضاوی کی پیش کردہ عبارت کے تحت ارقام فر مایا ہے۔' فقال الامام هذا يشكل بـعيسلي عـليـه الـصـلاـة والسلام فانه تعالى جعله نبيا من اوّل الصبا ''الخ**ِيعِنَام**ام

یست کے بسیستی سیب ، صف وی و ، مسارم عالمہ عالی جمعت دیو اوں الطلب سرای کی اللہ تعالی نے حضرت عیلی الظفلا کو بالک فخر الدین رازی نے فرمایا اس کے کلیہ ہونے کا اس ہے رڈ ہوتا ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت عیلی الظفلا کو بالکل ان کی بچین کی عمر میں منصب نبوت پر فائز فرمایا الخ۔

خلاصہ بیرکہ'لہ یہ عث نب الابعدالار بعین ''کے کلیہ ہونے کوئی محققین اور علاء شان نے چینی فرمایا ہے۔ پس معترض کا اسے اس طرح سے لانا کہ جیسے بیکوئی منفق علیہ امر ہواس کی کمال دیانت داری ہے۔ **علاد وازی م**عترض صاحب خود بھی لکھ چکے ہیں کہ'' حضرت عیسی اور حضرت یحیٰی علیہا السلام کا معاملہ قرآن اور احادیث سے صراحة ثابت ہے''۔ (تحقیقات' صفحہ ۳۳)۔ جس سے بقلم خود اس کے کلیہ ہونے کی

**چاپ قبر (گ**: اس سے قطع نظران عبارات میں بیان کر دہ کلیہ کاماً خذ 'روایت''ما من نبی نبی الا بعد الار بعین'' ہی ہے جس کا موضوع ومن گھڑت ہوتا ابھی ثابت کیا جا چکا ہے پس جب بنیا دہی نہ رہی تو اس کے سہارے قائم کی گئی استدلال کی پوری عمارت خود بخو دمنہدم اور زمین بوس ہوگئی۔ مبارک ہو۔ **جاپ قبرلا**:

اس سے بھی قطع نظر برتفذ ریشلیم ثبوت وصحت ان میں مٰدکور''نبوت'' سے مراد بعثت ہے جونفس نبوت کے منافی نہیں ۔نبوت بمعنی بعثت کی باحوالہ تفصیل مغالطہ نمبر ۱۹ کے ردؓ کے ضمن میں گز رچکی ہے۔ پہلے سے نبی

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

> ہونے کا ثبوت بھی باب ہشتم میں ہرنبی کے پیدائش نبی ہونے کی بحث میں گزر چکا ہے۔ **چاپ قبر ک**:

ید عبارات خصوصیت کے ساتھ حضور سیّد عالم ﷺ کے بارے میں انہیں ہیں۔لہذا آپ ﷺ پران کااطلاق کسی طرح نہیں ہو سکتا۔

> ملاحظه پو۔( شرح الثفاءُ جلدا ُصخِه٥٤ <sup>م</sup> بربامش ُسیم الریاض ُجلداوّل ُطبِّع ملتّان )۔ ''وَلَمّا بَلَغَ اَشُدَّه ' آتَيْنَاهُ حُكُمًاوَّ عِلْماً ''**ستاقال کال**:

حضرت سیّدنا یوسف الطّن کی بچین شریف یا بعد بلوغ اورقبل از چالیس سال کی عمر شریف میں آپ کی نبوت کے قائلین پر غیر قائلین کی طرف سے سور ہ یوسف کی اس آیت کر بمد کے حوالہ سے اعتراض کیا جاسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ولما ہلغ اشدہ الخ جس کا ترجمہ وہ ہیکرتے ہیں کہ جب حضرت یوسف الطّنیٰ کی عمر چالیس برس کی ہوئی تو ہم نے انہیں نبوّت عطافر مائی۔ (پاآ یہ ۲۰۰)۔ **الجاب**:

جس کاجواب کٹی طرح سے ہے تفصیل حسب ذیل ہے : **الآل**: قرآن مجید میں بعینہ یہی مضمون حضرت سید نا موسی الطبی بڑے متعلق بھی وارد ہے جس میں ''بَسَلَغَ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اَشُدَّه''' کے ساتھ' و استوی'' کے لفظ مزید ہیں جس کا فائدہ بعض علاء محققین نے میہ بیان فرمایا ہے کہ حضرت مولیٰ الطّن کی عمر شریف اس دقت چالیس سال تھی جب کہ حضرت یوسف الطّنیناس دقت چالیس سال سے کم عمر کے متصر جس سے ان حضرات کا محضرت یوسف الطّن کے اس دقت چالیس سال کی عمر کے ہونے کا استدلال کم از کم ان علاء کے زدیکے صحیح نہیں رہتا' بعض حوالہ جات ملاحظہ ہوں :

چنانچ علامہ نیشا پوری اس بارے میں لکھتے ہیں: ''ف لعل یو سف التلکظ اعطی الندوۃ فی سن النہ مو واعطی موسیٰ التلکظ ایسا ہے افی سنّ الوقوف'' یعنی حضرت یوسف التلکظ کے بارے میں صرف ''بَسلَغَ أَشُدَّه''' اور حضرت موحیٰ التلکظ کے لیئے واستویٰ کی مزید قید ہونے کی وجہ شاید بیہ ہے کہ حضرت یوسف التلکظ کی نبرّت کا اعطاء ( ظہور )''سن نمو'' میں اور حضرت موحیٰ التلکظ کی نبرّت کا اعطاء ( ظہور ) س وقوف' میں ہوا۔ (تفسیر نیشا پوریٰ جلد ا'صفحہ ۱۵)

علامه المعیل حق نے لکھا ہے: ''واستوی (الی) و کے مل بان بلغ اربعین سنة (الی) وفی یو سف الظلام اشدہ فحسب لانہ او حی الیہ فی صباہ حین کو نہ فی البئر و موسیٰ الظلام او حی الیہ بعد اربعین سنة ''حفرت یوسف الطلام کے متعلق صرف' بلغ اشدہ '' ہے کیونکہ انہیں ان کی تجین کی عمر میں وحی فرمائی گئی جب کہ آپ کنویں میں تھے۔ حضرت موٹی الطلام کے بارے میں ''واست و یٰ '' کے الفاظ بیں جن کا مفہوم یہ ہے کہ آپ کو جب وحی کی گئی تو آپ کمال شاب کو پنچ ہوئے تھے یعنی اس وقت آپ کی چالیس سال کی عمر شریف تھی۔ (روح البیان جلد ہ صفی ۱۳

علامة يتنخ سليمان الجمل ارقام فرمات بي: "ولم يقل هذا "" واستوى" كما قال فى شان موسى القلاف فى سورة القصص لان موسى القلا كان قد بلغ اربعين سنة وهى مدة النبوة فقد استوى و تهيأ لحمل اسرار النبوة و اما يوسف القلا فلم يكن اذ ذاك قد بلغ هذا السن " لينى حضرت يوسف القلا كم تعلق" و استوى " كافظ بين آ تجيبا كه حضرت مولى القلا حك بار مي سورة فقص مين آ تربي ال كى وجديد به كه حضرت مولى القلا كى عمر ال وقت چاليس سال بوچكى تلى جوكة ظهور نوت مين آ تربي ال كى وجديد به كه حضرت مولى القلا كى عمر ال وقت چاليس سال بوچكى تلى جوكة ظهور نوت كى مدت به - لين معنى بيه بوكاكم آ ب منصب نوت رجلوه قلن بون كى وقت ممال شاب بر تصليكن حضرت يوسف القليل ال وقت ال عمر الي كان منصب نوت مي اليس سال بوچكى تلى جوكة طرور نوت كى مدت به - لين معنى بيه بوكاكم آ ب منصب نوت رجلوه قلن بون نوت جاليس سال بوچكى تلى حضرت ويسف القليل ال وقت الله معنى القلابي كان من معلوم بواكم الي الين المال كان من معلوم المالي الن معنى بيه من القلابي كان من معلوم بواكر المال المال من المال من المال المال المال المالي المال المال

بعدالاربیعین '' کی بحث میں گزرچکی ہے۔ نیز بیجھی معلوم ہوا کہ'' اشد '' کے الفاظ کا چالیس سال کی عمر کا معنیٰ دینے کے لیۓ ہونا بھی صحیح نہیں ۔تفصیل الحلے جواب میں آ رہی ہے۔ **الجاب اقرا**: لفظ' اُنٹُ لَدَّ '' کے معنیٰ اور مفہوم کی تعیین میں مفسرین کرام کے مختلف اقوال وآ راء پائے جاتے ہیں اور علاء تفسیر کا اس میں شدید اختلاف ہے۔

الله أشد كانبادى اورمركزى منى:

چنانچوعلما تفسیر نے اس کا بنیادی اور مرکزی معنی بیکھاہے۔ چنانچوتفسیر بیضاوی (جلد کے صفحہ ۲۸۵) روح المعانی (جلد ۱۱ صفحہ ۵۵) اور مظہری (جلد کے صفحہ ۱۵) میں ہے: ''لیعنی مبلغه الذی لایزید علیه نشؤہ ''لیعنی جب عمر کے اس حصہ میں پنچے جب جسم کی نشوونمارک جاتی ہے الخے نیز بیضاوی (جلدا'صفحہ ۱۵۹) میں ہے: ''منتھی اشتداد حسمہ وقو تہ''۔

تفسیر طبری (جلد کاصفحہ ۱۰۵) میں ہے: ''ولما بلغ منتھیٰ شدته وقوته فی شبابه نیز ای (کے جلد اصفحہ ۲۸) میں ہے ''کان ابّبی یقول الاشد الحلد ''یعنی حضرت الی فرماتے تھے اشد کامتنی ہے قوی اور مضبوط۔

خازن (جلد مسفرا۱) میں ہے 'السدہ یعنی منتھی شبابہ و شدته وقوتہ ''۔ تفسیر مدارک النز میل (جلد مسفرا۱) میں ہے: منتھی استعداد قوته تفسیر این کثیر (جلد ۲ سفر ۲۸۸) میں ہے: ای استک مل عقلہ و تہ خلقہ تفسیر اوح البیان (جلد ۲ سفر ۲۸۸) میں ہے: الشد ای قوته حسینی (صفر ۲۰۹۵) میں ہے: وآں ہنگام که رسید یوسف الطی بلغوة خود '۔ نیز اسی میں (صفر ۲۵ ۷ پر) ہے: وآں ہنگام که رسید مولی بغایت قوت خود و و کمال جوانی۔ کنز الایمان شریف (صفر ۲۰۵۰) میں ہے: اور جب اپنی پوری قوت خود و کمال جوانی۔ اسی میں (۲۵ ۵ پر) ہے: وآں ہنگام که رسید مولی بغایت قوت خود و کمال جوانی۔ کنز الایمان شریف (صفر ۲۵ ۳) میں ہے: اور جب اپنی پوری قوت کو پینچا۔ اسی میں (۲۵ ۵ پر) ہے: اور جب اپنی جوانی پر پنچا اور پور پر آیا۔ اسی میں (۲۵ ۵ پر) ہے: اور جب اپنی جوانی پر پنچا اور پور پر آیا۔ فتر اسی العرفان (صفر ۲۵ ۳) میں ہے: ''شاب اپنی نہا یت پر آیا''۔ فی القر آن (طد ۲ سفر ۲۵ ۳) میں ہے: ''شاب اپنی نہا یت پر آیا''۔ فی القر آن (طد ۲ سفر ۲۵ ۳) میں ہے: ''شر با پنی نہا یت پر آیا''۔ فی القر آن (طد ۲ سفر ۲۱ میں ہے: ''شاب اپنی نہا یت پر آیا''۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

اطلاق آشد يحطق بن علف اول: ر ہایہ کہ (لفظاَشُدًّ) اس کا اطلاق عمر کے کس حصہ پر ہوتا ہے؟ تو کتب تفسیر وغیرہ میں سرسری نظر سے اس م تعلق میں مختلف اقوال سامنے آئے ہیں تفصیل حسب ذیل ہے: **قول قبرا**: بلوغ — تفسیر خازن (جلد<sup>۳</sup> صفحه۱۱) تفسیر بغوی جلد<sup>۲</sup> صفحه ۲/۲٬ مظهری (جلدهٔ صفحه۱۵۱) میں -: "وسئل مالك عن الاشد فقال هوالحلم". قرطبي(صفحه-١٠) ميں ٢: ''وقال ربيعة بن زيد بن اسلم ومالك بن النس الاشد بلوغ الحلم''ـ تشیر ابن کثیر (جلد ۲٬۰۰۴ میں ۲: وقال الامام مالك وربيعة بن زيد اسلم والشعبي الاشد الحلم"-تفسير البحرالحيط (جلدة صفي ٢٩٢) مي بحوالشعنى وربيعه ب- بلوغ الحلم -خلاصة عبارات بيركداما مثعهى أمام مالك اورر ببعه رحمهم اللّذك حسب قول أمثُّت سے مرادز مانة بلوغ لیعنی جوائی کا آغاز ہے۔ علامة فرطبي مالكي فرماتے بين: ' وقول ربيعة ومالك انه الحلم اولى ماقيل فيه لقوله تعالى '' حتبی اذا بسلیغوا النکاح ''ل**ینی ربیعہ اورامام ما لک کاریتول ک**ہ اَشُدّ سے *مر*اد ب<del>لوغ ہے</del> اس بارے میں کئے گئ تمام اقوال سے اولی بے جس کی تائید اللہ تعالیٰ کے ارشاد 'حسب اذا بلغوا النکاح'' سے موتی ب (يہاں تک کہ جب وہ شادی کی عمرکو پینچ جا ئیں)۔ **للجرم:**سنّ شباب— تفسير بيضاوی(جلدا<sup>،ص</sup>فر۱۵۹) **م**یں ہے: ''وقیسل سسن الشبساب ومبیدؤہ الحلم ''لعنى أَشُد بح بار م ميں ايك قول بير ہے كہ وہ من شباب ہے جو بلوغ سے شروع ہوتا ہے۔ **ول بر ۳**: الحاره سال کی عمر --- تغییر مدارک (جلد۲ صفحه ۲۱۷) میں ہے: ''و هدو شمسان عشرة

نیشا پوری(جلد<sup>ع</sup> صفحہ ۱۲) میں ہے قبل فی الاشد ثمان عشرہ سنڈ۔ حسینی صفحہ ۲۰۴ میں ہے: بہ ہژ دہ سالگی ۔تفسیرا بن کثیر(جلد ۲٬۰۰۷ف ۱۴٬۵۶) میں ہے:و قسال سعید بن جبیر ثمان عشرہ سنۃ۔اسی طرح البحر المحیط (جلدہ صفحہ ۲۶۲) میں بروایت عکر مدعن ابن عباس مرقوم ہے۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ تنبيبهات بجواب تحقيقات ٨+٩ بابسهم خلاصہ بیہ کہ تلمیذابن عباس حضرت سعید بن جبیراورا یک روایت کے مطابق خود حضرت ابن عباس کا قول بد ب كه أشد الحاره سال كى عمر كانام ب - رضى اللا عنهم -قل جرم : بيس سال كى عمر -- تفسير نييتا يورى (جلد ك صفحة ١٢) ميس بي: "فيسل فسى الاشد (الى) وعشرون''۔ تفسيرسين صفحة ٥٠ ميں ہے: پابست سالگی''۔ تفسيرطبري (جلد ي صفحه ١٠٥) بغوي (جلد ٢ صفحه ٢١٧) خازن (جلد ٢ صفحه ١١) البحرالحيط (جلدهٔ صفحة۲۹۳) تفسيرا بن کثیر (جلد۴ صفحه۴۸۵) روح المعانی (جلد ۲ صفحه۲۰۹) اورتفسیر مظهری (جلدة صخرا ١٥) مي ب: "وقال الضحاك عشرون سنة ". خزائن العرفان صفحة ۳۵ ميں ہے: اور عمر شريف بقول ضحاك بيں سال كى (تقمى) ۔ خلاصہ بیرکہ ختاک کے قول میں اَشْدّ ہیں سال کی عمر کو کہا جاتا ہے۔ **قل بجره:** اکیس سال کی عمر -- تفسیر مدارک (جلدا صحیا ۲۷) میں ہے: ''اوا حلای و عشرون'' روح المعانی(جلد کاصفحہ۲۰۹) میں اس کے متعلق ہے: ''عن میہ اهد و قتادۃ و رواہ ابن جبیر عن ابن عباس " یعنی کیس کا قول امام مجاہدا در قمادہ سے منقول ہے نیز حضرت سعید بن جبیر نے اسے حضرت ابن عباس سےروایت کیا ہے۔ یہی مضمون البحرالحیط ( جلدہ صفحہ۲۹۲ ) میں بھی بحوالہ حضرت ابن عباس وامام مجاہد وقما دہ ککھاہے۔ خلاصہ بیرکہ اَشُد ﷺ کے معنی میں اکیس سال کی عمر کاقول بھی ہے جو مذکورہ تین حضرات سے مروی ہے۔ **قل جبرا**: تىس سال كى عمر --- جلالين (مع الجمل ؛ جلدة صفحة ، ، ، ، جلد ٢٠ صفحه ٣٣٣) ميں ہے: ''امت د ه و هو ثلثو ن سنة ''\_ بغوى (جلد ٢ صفحه ٢١٧) خازن (جلد ٣ صفحه ١١) ابن كثير (جلد ٢ صفحه ٢٨٥) اور مظهري (جلد ٤ صفحه ١٥١) م ب ب: ' وقال السدى ثلثون سنة ' · خزائن العرفان صفحة ۳۵ ميں ہے: ''بقول سدّى تين سال' ، البحرالحيط (جلده صفحة ۲۹۳)ادرروح المعانى (جلد يحصفحه ۴۰۹) ميں ييټول امام محامدُ قمّاده اور حضرت ابن عماس کی نسبت سے ککھا ہے۔ البحرالحيط **جلدہ صفحۃ۲۹۲ میں** ہے:اشتـراہ الـعزیز وہو ابن سبع عشرۃ سـنة واقام فی منزله

https://ataunnabi.blogspot.com/ ٨•٧ تنبيبهات بجواب تحقيقات بأبستهم ثلث عشرة سنة واستوزره الريان بن الوليد وهو ابن ثلثين سنة وآتاه الله الحكم والعلم وهو ابن ثلث و ثلثين سنة وتوفى وهو ابن مائة وعشرين سنة ''اهـ خلاصہ ہیکہ ستری کے قول میں اَشُت سے مرادتمیں سال کی عمر ہے۔ اس کی ایک روایت حضرت ابن عباس امام مجامدا ورقبا دہ سے بھی ہے۔ **قل قبر ک**: تنیس سال سے کچھاو پر کی عمر — تفسیر طبر کی (جلد <sup>ی</sup>ا صفحہ ۱۰۵) اور ابن کثیر (جلد ۲<sup>، ص</sup>فحہ ۳۸۵) **یں ہے: و<sup>ع</sup>ن ابن عباس ' ب**ضع و ثلثون ''۔ نیز البحرالحیط (جلده صفح ۲۹۲) میں اس طرح ہے: عن ابن عب اس ول ما بلغ اشدہ قال بضعا و ثلثين سنة''ب خزائن العرفان (صفحہ ۲۲) میں ہے: ''عمر شریف تیس سال سے زیادہ ہوگئ' بعنی ایک قول تیں سال سے پچھاد ہر کی عمر کا بھی ہےاور بید حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے منقول ہے۔ **قل جُبرہ:** تیتیس سال کی عمر -- تفسیر جلالین (مع الجمل ٔ جلد، صفح ۳۳۳۳) میں ہے: ''و هو ثلثون سنة او ثلث''۔ تفسیرنیشا پوری(جلدے صفحہ ۱۲) میں ہے: ''قیل فی الاشد (الٰی) و ثلث و ثلثون''۔ تفسیرخازن(جلد عضحماا) میں ہے: ''قال محاهد ثلثة و ثلثون سنة ''۔ تفسیرخازن(جلد۳٬صفحاا)میں ہے:''قال محاهد ثلثه و ثلثون سنة''۔ حاشيہ الشہاب على البيطاوى (جلد ك صفحة ٢٨٥) ميں ہے: ''عن محاهد ان بلوغ الاشد في ثلث و ثلثد تفسیر بغوی (جلد ۲٬ صفحہ ۴۳۸) اورتفسیر مظہری (جلد ک صفحہ ۱۵) میں ہے: ''وقال مہاہد وغیرہ ثلث و تلثون سنة "\_ نيز بغوى (جلد" صخه ٢٢) مظهري (جلدة صحه ١٥) طبري (جلد عصفه ١٠) اور قرطبي (ب ٢ اصفحه ١٠ ) مي ب : "قال محاهد وقتادة الاشد ثلث و ثلثون سنة " ـ روح المعانى (جلدا اصفحه ٥) میں بحوالہ عبد بن حمید وابن المنذ رابن ابی حاتم امام مجاہد سے مرقوم ہے: ''الا شد ثلث و ثلثون سنة ''۔ نیز اس میں اس صفحہ پر ہے: ''وہی روایۃ عن ابن عباس ایضاً وروی نحوہ عن قتادۃ ''۔ **نیزاسی(کےجلدے صفحہ۲۰) میں ہے: '' وعن محاہد وقتادہ وروی ابن جبیر عن ابن** 

#### Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

عباس انه ثلثة و ثلثون''ـ

ابن کثیر (جلد "صفحہ ۴۸۵) میں ہے: ''ف ق ال ابن عباس و محاهد و قتادۃ ثلث و ثلثون سنۃ '' نیز البحرالحیط (جلدہ "صفحہ ۲۹۲) میں بھی امام مجاہداور تقادہ اور حضرت ابن عباس کی نسبت سے بیقول لکھا ہے۔ خلاصۃ عبارات بیہ کہ قنادۂ امام مجاہداور حضرت ابن عباس سے اس بارے میں تینیس سال کی عمر کا قول بھی منقول ہے۔

امام فخرالدين رازى رحمة الله علي فرمات بين : اما التفسير فروى ابن حريج عن محاهد عن ابن عباس ولما بلغ اشده قال ثلثا و ثلثين واقول هذه الرواية شديدة الانطباق على القوانين الطبية ''ليتن ولما بلغ اشده كى تفير حسب روايت ابن جرز بحن مجامد من ابن عباس بير بحكه اشد سے مراد تيتيس سال كى عمر مے اور بير دايت قوانين طبيه كے بالكل عين مطابق مے ۔ ملاحظه ہو (تفير كيرُ بي الم صفحة الأالا طبيح اران) ۔

قل جبو : پنینیس سال کی عمر -- تفییر ابن کثیر (جلد ۲ صفح ۲۸۵) میں ہے: ''وقال عکر مة حمس و عشرو نا سنة '' لینی تمیذ حضرت ابن عباس عمر مد (بربری) نے کہا کہ اَشْدَ کا مطلب ہے پنینیس سال کی عمر -

**قرل قبر 1**: ارتیس سال کی عمر --- البحرالحيط (جلدة صفحة ٢٩٢) اورروح المعانی (جلد ي صفحه ٢٠) ميں ابن قتيبہ بے حوالہ سے حکاميةً لکھا ہے کہ اشدارتنيس سال کی عمر کو کہتے ہیں (ملحّصاً)۔ ق**رل فير 1**: جاليس سال کی عمر --- تفسير طبر کی (جلد کے صفحه ١٠٥) ميں ہے: ''وقيل اربعين'۔

حسینی (صفره ۲) میں ہے: ''یا چہل سالگی'۔ تفسیر ابن کثیر (جلد ۲ صفره ۴۸۵)'البحر الحیط (جلد ۵ صفره ۲۹۳) اور روح المعانی (جلد ک صفره ۲۰۹) میں ہے: ''وق ال ال حسب اربعون سنة ''۔سب کا خلاصہ بیہ ہے کہ امام حسن بصری کے قول میں اَشُدّ چالیس سال کی عمر ہے۔

علامة الوى لكھتے ميں: "و المحتسار بعضهم هذا و علل بان ذلك لمو افقته لقوله تعالى حتى اذا بلغ اشده و بلغ اربعين سنة لانه يشير بانه منته الى الاربعين و هى سن الوقوف "خلاصه بيكه بعض علماء نے اشدكو چاليس سال كم معنى ميں ليا اوروجه بيه بتائى كه بياللہ تعالى كارشاؤ" حتى اذا بلغ اشده و بلغ اربعين سنة " موتد ہے كيونكه اس ميں چاليس سال كى عمراور كمال نشو و نما تك بينچانے كے حواله سے احسان جلايا كيا ہے - (روح المعانى جلدا اسفراد) -

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنيهات بجواب تحقيقات

امام رازی فرماتے ہیں: ''ف لھا ذا السرؓ احتار اللہ تبع اللی هاذا السن للوحی ''۔ یعنی چونکہ چالیس سال کی عمر کمال قوت کا زمانہ ہے اس لیے بعثت کے لیے اللہ تعالٰی نے عمر کے اسی حصے کا انتخاب فرمایا۔ ملاحظہ ہو۔ (تفسیر بیرُجلد صفحہ ۲۳۲)

قل في المي المي المع المحمد --- قرطبى (جلد ك صححه ١-) مي ب : "فان ذلك اوّل الاشد واقصاه اربع و ثلثون سنة وهو قول سفيان التورى ' العنى امام سفيان ثورى الله كاقول مد ب كه الاشد واقصاه اربع و ثلثون سنة وهو قول سفيان التورى ' العنى امام سفيان ثورى الله كاقول مد ب كه بلوغ ' اشد كا ابتدائى اور چونتيس برس اس كا انتهائى حصه ب -

قل فير ١٣ : ستره ٢٠ تا تقريبا جإليس ٢٠ سال كاعرصه - البحرالحيط (جلدة صفية ٢٩٢) اورروح المعانى (جلدك صفية ٢٩٣) اورروح المعانى (جلدك صفية ٢٠٠) ميں -: "قال الزجاج هو مسبعة عشر عاما الى نحو الاربعين "لي في زجاح كاقول مي - كر مي لي مرال كاكر مي مركانا م أَشُد - -

قل فجر ۲۳: تقریباً ستره سال سے پورے چالیس سال کا عرصہ - عنایة القاضی (جلد کا صفحہ ۳۸۵) اورروح المعانی (جلداا صفحه ۵) میں ہے: ''وق ال الے زجاج ہو من نحو سبعة عشر سنة الى الاربعین ''لینی زجاج کا قول اس طرح آیا ہے کہ ستره سال کے لگ بھگ کی عمر سے پورے چالیس سال کی عمر اشد ہے۔

**لول بجرها:** الطاره ت میں سال کا عرصہ ۔۔ روح البیان (جلد ۲٬ صفحہ ۳۸۸) میں ہے: ''و ہ۔۔ و مابین ثمانی عشرة سنة الی ثلثین''۔

بغوى (جلد ٢ صفح ٢ ٢ ٢ جلد ٢ صفح ٣ ٢ ٢ ٢ ) خازن (جلد ٢ صفح ١١) اور مظهرى (جلد ٢ صفح ١٥ ١ جلد ٢ صفح ١٥٠) مي ب : ' قال الكلبى الاشد ما بين ثمان عشرة سنة الى ثلثين سنة ' ۔ فرائن العرفان (صفح ٣٥ ٢) ميں ب : ' اور بقول كلبى المحاره اور تيس سال ك درميان ہوئى ' ۔

تور المقیاس ( صفر ۱۹۹ ) میں ہے: ''و الاشد من ثمان عشرة سنة الی ثلثین سنة '' ۔ نیٹ اپوری ( جلد ۱۰ صفر ۳۰) اور حاشیة الشہاب ( جلد عضفر ۲۸۵ ) میں ہے: ''و عن ابن عباس رضی الله عنهما ان الاشد ما بین شمانی عشرة الی ثلثین '' ۔ روح المعانی ( جلد ۱۱ صفر ۱۵ ) میں اس کاماً خذاس طرح لکھا ہے: '' ابن ابی الدینا من طریق الکلبی عن ابی صالح'' ۔ خلاصہ ریک کر جلی کول میں اسٹ دا تھارہ برس سے میں برس تک کر صد کانام ہے ۔ حضرت ابن عباس ہے جس ایک روایت میں اس طرح وارد ہے۔

علامہ محبّ طبری اس کے متعلق فرماتے ہیں: ''من وجہ غیر مرضی عن ابن عباس '' یعنی حضرت ابن عباس کی اس روایت کی سند نا لیندیدہ ہے۔ (تفیر طبری جلد کا صفحہ ۱۰)۔ امام فخر الدین رازی نے اس کی توثیق کرتے ہوئے لکھا ہے: ''و هذا البذی قسالیہ ابن عباس رضی اللہ عنهما حق ''یعنی حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہمانے یونہی فرمایا ہے جو بالکل صحیح اور مطابق واقعہ ہے۔ (تفیر کیر ُ صفحہ ۲۳ 'ب۱)۔

قل فجر ٣: الله المال ٢ جإليس سال كاعرصه – طبرى (جلد كاصفحه ١٠) مي ٢: " وذلك فيسما فين ثمانى عشرة سنة الى ستين سنة وقيل ادبعين سنة "يعنى ايك قول كمطابق اشدالله اد سال سے چاليس سال تك كعر صدكانا م ہے۔

قل فجر محا: الحاره سال سے ساٹھ سال کا عرصہ - طبری (جلد ع) من ہے: ''و ذلك فيما بين ثمانى عشرة سنة الى ستين سنة '' يعنی اشد ' الحاره سال سے ساٹھ سال تک کی عمر کا نام ہے۔ البحر الحيط (جلده صفح ۲۹۲) ميں لکھا ہے کہ اسے عکر مہ نے حضرت ابن عباس سے روايت کيا ہے قل فجر 10 : تميں سال سے جاليس سال کا عرصہ - بيضاوی (جلدا صفح ۱۹۵۹) ميں ہے: ''و هو سو سن الوقوف ما بين الثلثين الى الاربعين ''نيز اى ميں ہے: ''و ذلك من ثلثين الى اربعين سنة فان العقل حينئذ يكمل '' (بيناوى مع العباب جلد کا صفح ۲۸۵)۔

حسینی(صفحہ۲۵۰) میں ہے''وگویندمیان ی وچہل''روح المعانی(جلدے'صفحہ۲۰۹) میں ہے: ''مسا بیس الثلثین والاربعین'' نیز جلداا'صفحہا۵نحوہ'۔

نیز حاشیۃ الشہاب میں زجاج کے حوالہ سے ہے: ''و قال مرۃ ھو ما بین الثلثین والار بعین''۔ ضیاءالقرآ ن(جلد<sup>م</sup> صفحہ ۲۱۹) میں ہے : حکماء کے نز دیک ریڈیں اور چالیس سال کے درمیان *عرصہ کا* 

نام ہے۔ خلاصہ بید کہ ایک روایت کے مطابق زجاج کے قول میں نیز حکماء کے حسب نظریہ 'اَشُےڈ نیں اور چالیس سال کے درمیانی عرصہ کو کہتے ہیں۔ **قل جبرہ**: پینیتیس سال سے چالیس سال تک کا عرصہ — تفسیر روح المعانی (جلد کا صفحہ ۲۰)اور البحر

الحیط (جلدہ صفحہ ۲۹۲) میں قاضی نحوی مہذب الدین نیمی کے حوالہ سے لکھا ہے کہ انہوں نے کہا: ''ہو خمس و ثلثون و تمامة اربعون ''لعنی اَشُد پینیٹیں سے چالیس سال کے کمل ہونے تک کے مرصہ کا نام ہے۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

قل فبرم : چالیس سال تا باسٹ سال کی عمر ۔۔ تغییر نیٹا پوری (جلد کے صفحہ ۱۲) میں اشد کے معنی میں ایک قول بیلکھا ہے کہ 'وار بعون الی ثنتین و ستین''۔ البحر الحیط (جلد کا صفحہ ۲۹۳) میں ہے: ''وقیل اقصاہ اثنان و ستون''۔ روح المعانی (جلد کا صفحہ ۲۰۹) میں ہے: ''وقیل اقصی الاشد اثنان و ستون''۔ خلاصة عبارات بيد کہ ايک قول میں اَشُدنام ہے چالیس سال سے باسٹھ سال کی عمر کا۔ حصاح کاف آزال دوا کم ملاح طبر کی تحال کی التک:

محققین نے فرمایا کہ لفظ اشد کا اصل معنی 'زمانہ توت وطاقت' 'ہی ہے اور چونکہ وہ علاقہ ماحول اور ذاتی کیفیات کے مختلف ہونے کے باعث آ دمی کی زندگی کے مختلف حصوں میں ہوتا ہے اس لیے علاء شان کے اس کے متعلق' مختلف اقوال آئے ہیں یعنی ان میں سے ہرایک نے انہی امور کو مدنظر رکھ کر کلام فرمایا ہے۔ پس در حقیقت ان میں سی کا تعارض اور تصادم نہیں ہے۔ بعض نقول ملاحظہ ہوں۔

چنانچام ملامدا بن جرير طبرى فرمات ميں: ''اول الله الاق وال فى ذلك بالصواب الاشد ه وانتهاء قو ته و شبابه و حائز ان يكون ١٨ ' ٢ ، ٣٣ و لا دلالة فى كتاب الله ولا الرعن رسول الله الله الله الله ولا فى احماع الامة على الى ذلك ''لينى لفظ اشد ك معنى ميں آمده تمام اقوال ميں وه قول جو محيح قرار ديم جانے كاسب سے زياده متحق ہے يہ ہے كه اشد كمال قوت اور كمال جوانى كے زماند كانام ہ جو مثلاً الله الله الله والى كامر ميں بھى ہوسكتا ہے - نيز ميں اور تينيس سال كى عمر ميں بھى ہوسكتا ہے - جس كرس حصر كى كو كى پابندى قرآن وسنت اور اجماع ميں سے سى سال كى عمر ميں بھى ہوسكتا ہے - جس كرس معركى كو كى پابندى قرآن وسنت اور اجماع ميں سے مى سے ثابت نبيس ملال كى عمر ميں بھى ہوسكتا ہے - جس كرس معركى كو كى پابندى قرآن وسنت اور اجماع ميں سے مى سے ثابت نبيس ملال كى عمر ميں بھى ہوسكتا ہے - جس كرس باختلاف الا قاليم و الا عصار و الا حوال ''لينى اس كا معناه القوة دون تعيين و ھى مختلف محصري معنى نيز علامہ شہاب الدين خفا جى لکھتے ہيں: ''ان اصل معناه القوة دون تعيين و ھى محتلف باختلاف الا قاليم و الا عصار و الا حوال ''لينى اس كام معناه القوة دون تعيين و ھى محتلف محصري ني ميں بي جو علاقوں زمانوں اور ماد حوال ''لين اصل معناه القوة دون تعيين و الا ہوں کہ دلائہ ال

نيزعلامهالوى رقم طراز مين: "والحق ان بلوغ الاشد في الاصل هو الانتهاء الى حدالقوة و ذلك وقت انتهاء المنموو غايته وهذا مما يختلف باختلاف الاقاليم والاعصار والاقوال ولذا وقع له تفاسير في كتب اللغة والتفسير (الى) ان ذلك مما يختلف باختلاف الاقاليم والاعصار والاحوال نعم اشتهر ان ذلك في الاغلب في سن الاربعين "ليني ق بيه كم اسدكي عمركو ينتي كاصل

معنی ہے قوت کی حد کو پہنچ جانا جب کہ وہ ایسا وقت ہے کہ جس میں جسمانی نشو دنما کمل ہوجاتی ہے اور وہ علاقوں زمانوں اور ماحولیات کے مختلف ہونے سے زندگی کے مختلف حصوں میں ہوتا ہے۔ کتب لغت وتفسیر میں اس کے متعلق جومختلف تشریحات پائی جاتی ہیں اس کی وجہ بھی یہی ہے۔الغرض اللہ یہ کے عمر کے کسی ایک حصہ میں ہونے کی تعیین ثابت نہیں۔ ہاں مشہور سیہ ہے کہ وہ عموماً چالیس سال کی عمر میں ہوتا ہے۔ملاحظہ ہو (ردح المحانی خلدا اصفحہ اہ)۔

خلاصہ میرکہ 'وَلَتَ المَلَعُ اَشُدَہ'' کی بنیاد پر حضرت یوسف الظليلا کو جالیس سال کی عمر شریف میں نبوت کے دیئے جانے کا دعویٰ درست نہیں کیونکہ اس کا دار و مدار لفظ اشد پر ہے۔ جب کہ وہ چالیس سال کا معنی دینے کے لیے نہیں 'اس کی وضع'' زمانہ قوت وطاقت' کے مفہوم کو ادا کرنے کے لیے ہے جو مزاجوں کے مختلف ہونے کی بناء پر بعد بلوغ مختلف سنین میں پایا جاتا ہے جس کے بارے میں حسب تفصیل مدکور میں مختلف اقوال دار دہیں۔ ہاں عموماً اس کا وجود دخلہور چالیس سال کی عمر میں دیکھا گیا۔

اس تفصیل سے بید بات بھی ایک بار پھر واضح ہوگئی کہ جن علاء نے بعثت کے لیے عوماً چالیس کی عمر ہونے کا قول فرمایا ہے۔ ان کے استدلال کی بنیا داسی لفظ اشد پر ہے۔ یعنی پچھ علاء نے اُندُد کا عموماً چالیس سال کی عمر میں ہونا ذکر کیا پھر اسے حضرت یوسف الظامی کے متعلق دکھ کر بیک ہد دیا گیا کہ آپ کو بھی نبوت ای چالیس سال کی عمر میں بلی۔ پھر انڈ سد کے عوماً چالیس سال کی عمر میں ہونے کو نبوت کے چالیس سال کی عمر میں ہونے سے بدل دیا گیا اور یہی مشہور ہو گیا کہ نبوت کے ملنے کی عمر چالیس سال ہے۔ پھر دھر ادھر نقل ہوئی اور کتا یوں میں اس کے ابتار لگ گئے اور اسے ایک مستقل قانون اور کمل ضابط خیات کا درجہ حاصل ہو گیا جب کی ہوتی السی میں اس کے ابتار لگ گئے اور اسے ایک مسقل قانون اور کمل ضابط خیات کا درجہ حاصل ہو گیا جب کہ یوٹی الحقیقت باصل بات ہے کیونکہ در حقیقت اس کا تعلق نہوت سے نہیں بلکہ لفظ اند ہے ہے کہ دو کہ کہ عمر میں ہوتا ہے اور برسیل تنزل وہ صرف ایک فردوا حد حضرت یوسف الظامین کے متعلق ہے جسماں ہو گیا جب میں ہوتا ہے اور برسیل تنزل وہ صرف ایک فردوا حد حضرت یوسف الظامین کے متعلق ہے۔ جسم کا درجہ دینا کسی طرح صحیف نہیں اور بیسب محض عدم داعیدا ورعد صر خورت سے وجہ سی سرس کی مطالہ کہ دیا تول کہ درجہ دینا کسی طرح صحیف نہیں اور بیسب محض عدم داعیدا ورعد صر خورت کے وجہ سے سر سری مطالہ کا متیجہ ہے۔ تول نبر اا کے زیرعنوان ابھی با حوالہ گز را ہے؟ تو اس کا تعلق بھی کی لفظ انڈ ہے کے مغہوم کے بیان سے ہے۔ نبوت یوسف الظیفین سے ان کا کوئی تعلق نہیں ۔ یعنی اس کا یو مطلب ہے کہ اشد چالیس سال کی عمر کا نام ہے نی ہیں کہ حضرت یوسف الظیفین کو نبوت چالیں سال کی عمر میں ملی دلیل ہے ہے کہ حضرت امام حسن بھر کی خصرت

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

چنانچام مخرالدين رازى رحمة الله عليه ارقام فرمات بي: ''وق ال الحسن انه كان نبيا من الوقت الذى قال الله تعالى و او حينا اليه لتنبئنهم بامرهم هذا وما كان رسولا ثم انه صارر سولا من هذا الوقت اعنى قوله ولما بلغ اشده آتيناه حكما و علما ''لين ام من بعرى الم في فرمايا كه حضرت يوسف الكليك كوجس وقت الله تعالى في يودى فرمائى تن و او حينا اليه لتنبئنهم بامرهم هذا '' آب ال وقت في تصرسول نه تصليحنى ال وقت انهيس تلم تبليغ نه موا تقا - يراس وقت رسول مول مو متعلق الله تعالى كارشاد جول ما بلغ اشده ال

ملاحظه ، و- (تفسير كبير ب١٢ صفحه ١١ طبع ايران )-

ہمارے اس بیان سے میکی معلوم ہوا کہ ابن کثیر وغیرہ کا فرکورہ بالا (پیش کیے گئے) تمام اقوال کو اَشُد کا معنی قرار دینے کی بجائے انہیں حضرت یوسف التلکی کونیوت کے عطا کیے جانے کا من بتانا تسائح ہے حیث قبال وقید اختیلف فی مقدار المدۃ التی بلغ فیہا اشدہ فقال ابن عباس و محاهد وقتیادۃ ثبلثون سنۃ وعن ابن عباس بضع و ثلثون وقال الضحاك عشرون وقال الحسن اربعون وقبال عکرمہ خمس وعشرون سنۃ وقال السدی ثلثون سنۃ وقال سعید بن جبیر ثمان عشرة سنۃ وقال الامام مالك و ربیعۃ بن زید بن اسلم والشعبی الاشد الحلم وقیل غیر ذلك ''۔ (تغیر بن کثیر طری منٹی کی ک

**اقل:** دجہ تسامح ظاہر ہے کہان حضرات نے اپنے ان اقوال میں 'اللہ د'' کامعنی بیان کیا ہے سنہیں کہا کہ حضرت یوسف الظینزان کی بیان کر دہ ان مدتوں میں نبوت عطا کیے گئے۔

بالفرض اگران اقوال کا بیہ مطلب مان لیا جائے تو پھران میں نبوت سے مراد بعثت اور رسالت ہوگی لینی تکم تبلیخ انہیں حب اختلاف اقوال مٰدکورہ مدت میں ملاج سیا کہ یہی معنیٰ حضرت حسن بصری ﷺ کے ارشاد میں مٰدکور ہے جوہم بحوالہ کبیر ابھی پیش کرآئے ہیں۔

نیزاس کی وضاحت امام رازی کی اس عبارت سے بھی ہوتی ہے چنا نچہ آپ ام مسن بھری کے قول کولانے کے بعد لکھتے ہیں: ''و منھ من قبال ان محان رسو لا من الوقت الذی القی فی غیابة الحب '' یعنی بعض علما تفسیر نے کہا کہ حضرت یوسف الطلاح اسی وقت سے رسول تصیفی آپ کو تکم تبلیخ دے دیا گیا تھا جب آپ کو کنویں میں ڈالا گیا تھا۔ ( کبیر پاا'صفحہ ۱۱)۔ اس فی قطع نظران اقوال ہے آپ کے چالیس سال کی عمر میں نبی بنے کا موقف تو ہم حال غلط ہو

گیا پس معترضین کو و لے ابلغ اشدہ '' کی تفسیر سے بھی پچھفا کدہ نہ ہوا۔ خصوصاً جب کہ امام رازی نے اس حوالہ سے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کے تیتس سال والے قول کو ترجیح دی اور اسی کو بی تفسیر کہا ہے۔ وجہ ترجیح واضح ہے کہ اللہ حد کی تفسیر قرآن میں نہیں ہے۔ حضور سید عالم بھی سے بھی اس بارے میں سچھ منقول نہیں ہے۔ ایسی صورت میں سب سے پہلے اقوال صحابہ کو دیکھا جاتا ہے۔ لہذا اصولاً حضرت ابن عباس کا قول ہی راز ح قرار پاتا ہے۔ نیز وہ حقائق وقوانین طبیبہ کے مطابق بھی ہے جس سے حضرت ام کی تفسیر کی ژرف نگا بھی کا پتہ چاتا ہے۔ فیل درہ '۔ ان کی عبارت ابھی قول نمبر ۸ کے تحت پیش کی جا چکی ہے۔ فلیلا حظ ذلك ہناك ۔ و الحمد اللہ تعالٰی ۔

**الجاب قال (**حکماً وعلماً سے نیز ت مراد ہونا متفق علیہ نہیں): پین نظر آیت سے استدلال کے معترضین کومفید نہ ہونے کی مزید وجہ سے کہ جواب لسم ا آنیناہ حکماً و علما<sup>1</sup> ''میں حکماً و علماً سے نیز ت مراد ہونا متفق علیہ نہیں ۔ اگر چہ بعض نے نبوت کا قول کیا ہے (لمانی تور المقیاس صفحہ ۱۹۵۱ بغوی ۲ صفحہ ۲۲ خازن ۳ صفحہ ۱۱ مظہری ۵ صفحہ ۱۵۱۱ این کثیر جلد ۲ صفحہ ۸۵ وسی صفحہ ۵۰۶) ۔

بہت سے علما تفسیر نے حکماً و علماً سے نبوت مراد نہ ہونے پر صراحتیں کی ہیں بعض حوالہ جات ماہی ہ

ملاحظه جو:

چنانچ علامه طبری اس کے تحت لکھتے ہیں: ''اعطید اہ حید بند الفہم و العلم '' عن محاهد حکما ًو علماً قال العقل و العلم قبل النبوۃ ''لینی ان الفاظ آیت کامعنی میہ ہے کہ جب وہ ''اشد'' کی عمر کو پنچ توہم نے انہیں فہم وعلم عطا فر مایا۔ امام مجاہد نے فر مایا حکما ًو علماً سے مراد بعثت سے پہلے عقل وعلم کا عطا کیا جانا ہے۔ (تغیر طری جلد کے صفحہ ۱۰)۔

علام مرضى فرماتي بين: "حكمة و هو العلم مع العمل واحتناب ما يجهل فيه او حكما بين الناس وفقهاً "ليني آيت بلاامين" حكما" سراد حكمت م يين علم مع عمل نيز خلاف علم شار بونے والے امور سے اجتناب -

حکماً ہے قوت فیصلہ بھی مراد ہو سکتی ہے' جب کہ' محلساً'' سے مرادفہم وفقہ ہے۔(مدارک التزیل' جلدًا صفحها ٢٦)

علامه بيضاوى ارقام فرماتے ہيں: '' آتيـنـاه حـكـمـا حـكـمة و هـوالـعـلم المويد بالعمل او حكماً بين الناس ''وعلما''<sup>ي</sup>عنى تأويل الاحاديث''<sup>ي</sup>عنى معنى ب*ير بحكم* محمان انہيں حكمت عطاكى جس

ے مرادالیاعلم ہے جومل سے آراستہ ہو۔ یا معنی میہ ہے کہ ہم نے انہیں لوگوں کے درمیان فیصلہ کرنے کا ملکہ عطا فرمایا۔ جب کہ 'علماً'' سے مراد خواہوں کی تعبیر کاعلم ہے۔ ملاحظہ ہو۔ (تفسیر بیفادی جلدا صفحہ ۱۵۹)۔ تفسیر الجلالین میں ہے: '' حکمة و علما'' فیقصا فی الدین قبل ان یہ عث نبیا ''لیعنی حکماً سے مراد حکمت اور'' عیلماً'' سے مراد فقہ فی الدین ہے جوانہیں نبی مبعوث ہونے سے پہلے عطا ہو کمیں۔ (جلد ہ مع الجمل 'صفحہ ۳۳۳)۔

تفسير الخازن (جلد "صفحا ا) بغوى (جلد "صفح ٢ ٢ ) مظهرى (جلده صفحا ١٥ ) ميں ب: "و قيل حكما يعنى اصابة فى القول و علما بتأويل الرؤيا " يعنى ايك قول پر حكماً م راد صحح سمت ميں واقع ہونے والا كلام ب اور علماً م مراد تعبير الرؤيا ب - ا

لبحرالحميط (جلدة صفحة ۲۹۲) **ميں** ہے: ''و آتاہ اللہ الحكمة و العلم و هو ابن ثلث و ثلثين سنة '' لي**عنى اللہ تعالى نے انہيں حكمت وعلم سے نوازا جب ك**ه آ **پ**تيتيس برس كے متھے۔

اعلیٰ حضرت رحمة اللّه علیہ نے ان الفاظ کا ترجمہ اس طرح لکھا ہے : ''ہم نے اسے تھم اورعکم عطا کیا''۔ اس کے تحت صدرالا فاضل علیہ الرحمة ارقام فرماتے ہیں : ''لیتنی مصالح دین ودنیا کاعلم' ملاحظہ ہو ( کنزالایمان مع خزائن العرفان' صفحہ ۵۷۵ مع حاشی نبر۳۲)۔

علامة قرطبى فرماتي بين: "ومن قبال اوتى النبوة قبال لما بلغ اشده زدناه فهماً و عسلماً "يعنى جوعلاءات بات كقائل بين كداّ بي بحين بى مين تي مبعوث تصوّوان كنز ديك" آتيسناه حكماً وعلماً" كامعنى بيت كه بم في انبيس مزيد فهم وعلم عطا كيا-

الغرض آیت و لما بلغ اشده ''الآیة بھی حضرت یوسف الظیلاکو چالیس سال کی عرشریف میں نبوّت کے عطاء کیے جانے کی سی طرح دلیل نہیں ہے کیونکہ لفظ اشد دچالیس سال کا معنی دینے کے لیے خاص نہیں جنہوں نے اسے چالیس سال کے معنی میں لیا وہ حضرت کے بچپن میں نبی ہونے کے قائل ہیں ۔ نیز ''حکما و علماً'' سے نبوت مراد ہونا بھی متفق علیہ نیں ۔ و الحمد اللہ تعالی ۔

اب اس بحث کا صرف ایک حصہ رہ جاتا ہے جو حضرت موسی کلیم علی نہینا وعلیہ کتسلیم کے متعلق ہے کہ آپ کونیڈ ت معترضین کی زبان میں کب عطاء ہوئی اور ہمارے طور پراس کا ظہور کب ہوا؟ تو اس بارے میں کوئی صرح آیت یا صحیح صرح مرفوع حدیث یا اجماع داردنہیں ہے جس میں یہ مذکور

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

موكداً بعليدالسلام كوچاليس سال كى عمر ميں نيو ت كى تھى جيسا كەمغرضين كادعوى ہے۔ اس كى بنياد بھى حضرت سيدنا يوسف التك كم متعلق وارد شده آيت جيسى ايك آيت پر ہے جس ميں "بَلَغَ أَشُدَّه' "كساتھ" وَاسْتَوى" كے لفظ مزيد ہيں۔ حيث قال اللہ تعالى "ول ما بلغ اشده واستوى " آتينه حكماً و علماً و كذلك نحزى للمحسنين (القصص نير ١٢)۔

الآل: بیجی مغرضین کے اس موقف کی کچھ دلیل نہیں کیونکہ اس میں بھی وہی لفظ ''اَشُد'' ہے جس کی کمل با حوالہ تفصیل ابھی گز ری ہے کہ بیلفظ چالیس سال کا معنٰی دینے کے لیے خاص نہیں بلکہ اس میں مجموعی طور پر کم وبیش بیں مختلف اقوال ہیں ۔ پس استدلال صحیح نہ رہا۔

رہے''واستویٰ'' کےالفاظ؟ تو**نڈل**: عندالبعض ''واستویٰ''اَشُد کے ہم معنٰی ہیں جو اَشُدّ کے ضمون کی تا کید کے لیۓ ہے بناءً علیہاس میں بھی وہی تفصیل ہوگی جواَشُد کے بارے میں ہے۔

چنانچ*ټنسیر کبیر*(پ۲<sup>۰</sup>، صفح۲۳۳)اورت*نسیر نی*یثا پوری(جلد۱ٔ صفحه ۳٬ واللفظ للثانی) میں ہے: ''قیسل بسلوغ الاشد والاستواء بمعنی واحد ''ک**ینی ایک تول پراشداوراستواء بم** معنی ہیں۔

**الی**: جوان میں فرق کے قائل ہیں ان میں سے بعض کے نز دیک ان دونوں میں کیفیت کے لحاظ سے فرق ہے بناءً علیہ ریفیر متعلق ہے۔ فرق ہے بناءً علیہ ریفیر متعلق ہے۔

چنانچہعلامہالوی لکھتے ہیں:''واحتہلف فسی زمسان الاشد والاستواء''<sup>یع</sup>نیاشداوراستواءعمر کے کس حصہ میں ہوتے ہیں'اس میں علماءکااختلاف ہے۔(تفسیر دوح المعانیٰ جلداا صفحہاہ)۔

نيز تفيير كبير (پ٢٠ صفي ٢٣٦) نيشا يورى (جلد ٢ صفي ٣٠) ميل ٢٠ . ``و الاصح انهما متغايران و الاشد عبارة عن البلوغ و الاستواء اشارة الى كمال الخلقة ``و لفظ الكبير للاشد كمال القوة الحسمانية البدنية و الاستواء كمال القوة العقلية نيز كمال القوة و كمال البنية - نيز البلوغ و كمال الخلقة (ملخصاً) يعنى اصح بير م كها شداور استواءا يك دوسر مصفحاف بيل - اشد كاتحاق بلوغ اور كمال قوت بدنيه سے جب كماستواء كمال قوت عقليه منعاتى م

البداييدالنهايي (جلدا صفح ٣٣) ميں ہے: ''اشد ہ و استوىٰ و هو احتكام المخلق و المخلق '' ليحن اشداور استواء خلقاً انتہائى مضبوط ہونے كانام ہے۔

علامه الوى ارقام فرمات بي: "ولعل الاوّل على ما قيل ان يقال ان بلوغ الاشد عبارة عن

البلوغ الذى يتقوى منه بدنه وقواه المحسمانية وينتهى فيه النمو المعتدبه والاستواء اعتداله عقله و حماله ''لعنى حسب بيان علماء شان' كهاجاسكتاب كه اشد كى عمركو ينجنج كا مطلب عمر كماس حصه ميں پنچنا ب جس ميں بدن اور بدنى قوتيں مضبوط ہوجاتے ہيں اور نشو ونما كمال كو پنجنج جاتى ہے۔ جب كه مستوى ہونے كا مطلب 'عقل كااپن كمال پر پنج جانا ہے۔ (روح المعانی 'جلداا'صفحا ۵)۔ الغرض اشد واستواء كى اس فدكورہ تفصيل كے مطابق 'عمر كر سى حصه كاقعين نہيں ہے يس وہ خارج از

بحث ہوا۔ جب کے فرق کے قائلین میں ہے بعض دیگر نے اشد داستواء میں حَمّّا(مدت عمر کے لحاظ سے ) فرق کیا ہےاوراستوٹی کی مدت کے متعلق ان کا اختلاف ہے۔ سچھ نے اسے چالیس سال کے مفہوم میں لیا ہے۔ چنانچ تفسیر حسینی فاری (صفحہ ۲۵ ۷) میں ہے : '' وراست شد و بکمال رسید عقل او درآ ں سن مراد اینجا چہل سالگی ت*فسیرروح البیان(جلد*۲٬صفحه۲۸۸) **میں ہے:''و**استویٰ (الی) و کمل بان بلغ اربعین سنة (الى) وموسى التكافير اليه وحي اليه بعداربعين سنة ''\_ تفسیر الجلالین (مع جمل جلد ۳٬۰۰۳ می ای بی می ای العاد العین سنه ٬۰۰ البدابيوالنهاية (جلاصفه) مي ب: "وهو سن الاربعين في قول الاكثرين" -تفسیر ابن جرم (جلد اصفی ۲۷) میں قمادہ سے 'و استو یٰ' کے متعلق ہے: 'فال اربعین سنة''۔ نیز اسی میں (اسی جلد وصفحہ پر ) امام مجاہد سے اس کے بارے میں ہے: ''قال اربعین سنة ''۔ روح المعاني (جلداا'صخها۵) ميں بحوالہ عبد بن حميد وابن المنذ روابن ابي حاتم وامام ابي حاتم امام مجامد <u>ے</u>: ''والا ستواء اربعون سنة ''\_ تفسیر قرطبی (جلد کے صفحہ ایحا) نیز تنویر المقباس (صفحہ ۳۲۳) میں حضرت ابن عباس سے ہے کہ آپ نے ''واستوى'' ک**ے تعلق فرمای**ا: ''بلغ اربعین سنة''۔ نیزآنسیر بغوی(جلد۳٬۳فه،۳۳۸)مظهری(جلدک<sup>ا</sup>صفحه•۱۵)میں ہے:''ای بلغ اربعین سنة کذا روی سعید بن جبیر عن ابن عباس"۔ نيز تفسير ابن جرير (جلده اصفيه ٢٨) مي حضرت الى سے بے: "والاستواء اربعون سنة" -ان سب عبارات كاخلاصه بد ب كد حضرت ابن عباس حضرت ابن أمام مجامدا ورقماده في 'است وى' ' كابد

https://ataunnabi.blogspot.com/ ۸Ι۸ بأبستهم معنی کیاہے کہ حضرت موسٰی الظلیٰ کا جیالیس سال کی عمر کے ہوئے۔ نيزنيشا يورى (جلد ا ا صفحه ٥) مي ب كه: " و اعطى موسى التَقْطَعُ اياها في سنّ الوقوف ". حاشیۃ الجمل (جلدم سفھ ۳۳۳ ) میں واستویٰ کے اضافے کا فائدہ بیان کرتے ہوئے لکھا ہے:لان موسى الطي كان قد بلغ اربعين سنة ''\_ نیزروح البیان جلد ای صفحه ۱۳۸۸ نحوه (بی عبارتیں اشد کی بحث میں پہلے بھی گزر چکی ہیں)۔ انجمل(ج*لد"<sup>م</sup>فح۳۳۹) میں ہے*:''ان بلوغه الاربعین کان عند رجوعه من مدین لانه اقام فی مصر ثلثين سنة ثم ذهب الي مدين واقام فيها عشر سنين ووقعة قتل القبطي كانت قبل ذهابه الي مدين فهى السبب فيه "يعنى موسى الطفاة - فظهور في تست وقوف مي موااور آب كى عمر شريف جاليس سال اس وفت ہوئی جب آپ مدین ہے واپس لوٹے کیونکہ آپ مصرمیں تمیں سال رہے چرمدین تشریف لے گئے وہاں آپ نے دس سال گزارے <del>قتل قبطی</del> کا وافعہ مدین جانے سے پہلے رونما ہوا اور مدین جانے کا سبب بھی یہی داقعه بناتقا. الرف: اس تفصيل ك الي كونى ما خذ يش بين كيا كيا فافهم

بعض دیگرروایات میں حضرت ابن عباس اورامام مجاہدوغیر ہما ہے است و یٰ کی حدّ تعین سال سے چالیس سال تک کی عمر مذکور ہے۔ متذکرہ بالا چالیس سال کی روایتوں اوران روایات کو ملا کر معنی یہ ہوگا کہ جب آپ کی عمر شریف بلانعین تعین سال اور چالیس سال کے درمیان ہوئی اعنی ان روایات میں کس قسم کا تعارض نہیں ہے۔

بناءً عليہ 'ارب عون سنة ''والی روایات اپنے ظاہر پرنہیں بلکہ وہ مختصراً مجمل ہیں جن کی تفصیل تحیل دوسری روایات سے ہوگئی ۔ پس چالیس سال کی روایتیں بھی معترض فریق کے لیے پچھ مفید نہ ہوئیں ۔ بعض حوالہ جات ملاحظہ ہوں:

چنانچ تفسير نيشا پورى (جلد اصفحه ۳) ميں ہے: '' والاستواء من الشلشين الى الاربعين و هو عند الاطباء سن الوقوف ''لين استواء سے مرادتيں سے چاليس سال کی عمر ہے جواطباء کے زديک ايساس ہے کہ جس ميں جسم کی نشوونمارک جاتی ہے۔ حاشية الشہا بعلی البيصاوی (جلد کے صفحہ ۲۸) ميں امام مجاہد سے ہے: ''والاستواء ما بين الثلثين الى

الاربعين''۔ا**س میں اس صفحہ پر حضرت ابن عباس ہے ہے**:والاستواء ما بین الثلثین الی الاربعین''۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

دونوں کا خلاصہ بیہ ہے کہ استواءتیں سے چالیس سال کی عمر کے عرصہ کا نام ہے۔روح المعانی (جلدا اصفہ ۵۱) میں مذکورہ الفاظ بحوالہ ابن ابی الدینا بطریق کلبی بروایت ابوصالح حضرت ابن عباس سے مذکور ہیں۔ نیز اس میں مزید بیالفاظ بھی ہیں: ''ف اذا زاد علی الاربعین احذ فی النقصان ''لیتن چالیس سال کے بعد جسمانی صلاحیتوں میں کمی آناشروع ہوجاتی ہے۔

نیزاس میں اسی صفحہ پر ہے: ''و هی روایة عن ابن عباس و روی نحوه عن قتاده ''لین تیں سے چالیس سال کے مابین کی عمر کا قول حضرت ابن عباس سے ایک روایت میں آیا ہے۔ نیز اس کی مانند قنادہ سے بھی مروی ہے۔

تفسیر کمیر (صفح ۲۳۳) میں حضرت ابن عباس ہے ہے: ''شہ من الثلثين سنة الى الاربعين يبقى سواء من غير زيادة و لانقصان و من الاربعين يأخذ في النقصان ''ليتى تيس سال سے چاليس سال كى عمر ميں جسم مزيد سى كى بيشى كے بغيرا يك حالت پر دہتا ہے اور چاليس سال كے بعد اس ميں كى آنا شروع ہوجاتى ہے۔

لبعض دیگرنے''استویٰ'' کامعنی عمر کی کسی قید سے بغیر بیان کرنا پسند کیا ہے۔ پیز

چنانچ تفسیر بغوی (جلد ۳٬۳۰۴ )اور مظہری (جلد کَ صفحہ ۱۵) میں ہے: ''و قیہ استو یٰ ای انتھی شبابہ ''لین ایک قول پر استو کی کا یمعنٰ کیا گیا ہے کہ آپ کی جوانی عروج کو پنچی۔ لیم سامی ا

نیز حاشیة انجمل علی الجلالین (جلد ۳ صفحه ۳۳۹) میں ہے: ''ولو فسر الاستواء کما صنع غیرہ بان یقول ای انتہ ی شبابہ و تکامل عقلہ لکان اظہر ''<sup>یع</sup>نی اگر علامہ جلال الدین رحمہ اللہ تعالیٰ استولیٰ کامعنیٰ اسی طرح کرتے جس طرح دیگر علاء نے کیا ہے کہ آپ کی جوانی عروج کو پنچی اور آپ سے کمال عقل کاظہور ہواتو بہت بہتر تھااور بحث سے بالاتر۔

علامہ سیدمحمود الوی بغدادی فرماتے میں: ''و لا یہنے ہی تعیین وقت لذلك فی حق موسٰی الطَّظُلا الا بخبر یعول علیہ لما سمعت من ان ذلك مما یختلف باختلاف الاقالیم والا عصار والا حوال نعم اشتھر ان ذلك فی الاغلب یكون فی سنّ الاربعین ''لیخی حضرت مولٰی الطَّظُلا ابنی نبوت كے ظہور كے وقت كتی عمر كے تھے؟ كسی معتمد حدیث كے بغیر اسكا فیصلہ كرنا سطح بات ہے كیونکہ اشد و استواء كاچالیس سال كی عمر میں ہونا كوئی قاعدہ كلیہ ہیں بلکہ زمانہ علاقہ اور ماحول كے بد لئے سے عمر كہ اشد مختلف حصوں میں مختلف ہوتے رہتے ہیں لیعنی بعد بلوغ کبھی جلد کبھی بدیر آتے ہیں ہاں مشہور ہی ہے كہ اشد

واستواء چالیس سال کی عمر ب لیکن بیکلین بیل بلکه اکثر بید ہے۔ (روح المعانی 'جلدا ا'صفرا۵)۔ **علب آخر** : بیان مدّت کے سب اقوال اشد و است واء سے متعلق ہیں۔ حضرت موسی الظیر سے نہیں یعنی ایک بید ہے کہ بلوغ اشد واستواء کا بی مطلب ہے اور ایک بید ہے کہ حضرت موسی الظیر اس وقت فلاں عربیں شرح جیسا کہ حضرت یوسف الظیر کی عمر شریف کی بحث مفضل گر رچکا ہے۔ حضرات مفسر ین (صحابۂ وتا بعین رضی اللہ عنہم) نے اشد اور استواء کے معانی پر تبصرہ فرمایا جسے بعض مالی نے اس طرز پر پیش کر دیا کہ حضرت موسی الظیر کی عمراس وقت میں کی محفظ کر استواء کے معانی پر تبصرہ فرمایا جسے بعض علامہ الوی علیہ الرحمة کی پیش کر دیا کہ حضرت موسی الظیر کی عمراس وقت میں کی محفظ کر استواء کے معانی پر تبصرہ فرمایا جسے بعض مالیک نے اس طرز پر پیش کر دیا کہ حضرت موسی الظیر کی عمراس وقت میں کی معانی پر تبصرہ فرمایا جسے بعض علامہ الوی علیہ الرحمة کی چیش کر دہ گر شتہ عبارت سے اس کی واضح نشان دہی ہوتی ہوتی جس علیہ الرحمة کی اس عبارت سے جسی اس کی تائید ہوتی ہے۔ ' ولو فسر الا ستواء کے ماصنع غیرہ بان یقول ای انتہ می شبا بہ و تحامل عقلہ لکان اظہر '' حوالہ وتر جمہ انجمی گر را ہے۔ معل و خلی میں بابہ و تکامل عقلہ لکان اظہر '' حوالہ وتر جہ انجمی گر را ہے۔

مغز ضین کے اس استدلال کے غلط ہونے کی مزید دلیل بیکھی ہے کہ جواب' لَے مَّا ''آتیناہ حکماً و علما '''میں حکماً و علماً سے ( کچھ حضرات نے اگر چہ نبوت کا مراد ہونا بیان کیا ہے۔ملاحظہ ہو: شیخ زادہ علی البیضا وی (جلد صفحہ ۵۰۷) ولفظہ : یہ حت مل ان یراد به النبو ۃ و ما یعرف بھا من العلوم و الا حلاق )۔

حسينی(صفحد۲۵ کداديم اورانبوت ودانش) ـ البداييوالنهايي(جلدا<sup>،</sup>صفحه۳۳ و هو النبوة و الرسالة التي كان بشربها امه الخ) ـ تفسيرا بن *کثير*(جلد۳٬صفحه۳۹ قال مجامديعن العوة) ـ تنوير المقبا س(صفحه۲۳۳ آتيناه عطيناه ''حكماً فهماً وعلماً ''نبوة) ـ

نیز مظہری (جلد کصفرہ ۱۵: آتین اہ حکما ای النبو ہ و علماً ای معرفہ باللہ و احکامہ) بہت سے علماء نے اس سے نبوت کے مراد ہونے سے انکار فر مایا ہے۔ اگر آیت و لما بلغ لآیۃ کواس کے سیاق وسباق کا تسلسل مانا جائے تو ظاہر قر آن بھی اس کی نفی کا مُوتِد ہے کیونکہ اس سے اگلی آیت میں قتل قبطی کا واقعہ مذکور ہے پھر مدین کو ہجرت فر مانے اور وہاں دس سال گز ارکر واپسی کا ذکر ہے۔ نبو ت مراد لینے کی صورت میں لازم آئے کہ واقعہ تقل بعد ظہور نبوت رونما ہوا جو خود قر آن شریف کی روسے بالکل خلاف واقعہ ہے۔ سورہ طہ وغیر ما

چنانچواللدتعالی نے فرمایا کہ جب حضرت مولی الظلیم میں سے اپن اہل خانہ کے ہمراہ وطن کو آ رہے تھے تو کو وطور کے بغل میں واقع مبارک و مقد س وادی طو کی کے کنارے کھڑے ایک درخت کے اندر سے انہیں پکار کر ان سے کلام فرمایا جس میں ایک بات بیفر مائی 'و ان احتر تك فاست مع لما یو خی '' یعنی میں نے آپ کو منتخب فرمایا ہے تو آپ کو جودی کی جائے اسے فور سے سنیں (طران بر 1)۔ نیز والیسی پر فرعونی کچ ہری میں حضرت مولی الکلیمی نے اس سلسلہ کی تفصیلات بتاتے ہو نے فرمایا: ففر رت منکم لما حفت کم فو هب لی رہی و جعلنی من المر سلین (شرابر 1)۔ اب طاحظہ ہوں علماء تفسیر کے اس باب کے بعض حوالہ جات: اب طاحظہ ہوں علماء تفسیر کے اس باب کے بعض حوالہ جات: الدین فعلم موسلی الظلیم و حکم قبل ان بیعٹ نہیاً ''یعنی' حکماً و علماً) ای الف قه و العقل و العلم فی الدین فعلم موسلی الظلیم کو تی معود ہونے سے پہلے دیئے گئے۔ الدین فعلم موسلی (معالیکن کو تی معود ہونے سے پہلے دیئے گئے۔

يبعث "لينى حكماً سے مراد حكمت اور علماً سے مراد دين كاعلم وفيم ہے جو آپ كو نبى مبعوث ہونے سے قبل عطا كيے كئے ۔ شيخ زادہ على البيطاوى (جلد صفحه ٥٠٠) ہے : ويسحت مل ان يسر اد ب عسلم السح كماء و الحلاقصم ...... فعلم موسلى عليه الصلاة و السلام قبل ان يبعث نبيا عليصم "لينى سي محق احمال ہے كہ حك ماً و علماً سے مرادا ہل حكمت كاعلم واخلاق ہو جو حضرت موسى الطلا كو نبى مبعوث ہونے سے پہلے عطا كيا گيا۔

نيز قرطبى (جلد كاصفحا 2) ميں ہے: "وال حكم ال حكمة قبل النبوة وقيل الفقه فى الدين (اللى)وال عسل م الفهم فى قول السدى وقيل النبوة وقال محاهد الفقه لينى حكماً سے مراد قبل ظهور نبقت حكمت ہے اورا يك قول پر فقہ فى الدين ہے۔ سدّى ك قول كے مطابق حكماً سے مراد قبم اورا يك قول پر نبوت ہے اورا مام مجاہد نے فرمايا فقہ مراد ہے۔

روح المعانى (جلدا اصفى ۵۲) ميں ہے: ''ن جزى المحسنين على احسانھم يأبى حمل ماتقدم على النبوۃ لانھا لاتكون جزاء على العمل ''لينى آيت لذاك ترميں اللد تعالى كايفر مانا كه' و كذلك ن جزى المحسنين '' (ہم نيكوكاروں كويونہى ان كى نيكى كى جزاءد يتے ہيں )اس امركى دليل ہے كہ حكماً و علماً ہے مراد نبق تنہيں كيونكه نبق ت كسى نيك كام كے صلہ ميں نہيں ملتى (بلكہ دہ تو محض ايك وہبى چیز ہے )۔

خلاصہ بیر کہ علماء کے اسی ایک جم عفیر نے حکماً وعلماً سے نبوت مراد ہونے سے اختلاف کیا ہے اور اسی کو دلائل وحقائق کا متقضی قرار دیا ہے پس آیت بلذ امعتر ضین کی سی طرح دلیل نہیں۔ **علم والح خر** : اس سب سے قطع نظر و بر تقدیر تسلیم نبی ت سے مراد بعثت ہے نفس نبوت نہیں جس کی مزید دلیل ہی ہے کہ باب ہشتم میں ہم دلائل سے ثابت کر آئے ہیں کہ تمام ابنیاء علیہم السلام پیدائتی نبی ہیں بایں معنی کہ ان کی نبوت کا فیصلہ عہد الست کے موقع پر فر مادیا گیا تھا۔ بلفظ دیگر نبی بن کر آتا ہے آ کر نہیں بنا بناءً علیہ چالیس سال میں نبی ہونے کا مطلب سے نہیں کہ اس عمر میں نبی سے نبکہ نبی پہلے سے تضان عمر میں نبی معود نہوئے۔

**کلیہ ہونا تو پھر بھی ڈر**: نیز اسے مان لینے کی صورت میں اس امر کا کلیہ ہونا تو پھر بھی ثابت نہیں ہو گا کیونکہ آیت میں بینیں ہے کہ ہر نبی کی نوّت کا ظہوراس عمر میں ہوا بلکہ بیصرف حضرت موسٰی الظّیلاً کے بارے میں ہے۔اور قاعدہ سلمہ ہے کہ و اقعة خاص لاعموم لھا (خصوص سے موم پراستدلال درست نہیں)۔ **سؤال**:

سۇال كياجاسكتا ہے كەسور كا تقاف كى آيت نمبر 10 ميں ہے' حتى اذا بىلىغ الله دە وبلىغ اربعين سنة '' يہاں تك كەجب دەاپنى مضبوطى كو پہنچا اور چاليس سال كى عمر كو پہنچا تواس نے دعاكى الخ اس سے طاہر ہے كە ' وبلىغ اربعين سنة ''بلىغ الله دەكى تفسير ہے لېندا الله كاچاليس سال كى عمر كے معنى ميں ہونا متعين ہوا جس كى تائير الله كى مفصل بحث بيل فقل كيے گے قول نمبر

کلی جوجب کہ بغیر قرینہ ودلیل کے اصل سے عدول جائز نہیں نیز آیت میں یون نہیں ہے کہ ''بلغ اشدہ و اربعین سنة ''بلکہ بلغ کے نکرار کے ساتھ ہے جس سے دونوں کا مختلف ہونا واضح ہوتا ہے۔ نیز علماء کی اکثریت نے ''اشد'' کو چالیس کے معنی میں نہیں لیا جس کی باحوالہ تفصیل گزر چکی ہے۔ جب کہ بیآیت بھی ان کے سامنے تھی۔ اس سے بھی واضح ہوا کہ جمہور کے زدیک آیت احقاف کے بید دونوں جلے ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ اس سے قطع نظر ان میں دونوں امور (انتحاد واختلاف) کا احتمال رہے گا جب کہ تھی ہے ادا جاء الاحتمال بطل الاستدلال و الحمد مللہ تعالی المعتال۔

مظالط فی مرا ( آپ ایکی بعثت بعمر چالیس برس ہوئی اور بیا جماعی امر ہے ) کاملاً۔ معترض فریق نے اپنے موقف کے اثبات میں صحابہ کرام رضی الله عنبم اور دیگر حضرات نے ان اقوال سے بھی استدلال کیا ہے جن میں سیّد عالم بھی کی بعثت مبار کہ کے بعمر چالیس سال ہونے کاذ کر ہے۔ وجہ استدلال بیہ بیان کی ہے کہ ان حوالہ جات میں بعثت سے مراداعطائے نبیت ہے نہ اظہار نبوت' (تحقیقات صفحہ ۲۳۱)۔ نیز اسے اجماعی مسئلہ قرار دیا ہے۔ ان کے الفاظ میں اس سب کا خلاصہ حسب ذیل ہے: لکھتے ہیں:

۲۰ امام نووی فرماتے میں: الصواب انه الله بعث على رأس الاربعين سنة هذا هو المشهور الذي الذي اطبق عليه العلماء وقال السهيلي انه الصحيح حق تو ہے کہ مجوب الله عالماً گرارنے پر مبعوث ہوئے بچی مشہور ہے جس پر علاء کا انفاق ہے۔ سپیلی فرماتے میں یہی صحیح ہے۔ (شرح مسلم بحالہ بل الهدیٰ)

# https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تخقيقات تخفيقات

(تحقيقات صفح ١٣٣) نيز صفح ١٣١ بحواله شرح مسلم جلدًا صفحه ٢٢٠) ـ نيزتهذيب الاساءواللغات ازجوام البحار جلدا صفح ١٩٢ ولـفظـه بعث رسولا الى الناس كافة وهو ابن اربعين سنة) ـ

۲۰ علامہ شامی فرماتے ہی: اطبق العلماء علی ان لنبی ﷺ بعث علی رأس الاربعین تمام علماء کرام کا اس پر اجماع اورا تفاق ہے کہ نبی ﷺ چالیس سال کی عمر میں مبعوث فرمائے گئے۔ (تحقیقات صفحہ ۱۸۰ ۱۸۱۰ بحوالہ بل الہدیٰ)

اللہ علامہ ذہبی فرماتے ہیں: بعث رسول اللہ ﷺ لاربعین رواہ عبداللہ بن عباس (سراعلام النبلاء مجلس الم النبلاء مجلدا صفحہ ۲۷ (سراعلام النبلاء محلمہ اللہ محلمہ محلمہ اللہ محلمہ محل

امام رازی فرماتے میں: "قال المفسرون لم يبعث نبى قط الابعد الاربعين (الى) و هكذا كان الامر فى حق رسولنا الله "تمام مفسرين اس امركة كاكل ميں كدكوتى فى چالىس سال كى مر سے پہلے مبعوث نبيس ہوا۔ بلكه اس كے بعد مبعوث ہوا (الى) اور ہمارے رسول الله كر حق ميں بھى معاملہ اس طرح مے "۔ (تحقيقات مفد ١٣٦ بحوالة فير كبير جلد ٢٨ صفر ١٩٤٨) ۔

۱۹ ام محمد المالكى فرماتے بين: لا حلاف فى انه بعث و هو ابن اربعين سنة و اختلف ابن كم مات ال ميں كوئى اختلاف نبيس بحكم اتخضرت الله اللہ وقت مبعوث ہوئے جب كم چاليس سال كے تصح اور وصال شريف كس عمر ميں ہوا ال ميں اختلاف ہے۔ (تحقیقات ۱۳۸٬۱۴۷ بحوالہ عارضة الاحوذى جلد ۲۰٬ صفح ۹۴)۔

متفق علیہ اورا جماعی امرٹھکرانے اوراس کی مخالفت کرنے کا نہ از روئے شرع کوئی جواز ہے اور نہ اخلاقی لحاظ ہے۔ کتاب وسنت کی طرح اجماع امت بھی شرعی دلیل ہے جس کے ذریعے اعتقادی اورعملی احکام ثابت کیے جائیکتے ہیں۔ (تحقیقات'صفحہ ۱۴۸)۔

المجتمع التلكي فرمات بين: ولما بلغ الله المعاد معن سنة ويوما ابتعثه الله تعالى بسيراًو نذيراً "جب محبوب كريم عليه الصلوة والتسليم حاليس سال اورايك دن كى عمركو بنيجة واللد تعالى في آب كوبشيرونذير بنا كرمبعوث فرمايا- (تحقيقات صفي ١٨٢ بحوالد نورالعون)-

الاثنين - المجرف ماتي بين: ''انه الله الما بلغ اربعين سنة قيل و كسرا بعثه الله تعالى يوم الاثنين - 'جب رسول الله حيالي عمركو بنيج اور بقول بعض سال كالم تحمز يد برآ ل تو الله تعالى في آپ الاثنين - 'جب رسول الله حيالي المال كام كوم كو ينتج اور بقول بعض سال كالم تحمز يد برآ ل تو الله تعالى في آپ كوسواموار كون مبعوث فر مايا - (تحقيقات صفره ۱۸۸ بحوال مرم تعيده مزيد نيز صفره ۱۸۸ بحوال الله تعالى - ٢

۲۱۵
۲۱۵
۲۱۵
۲۱۵
۲۱۵
۲۱۵

ا ملاحد قرطی کا ارشاد: ''اللد تعالی جل جلالہ نے آپ علیہ الصلو ۃ والسلام کو نبوت کے ساتھ مبعوث فرمایا''۔ ( تحقیقات صفحہ ۳۸'بحوالہ المنہم 'صفحہ ۱۹۱۱ ٹریش دوم)۔

نشان دہی ہور ہی ہے کہ چالیس سال کی عمر شریف میں بعثت ہونے کے قول کے برخلاف اقوال بھی پائے جاتے ہیں جس سے چالیس سال والے قول کے اجماعی ہونے کا دعویٰ محل نظر قرار پا تا ہے جوا یک حقیقت واقعیہ ہے۔ چنانچ علامہ حلبی نے سیرت حلبیہ (جلدا ، صفحہ ۲۲) علامہ مناوی نے شرح الشمائل (برہامش شرح علامہ القاری ٔ جلدا صفحہ ۱۱) اور علامہ علی القاری نے جمع الوسائل (جلدا ، صفحہ ۱۲) میں مزید میہ اقوال بھی نقل فرمائے ہیں: '' چالیس سال ایک دن دس دن نا بیس دن اور سائھ دن اور سائھ دن یعنی دو ماہ نیز ہیا لیس سال ، تینتالیس سال اور پینتالیس سال۔

۲۰ اس سے قطع نظر و بفرض تسلیم ان عبارات میں سے کسی میں ریہیں ہے کہ حضور سر ورکو نین کے کوچا لیس سال کی عمر میں نفسِ نبر تت کے حاصل ہونے پر علماء کا اجماع وا تفاق ہے بلکہ ہیہ ہے کہ بعثت پر اور مبعوث ہونے پر اجماع وا تفاق ہے بلکہ ہیہ ہے کہ بعثت پر اور مبعوث ہونے پر اجماع وا تفاق ہے بلکہ ہیہ ہے کہ بعثت پر اور مبعوث ہونے پر اجماع وا تفاق ہے بلکہ ہیہ ہے کہ بعث پر اور مبعوث ہونے پر اجماع وا تفاق ہے بلکہ ہیہ ہے کہ بعث پر اور مبعوث ہونے پر ای کی عمر میں نشائی ہے کہ بعث پر اور مبعوث ہونے سال کی عمر میں نفسِ نبر ت کے حاصل ہونے پر علماء کا اجماع وا تفاق ہے بلکہ ہیہ ہے کہ بعث پر اور مبعوث ہونے پر اجماع وا تفاق ہے بلکہ ہیہ ہے کہ بعث پر اور مبعوث ہونے پر اجماع وا تفاق ہے بلکہ ہی ہے کہ بعث پر اور مبعوث ہونے پر اجماع وا تفاق ہے بلکہ ہی ہے کہ بعث پر اور مبعوث ہونے پر اجماع وا تفاق ہے بلکہ ہی ہے کہ بعث پر اور مبعوث ہونے پر اجماع وا تفاق ہے بلکہ ہی ہے کہ بعث پر اور مبعوث ہونے پر اجماع وا تفاق ہے بلکہ ہی ہے کہ بعث پر اور مبعوث ہونے پر اجماع وا تفاق ہے بلکہ ہی ہے کہ بعث پر اور مبعوث ہونے پر اجماع وا تفاق ہے اور اس سے مقصود بھی محض سن بعث پر بحث ہے نہ کہ نہ کہ مس نبر ت کے ملنے پر۔

جب کہ بعث 'بڑت کے منافی نہیں یعنی بعث کا معنی نہی بندانہیں بلکہ شانِ اظہارِ نڈت کے ساھ ہی نبی کا ارسال ہے جس کا معنی ہے بھیجنا جب کہ خود بھیجنے کے مفہوم سے پہلے سے نبی ہونا واضح ہے جو عین حقیقت کے مطابق ہے کیونکہ ہر نبی پیدائشی نبی ہے۔اس معنی میں کہ نبی بن کرا تا ہے یہاں آ کرنہیں بندا جس کی کمل مدلّل بحث ہاب ہشتم میں گز رچکی ہے۔

حريد سني : اس حواله سے مصنف تحقيقات كالمحائ كر الى كاجواب ديتے ہوئے ہم نے دعوت رجوع (صنید ۲۰ شلح اوّل) میں لکھا تھا كہ : ''مبعث كامعنى و مطلب ينہيں كه آپ اس سے قبل نبى نه سنے بلكه زيادہ سے زيادہ اس كامفہوم عدم ظہور ہے جوعدم وجودكو قطعاً ستزم نہيں مبعث بمعنی ارسال ہے بمعنی حمل نہيں جو آپ كئ بہلے سے نبى ہونے كو ظاہر كرتا ہے كه نبى تو آپ بہلے سے شخصرف خاص طريقہ سے آپ كو بھيجا بعد ميں گيا۔ چنا نچه شہور ماہر لغت علامہ راغب اصفها تى فرماتے ميں: بعث كاصل معنى ہے اللہ الى تعلق كو بھيجا بعد ميں گيا۔ چنا نچه شہور ماہر لغت علامہ راغب اصفها تى فرماتے ميں: بعث كاصل معنى ہے اللہ اللہ عن و معد ميں گيا۔ چنانچه شہور ماہر لغت علامہ راغب اصفها تى فرماتے ميں: بعث كاصل معنى ہے اللہ الله ي متعلق ك تو جيهہ (محركانا اور بھيجنا) 'و ين ختلف البعث بحسب اختلاف ما علق به ۔' (اوروہ اپن متعلق كے حسب كيفيت مخلف ہوتا ہے ) جورسول كے متعلق ہوتو ارسال كے معنى ميں ہوتا ہے ۔ 'و لقد بعثنا فى كل امة رسو لا'' نحو ار سلنا رسلنا''ار صلح ملح خل ہو۔ (مفردات صفح الا معنى ميں ہوتا ہے ۔' ولقد بعثنا فى كل امة نيز علامہ ابن الا شيرا كي حديث كالفاظ' بسمين کا معنى ميں ہوتا ہے ۔' ولقد بعثنا فى كل امة مود شرك الذى بعنه الى الحلق اي الله الحظہ ہو۔ (مفردات صفح الا معنى بيان كرتے ہو ہے رقبل ہے ' ال اللہ بيں ۔ ' ال

ملاحظة بو (النهاية جلدا صفح ١٢٨ طبح ايران) وخلاصة ميركة مي الفاظ جب نبى ورسول كرمتعلق مول توارسال اور سيحين كر عنى وين كر ليرخنص بين مزيد پرشيمي: معروف متكلم علامة قاضى عضد الدين الشافتى كتاب المواقف مين اوريشخ الاسلام حضرت مير سيّد حنى اس كى شرح مين فرمات بين: ( ' فهو عند اهل الحق من قال له الله ار سلتك او بلغهم عنى و نحوه من الالفاظ )المفيدة لهذا المعنى كبعثتك و نبتهم ـ ' ملاحظه بو - (شرح المواقف جلد لاصفه المعارين) -اس عبارت سے واضح بي كم ارسال اور بعثت دونوں بهم معنى بيں -

نيز علامة شهاب الدين خفاجي لكصفي مين: "والبعث ف الاصل الاثارة والايقاظ من النوم و بمعنى الاحياء والنشر من القبور وبمعنى ارسال الرسل وهو المراد هذا يُليني "بعث" كامركزى معنى ب جرم كانااور نيند سے بيداركرنا زندہ كرنے اور قبروں سے الله انے نيز "ارسال الرسل" (رسولوں ك سيسينى ) كم عنى ميں بھى آتا ہے۔ اس مقام پر يہى تيسينے كامينى مراہے۔ (شرح الشفاء ليخفاجى جلدا صفحہ ۱)۔

نيز علامه عبد الرؤف المناوى شرح الشماكل ميل عبارت شاكل 'بعدة اللد' كر تحت ارقام فرمات بين: "اى ارسله الله تعالى نبيا ورسولا "لينى اللد تعالى ني آپ الكوشان نبة ت ورسالت كساته

نیز علامة على القارى شرح الشفاء میں لکھتے ہیں: '' (وبعث) اى ارسل الله (فيهم) اذبعث فيهم (رسولا) اى نبيا مرسلا امر بتبليغ الرسالة ليحن ' بعث فيهم رسولا '' كامعنى ہے كماللد تعالى نے آپ الكوشان نوّت ورسالت كے ساتھا بين احكام كے پنچانے پر ما مور فرما كرلوگوں ميں بھيجا۔ (جلدا صفح الطبع ملتان)۔

علاوه ازیں بیامرخود معترض کو بھی تشلیم ہے چنانچہ موصوف نے جواہر المحار (جلدہ صفحہ ۳۷۳) سے علامہ شیخ جمل رحمۃ اللہ تعالیٰ کی ایک طویل عبارت میں بیالفاظ استنادا نقل کیئے میں ''و ارسل نسانیسا فسی عسالم الا جساد بعد بلوغه اربعین سنة ''نیز''و ارسل مرتین الاولی فی عالم الاروح للارواح والثانیة فی عالم الا جساد للا جساد '' ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۱۸۸)۔

اس عبارت میں''ارسل'' کےالفاظ بعث کے متبادل ہیں۔ نیز تحقیقات صفحہ ۱۳۴' میں علامہ حلبی سے سیالفاظ خل کیے ہیں:''بعثہ اللہ تعالی ''اورتر جمہ سیکیا ہے کہ''اللہ تعالی نے انہیں مبعوث فرمایا''۔

جب کہ صفحہ ۱۵ اپرامام ابن حجر کلی کے حوالہ سے لکھاہے: ''ار سله اللہ تعالٰی ''اورتر جمہ اس طرح کیا ہے 'اللہ تعالیٰ نے آپ کو بھیجا۔''جواس امر کی روشن دلیل ہے کہ موصوف نے بھی بعث اور ار سل کا ہم معنی ہونات کیم کرلیا ہے۔

اس سے مزید واضح سنیے: موصوف نے حضرت غوث کبیر دہاغ رحمۃ اللہ علیہ کے بید لفاظ 'ف ار سله اللہ تعالٰی ''لفل کر کے ان کے ترجمہ کھا ہے: ''اللہ تعالٰی نے آپ کو خلوق کی طرف مبعوث فرمایا۔'(تحقیقات صفحہ ۲۹٬۱۹۵٬ بحوالداہریز شریف وجواہر البحار)۔

ولنعم ماقیل عظم مدعی لاکھ پہ بھاری ہے گواہی تیری۔ اقول جب معترض نے بیلکھ دیا ہے کہ آپ کی بعث بالا جماع چالیس برس کی عمر شریف میں ہوئی نیز بیکھی مان لیا ہے کہ بعثت بمعنی ارسال ہے اور ابھی گز راہے کہ ارسال اور بھیجنا آپ کھ کے پہلے سے نبی ہونے کو ظاہر کرتا ہے تو اس کالازی نتیجہ بیہ ہوا کہ آپ کھ کے پہلے سے نبی ہونے پراجماع ہے۔ اس طرح سے معترض نے جس امرکونی کی دلیل بنا کر پیش کیا تھا بفضلہ تعالی وہ ثبوت کی دلیل ثابت ہوا۔ و الحمد اللہ تعالی ۔

بعثت کے منافی نبوت نہ ہونے کے مزید دلاک حسب ذیل ہیں:

O اس کی ایک دلیل بید ہے کہ حسب تصریح علماء شان بعض اندیاء کرام علیہم السلام' نبی ہونے کے با وجود مبتوث نبیاء علیہم السلام کودی محض تہذیب نفس کے لیئے ہوئی بعض نقول ملاحظہ ہو:

چنانچا بونعیم پھرعلامہ نہبانی رحم مااللہ تعالی فرماتے ہیں: ''ان یہ حینی الکی بلا کہ ان نبیہا ولہ میکن مبعو ٹا اللی قومہ و کان منفر داً ہمراعاۃ شانہ ''یعنی اللہ تعالیٰ کے نبی حضرت پیلی الکی نبی ہونے کے باوجودا پنی قوم کی طرف مبعوث نہیں فرمائے گئے تھے بلکہ وحی الہی کے حوالہ سے وہ محض اپنی ذات کی دیکھ بھال تک محدود تھے۔ملاحظہ ہو۔(جواہر البحار جلدا'صفحا المطبع معر)۔

O اس کی مزید مثال ابوالبشر حضرت آ دم اللظ بھی ہیں کہ آپ کی خلقت کے بعد آپ پر وحی اتر تی تقی مگر اس میں احکام ناس کا کوئی تصور نہیں ہو سکتا ہے یونکہ اس وقت وجود ناس ہی نہ تھا۔لہذا اس وحی کا تعلق محض ان کی ذات سے تھا۔

نیز علامہ عبدالعزیز پر ہاروی حنفی نے اس حوالہ سے ککھا ہے: '' یہوز الوحی ہتک میل نفس النہی بلا تب لیغ '' یعنی اللہ تعالیٰ کے نبی پرالیں وحی بھی درست ہے جس کا تعلق تر ہیت ذات نبی ہے ہواور دوسروں

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ےاس کا کوئی تعلق نہ ہو۔ (النمر اس صفحہ ۴۳۳ طبع پشاور)۔

نيزعلامة قاضى شاءاللد مظهرى في خضر التلقية كواقعه كربيان كمن ميں لكھا ہے كہ: "وامــــا الاحكام التي يو لحى بھا افراد الانبياء الذين لم يبعثوا الى الامم بل او حى اليھم لصلاح انفسهم اوامتثال امور بينھم و بين اللہ تمعالى فان تلك الاحكام تكون غالبا مبنيه على حكمات لا يظھر و جه صلاحها على العامة ـــ.

خلاصہ بیر کہ پچھانبیا علیہم السلام ایسے بھی ہیں جنہیں لوگوں کی طرف مبعوث نہیں فرمایا گیا تھا ان ک طرف کی گئی دحی کا تعلق محض ان کی ذوات سے تھایا وہ ان امور سے متعلق ہوتی تھی جواللہ تعالیٰ اوران کے مابین راز بتھے اورزیا دہ تر حکمت کی باتوں پرمبنی بتھے جن کی وجوہ عموماً عام طور پر خاہر نہ فرمائی گئیں ۔ (تغییر مظہری جلد ا' صفحہ اہ طبع کوئیہ )۔

**اقل :** خود معترض نے بھی تسلیم کیا ہے کہ حصرت خصر التلائلا کی بعث نہیں ہوئی۔ کیونکہ وہ اصحاب بواطن سے میں جس سے مانحن فیہ کی اتنی تا ئید تو ضرور ہوتی ہے کہ وہ نبی ہیں مگر بعثت کے بغیر۔ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحاہ)۔

O وہ عبارات بھی اسی مدمیں آئیں گی جب میں بیہ مٰدکور ہے کہ آپ ﷺ کوتکم تبلیغ بعد میں ملاجس سے بیہ امرکھل کرسا ہے آجاتا ہے کہ ان کے نز دیک بعث کا مطلب نبی بننانہیں بلکہ تکم تبلیغ کا ملنا ہے۔

چنانچدام سبکی پھرامام سیوطی ارشا دفر ماتے ہیں: ''و انسما یتأ حر البعث و التبلیغ ۔''یعنی جوامر متأخر ہے وہ محض بعثت اور تبلیغ ہے۔ (یعنی نفس نبو ت نہیں)۔ملاحظہ ہو (خصائص کبریٰ جلدا 'صفحہ '' کالہ التعظیم والمنة)

نیز علامہ مفتی جلال الدین امجدی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں: '' چالیس سال کی عمر میں منصب نیز ت پر سرفراز ہوئے اگر اس کا مطلب سہ ہے توضیح ہے کہ چالیس سال کی عمر میں تبلیغ کا تکم ہوا تو حضور نے اعلان نیز ت فرمایا۔اوراگر یہ مطلب ہے کہ چالیس سال کی عمر سے پہلے وہ نبی نہیں بتھے اور اس سے پہلے کی زندگی نبوی زندگی نتھی تو غلط ہے' ۔ اس قسم کا سؤال کرنے والے شخص کے بارے میں فرماتے ہیں کہ: ''وہ جاہل نہیں ہے تو گمراہ ہے

گمراہ نہیں ہے تو جابل ہے۔'' ملاحظہ ہو( فادیٰ فیض الرسول جلدا صفحہ ۱۳٬۱۳ طبع لا ہور)۔ نیز معترض سے ایک تلمیذ مولا نا عبدالرزاق بھتر الوی حضرت عیسی الظیفاۃ کی نبوّت کے حوالہ سے لکھتے

ہیں کہ : '' آپ کونبڑت یا کتاب عطاءتو اسی وقت فرمادیں جب آپ مال کے پیٹ میں تصالب تہ لوگوں کو تبلیخ کرنے اور اعلان نبڑت کا عظم بعد میں دیا گیا۔ تمام انہیاء کرام کی صورت حال یہی ہے'۔( تذکرۃ الانہیاء ُصفحہ ۱۵۱)۔ نیز وہ عبارات بھی اس موقع کی اور مانیہ ن فیہ کی دلیل ہیں جن میں آپ بھی کے زمانہ 'قبل تخلیق آ دم اللہ سے اعلان نبڑت تک بالد دام اور بلا انقطاع اور پیدائش نبی ہونے کا ذکر ہے۔ دند شیشی جن جن میں کہ جہا رہ بی شاہ

چنانچیش کبیر حفرت عبد الکریم جیلی کا ارشاد ہے: ''لان سه کان نبیا و هو فسی الار حام و الاصلاب ''یعنی آپ ﷺ اپنے آبا و اجداد کی پشتوں اور اپنی امہات وجدّ ات کے پاک رحموں میں جلوہ گر ہونے کے زمانہ میں بھی نبی تھے۔(جواہرالیحار خلدا صفحہ ۲۵۱)۔

نیزامام ابوالشکورسالمی فرماتے میں: لان السنب کان نبیا قبل البلوغ وقبل الوحی کما انه نبی بعدالوحی و بعدا لبلوغ و الدلیل علیه قدوله تعالی فی قصة عیسی التلیظ و کان فی المهد صبیا' و جعلنی نبیا ''الخ لیتی نبی بلوغ اورو حیل کے زول سے پہلے بھی ایسے ہی نبی ہوتا ہے جیسے بلوغ اورزول وی جلی کے بعد ہوتا ہے جس کی دلیل حضرت عیلی التلیظ کا قصہ بھی ہے کہ آپ نے گہوارہ میں فرمایا تفا ''و جعلنی نبیا''اللہ نے مجھے نبی بنایا ہے (تم بی صفر) ۔

نیز علامہ ابن رجب صلبلی حدیث عرباض بن سارید ﷺ سے استدلال کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ آپ تسلسل کے ساتھ نبی ہیں حتی کہ''انہ ﷺ ولد نبیا ''آپﷺ کی جب ولادت ہوئی تواس وقت بھی آپ نبی (اور پیدائش نبی ) یتھ۔ (لطائف المعارف صفحہ ۱۳۳')۔

اسی طرح امام محمد بن یوسف صالحی نے عبارت مذکورہ سے استناد فرماتے ہوئے بھی لکھا ہے۔ ( سبل الہدئ جلدا صفحہ ۸۳ نیز جلد ۲ صفحہ ۲۲)۔

نیز امام علامہ تحدین جعفر کتانی اور امام علامہ عبدالغنی نابلسی فرماتے ہیں کہ آپ ﷺ عالم حقائق وارواح اور عالم ذرمیں بالفعل نبی تصرو تعلقت نہوتہ ہے جمیع الحلائق من غیر انقطاع اللی زمن و جود جسدہ المحکرم ''اور آپ جملہ خلائق کے نبی رہے اور اس میں کسی قشم کا کوئی انقطاع نہ ہوا حق کہ آپ جب عالم اجسام میں جلوہ گر ہوئے تو بھی نبی تصر (جلاء القلوب ْجلدا منوبہ ۵ ماکو کی انقطاع نہ ہوا حق کہ آپ جب نیز حضرت مفتی احمد یا رخان نعیمی فر ماتے ہیں: '' حضور ﷺ دنیا میں آ کررسول نہ بے بلکہ رسول بن کر دنیا میں آئے (الی )۔'' چالیس سال کی عمر شریف میں رسالت کا ظہور ہوا ہے نہ کہ رسالت کا وجود ۔ جیسے آ ح چھ بے تجراب پر سورج کا طلوع ہوتو آ قرآب کی ساری حفات کی خلاق سے بین کہ رسالت کا وجود ۔ جیسے آ ت

ہے۔الخ۔ ملاحظہ ہو(تفیر نعیی جلد ۲<sup>، ص</sup>فہ ۲۹۲)۔ اس کے جلد <sup>م</sup>فتم (صفحہ ۲) میں لکھتے ہیں: '' حضور کے لیے 'بوّ ت ایسی لازم ہے جیسے سورج کے لیے' روشنی یا آگ کے لیے گرمی حضور ہر حال میں نبی ہیں بلکہ حضرت حلیمہ کی گود میں' جناب آ منہ کے شکم میں نبی ہیں بلکہ عالم ارواح میں نبی ہیں۔ چالیس سال کی عمر شریف میں اعلان نبوت فر مایا۔ نبوّ ت اور اعلان نبوت' اظہار نبوّ ت میں فرق ہے۔'

نیز فرماتے ہیں کہ : '' حضور کی ولا دت' ہجرت کلی مدنی ہونا' وفات پا جانا بید حضور کی آ مد وروانگی کے نام ہیں ورنہ حضور ولا دت سے پہلے بھی نہی ہیں اور ابدالآ با د تک نہی ہیں'' ۔ (رسائل نیمیہ' صفحہ ۲۷٬ ۳۷٬ رسالہ درس الفرآن)۔

- علامہ مفتی محمد خان قادری مدخلکہ' لکھتے ہیں: '' نبی ہرحال میں نبی ہوتا ہے خواہ وہ ماں کے شکم میں ہو (شرح سلام رضا'صفحۃ ۱۹۳' طبع لاہور' موصوف معترض کے تلامذہ سے ہیں)۔
- علامیلی القاری فرماتے ہیں کہ آپ ﷺ چالیس سال کے بعد نبی نہیں بنے بلکہ 'انه من یوم و لادته متصف بنعت نبوته '' آپ بعداز ولادت تا چالیس سال بھی نبی تھے۔ (شرح فقد اکبر صفحہ ۲)۔
- نیز فصول اکبری صفحہ کا حاشیہ میں نوا در الاصول کے حوالہ سے لکھا ہے کہ بعثت وہ پنج علّت غائبہ ہے۔ بیر بھی مانحن فیہ کی دلیل ہے ولا یہ حفی علی احد من اھل العلم۔
- O اب اس کی بھی خصوصی نظر بحات کیجیے کہ بعثت فی الواقع منافی نبز ت نہیں۔ نیز بیر کہ اس کا مطلب نفس نبز ت کی بھی خصوصی نظر بحض اظہارواعلان نبز ت ہے۔

نيز بيركم علماء شان فى آپ كى بعثت كاذكر بحى فرمايا اور آپ كى نېزت كودائم يحى كېما ملى الله عليد و آلم وسلم چنانچ امام ابو بمر آجرى شافتى فرمات يي : "ان نبينا محمد الله لم يزل نبيا من قبل حلق آدم يت قلب فى اصلاب الانبياء و ابناء الانبياء بالنكاح الصحيح حتى اخرجه الله عزو جل من بطن امه (الى) حتى نزل عليه الوحى و امر بالرسالة و بعث الى الخلق كافة الى الانس و الحن بعث على رأس اربعين سنة من مولده \_ اليحن يمار من يم حضرت محمد الى مانت بي الانس و الحن بعث والده ماجده كيلن ياك سي ظهور يذير بوت اور چاليس سال كى عرش يف مان قبل كلي كازل اور ما مور بالترايخ بوت اور معون فرمات و اينا الانسان كر سي كار مراك مي المورين مي او كو مان بعث

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

صفحها ۱۳۵٬ طبع بیروت)۔ حضرت مفتی احمد یار خاں نعیمی فر ماتے ہیں: ''نیست کوہست کر ناخلق کہلاتا ہےاور جو پہلے موجود ہو اسےاپنے کام پاپیغام کے لیے کہیں بھیجنا بعثت۔'' (تغییر نعینٔ جلد ۲٬ صفحہ ۲۸۷)۔ نیز فرماتے ہیں: ''گویارب فرمار ہاہے کہتم حالیس سال کے بعدا پی نیز ت کا اعلان فرمانا مگر ہم پہلے ے ہی اعلان کرائے دے رہے ہیں (الٰی ) غرضیکہ زمانۂ نبّۃ ت اور ہے اورز مانۂ ظہور نبۃ ت کچھاور۔'' ملاحظہ ہو۔(رسائل نعیمہ ی صفحۃ ۲۲٬۳۷۳)۔ حضرت اجمل العلمياءمفتی محمد اجمل سنبصلی فرماتے ہیں: ''ہمارے نبی اکرم ﷺ اپنے یوم ولادت ہی م متصف بدنة ت تصر ... (رد شماب ثاقب صفحه ٢٥٢ ٢٥٢). حضرت صدرالعلماءعلامہ سیدغلام جیلانی میرتھی فرماتے ہیں:''ہم نے بجائے نبوّت' ظہوراس لیے کہا کہ غارِحراء کی اس دحی سے نبوّت کا ظہور شروع ہوا ہے در نہ نبوت تو اس واقعہ سے ہزار ہاسال پیشتر عالم ارداح میں عطامو چکی تھی اس وقت تک حضرت آ دم التلی پیدا بھی نہیں ہوئے تنے۔ (بشیرالقاری صفحہ ٢٢)۔ حضرت مفتی شریف الحق امجدی فرماتے ہیں: '' ثابت ہے کہ آپ ﷺ قبل بعثت بھی نبی تھے کسی نبی کے امتی ندر ہے۔' ملاحظہ ہو۔ (نزبۃ القارئ جلدا' صفحہ اس طبع کراچی)۔ استاذ العلماء شخ شیخنا حضور علامہ فیضی علیہ الرحمۃ نے بھی اس مسلہ پر بہت زور دیا ہے کہ آ پ ﷺ بعد ازولادت باسعادت تاعلان نوّ ت بھی نبی تھے۔(ضاء سلادالنبی)۔ مصنف شہیرعلامہ قیض احمد فیضی اولیں صاحب لکھتے ہیں: '' حضور نمی پاک ﷺ جملہ مخلوق سے پہلے پیدا ہوئے اوراسی وفت سے نبوّت سے نوازے گئے اور عام دنیا میں تشریف لانے سے پہلے اور بعد کو بھی نبوّت ے موصوف یتھ۔ ہاں جالیس سال کی عمر شریف میں نبوّت کا اظہار واعلان کیا۔' (پڑ ھالکھا أتّی صفحہ ۲٬۳۴)۔ علامہ مفتی غلام فرید ہزاروی نے لکھا ہے:'' قرآن کے نزول کے آغاز سے بھی بہت پہلے آپ ﷺ نبي يتص\_(ا ثبات علم الغيب ٔ جلدا صفحها ۵) ۔ مغترض کے کرم فرماعلامہ غلام رسول سعیدی صاحب لکھتے ہیں: '' آ پ کو بچین میں نبوّ ت عطا کر دی حَقَّى هما البيته حياليس سال كي عمر يين أب كواعلان نبِّة ت كاحَكم ديا <sup>ع</sup>ليا - (بتيان القرآن خلد ٢٢ صفحة ٨٣٣ وغيره ) معترض کے تلمیذ علامہ قاضی عبدالرزاق بھتر الوی صاحب نے بھی اعلان نبوّ ت کے فلسفہ کو اعتقاداً بیان کیا ہے۔ تذکرۃ الانبیاءُصفحہ ۲۵٬ ۔ عبارت ابھی کچھ پہلے پیش کی جا چکی ہے۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

امام علامه ابوالفيض كتانى رحمة الله عليه نے اس موضوع پر ' الكشف والبيان كے نام سے ايك مستقل كتاب لكھ كرواضح فر مايا ہے كہ چاليس سال كى عمر شريف ميں بعث ہونے كا مطلب آپ كوفس نير ت كا ديا جانا نہيں بلكه اس كامفہوم اعلان وا ظہار نير ت ہے اور جو بينہيں ما نتا تو اس كامعنى بيد بنآ ہے كہ اللہ نے جونير ت آپ كو عطا فر مائى تھى اس نے اسے آپ سے سلب كرليا اور چھين ليا يعنى سلب نير ت چونكہ محال ہے اس ليے يہى عقيدہ ركھنا لازم ہے كہ آپ چاليس سال كى بعد نبى بين ميں خص بالد اپنے نبى ہونے كا مطلب آ كو خاہر مايا تھا۔ صلى

علامة على القارى رحمة الله عليه فرمات عين: 'نحايته ان اعطاء المنبوة فى سن الاربعين غالب المعادة الالهية و عيد فى ويحينى عليهما السلام حصا بهذه المرتبة الحليلة كما ان نبينا صلى الله تعالى عليه وسلم خص بما ورد عنه من قوله كنت نبيا وان آدم لمنحدل بين الماء والطين هذا -لي عنى اس بحث كالت لباب اور نجو ثير بح كه منصب نبوت پر با قاعده فا نز فرما فى كرواله سے عموماً طريقة الم بير ير رہا كه بير چاليس سال كى عمر ميں ہوا مكر حضرت عيلى وي عليهما السلام اور مار ما ور المان مين حما حضرت على وحشرت عليه و عليه والد حين من الما ورد عنه من قوله كنت نبيا و ان آدم لمن الم اور الماء و الطين هذا -الم من الله عليه و عليم على الله اور من ما ورد عنه من قوله كنت نبيا و ان آدم لمن بندل بين الماء و الطين الماء معن حضرت علي من من الما كر عمر ميں ہوا مكر حضرت عليمان و تعليم و الله اور مارے نما كر علي اس منتي بيل م حضرت عليم و حلي عليما السلام كر عمر ميں موالى حضرت عليما السلام اور مارے نما كر علي اس سے منتى ال م اس وقت عطاموا كه المحق آدم التلائي معن معرض و جود ميں نه آئر كيا كيا جب كه مهار الما و ارد ہمار اس خوب علي باند حلو ـ

ملاحظه بو- (شرح الشفاء جلدا صفحه ٨٩ طبع مصروملتان)-

**اقل :** علامہ فہامہ علی القاری کی بیرعبارت ہر حوالہ سے مسئلہ باذا کے بارے میں نہایت صاف ٔ صر<sup>ح</sup> اور دوٹوک ہے جو کسی طرح محتاج بیان نہیں۔ ••••••••

تشريمات مترض:

اب لیجیے خود معترض کی اپنی نصریحات: لکھتے ہیں: ''مبیّز ت کا مبداء بھی آپ کی ذات ہے اور متنحل بھی' درخت نبیّز ت ورسالت کی جز اور تخم بھی آپ ہیں اور اس کا ثمر و پھل بھی۔'' ملاحظہ ہو۔ (کوثر الخیرات' صفحہ ۲۰'۲۱)۔

نیز'' پہلا مرتبہ(مرتبہ 'بوّت' سعیدی بقلمہ ) ہر نبی کو ہمیشہ کے لیے حاصل ہے اس میں معزولی اور نقص و تنزل ممکن نہیں۔( کوثرالخیرات'صفہ۸۸)۔ نیز لکھاہے : ''صحابہ کرام نے سمجھ لیا تھا کہ جس ذات اقدس نے عالم عناصر میں نموفر ماہونے کے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

چالیس سال بعداعلان نو ت فرمایا نہ وہ نبی اب بنے ہیں اور نہ ہی چالیس سال قبل وجود میں آئے بلکہ وہ موجود بھی پہلے سے ہیں اور شرف نو ت سے مشرف بھی پہلے سے ہیں اور آنخضرت ﷺ نے ان کی تا سَدِ وتصدیق فرما کراپنے اصلی مقام وشان کو واضح فرمایا کہ میں اس وقت سے موجود ہوں جب کہ ابوالبشر کا وجود نہیں تھا اور میں صرف موجود نہیں تھا بلکہ تاج نبو ت اور خلعت رسالت بھی زیب تن کیے ہوئے تھا الخ ۔ ملاحظہ ہو (سرت سیدالانہیا ،ﷺ 'صفحہ ۲'27)۔

نیز اسی میں اسی مقام پر ککھا ہے: '' حقیقت محمد بیعلیٰ صاحبہا الصلاۃ والسلام حضرت ابوالبشر سے قبل خارج میں تحقق تقلی اور وصف نیڈ ت بلکہ خاتم النہیین والے وصف سے موصوف تقلی اگر چہ وجود عضری کے لحاظ سے ظہور بعد میں ہوا'' ۔

نيز حديث متليى وجببت لك المنبوة " كَتْحْت مفصلاً لكهاب كمه: "صحابه كرام رضى التدعنهم اجمعین کے پوچھنےاورسؤال کرنے سے کہ آپ کب سے نبی بے ٰ پیۃ چل گیا کہ جن کے گھر آپ پیدا ہوئے اور عمر شریف کے چالیس سال گزارے خصاور اس قد رطویل عرصہ گزارنے کے بعد نبوّت کا اعلان فرمایا۔ جب وہ اس طرح کاسو ال کرتے ہیں اور پوچھتے ہیں کہ آپ کب سے نبی ہیں تو معلوم ہوا کہ ان کے ایمان نے گواہی دی کہ نبی اکرم ﷺ نے اگر چہ نبوت کا اعلان اورا ظہار چالیس سال کے بعد کیالیکن آپ نبی بنے ہوئے پہلے *کے تھے۔اس لیے منہیں پوچھا کہتم نے اعلان ب*وّت ورسالت کب فرمایا بلکہ پوچھا ہے' متنہ و جب لك السنبوة يارسول الله " آب كي لي أحر سول الله إنو ت ثابت كس وقت سے باور نبى اكرم على كاليہ جواب کہ میں اس وفت سے نبی ہوں۔ جب تمہارے باپ آ دم الطَّطِّلاً کا روح ابھی ان کےجسم میں پھونکانہیں گیا تھا۔صحابہ کرام کے اس نظریہ دعقیدہ پرمہرتصدیق ہے تم نے درست سمجھا' واقعی میں عمر شریف کے حالیس سال گزار کر نبی نہیں بنا بلکہ اس وقت سے ری<sub>ہ</sub> منصب اور اعزاز مجھے حاصل ہے جب کہ ابوالبشر حضرت آ دم الظيلا کے تن بدن میں جان نہیں آئی تھی (الی ) آنخصرت کے حضرت آ دم الظیلا کی تخلیق وا یجاد سے پہلے نبوت ورسالت اور خاتم النبيين كمصنب برفائز تت ' ملاحظه بو\_ ( توريالا بسار صفحة ٢٣ ٢٣)\_ الله ایک بار پھر بے ساختہ نوک قلم پر آیا جا ہتا ہے: 2 مدعی لاکھ پہ بھاری ہے گواہی تیری۔ **چاہیڈا ثر** :اس سب سے قطع نظر چالیس سال کے بعدمبعوث کیۓ جانے کونبوت کے عطا فر مائے جانے کے معنیٰ میں ہونے کوبھی تسلیم کرلیا جائے تو بھی یہمیں کچھ مصرا ورمغترض کو کچھ مفیر نہیں کیونکہ اس صورت میں بوّت ہے مرادر سالت ہوگی نفس ہوّت نہیں کیونکہ وہ آپ ﷺ کو (بدلیل کست نبیا و آدم بین الروح

والحسد وغيره) پہلے سے حاصل ہے جب کہ بحث ''نفسِ نبر ت' میں ہے رسالت میں نہیں پس معترض کی یہ نام نہا ددلیل در حقیقت مغالطہ ہے ای لیے ہمارا اسے مغالطہ کانام دیناعین حقیقت کے مطابق ہے۔ واضح رہے کہ '' رسالت'' مراد ہمار ےنز دیک آپ ﷺ کا ما مور بالتبلیغ ہونا (یعنی آپ کوتھم تبلیغ کا ملنا) ہے۔اس سلسلہ کے بعض نقول ملاحظہ ہوں:

چنانچ علامة مم بى رحمة الله عليه لكھتے ميں: لعلا يف حام الملك الذى هو جبريل الظلام بالنبوة اى السر سالة "خلاصه بير كه حضرت جريل الظلام بي الله كم بال جونة ت لا ت اس سے مرادر سالت ب (سرت طبيه جلدا صفح سروت) - اسى ميں سيرت حافظ دمياطى كے حواله سے رجب شريف كى ستا ئيسويں تاريخ كے متعلق لكھا ہے: "و هو اليوم الذى نزل فيه جبريل الله على النبى الله بالر سالة "لينى وه اليا دن ہے كه جس ميں حضرت جريل الظلام نے حضور نمى كريم الله على النبى الله عالى اس مراد مسالة "لين وه اليا دن ہے كه جس ميں حضرت جريل الظلام نے حضور نمى كريم الله على النبى الله تعالى فيها بر سالة "لين وه اليا دن ہے كه جس ميں حضرت جريل الظلام نے حضور نمى كريم الله الله التى الام على النبى الله تعالى فيها بر سالة ي

امام اہلِ سڈت اعلیٰ حضرت مولا نا الشاہ احمد رضا خال ہریلوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ ارقام فرماتے ہیں : ''جب سرور عالم ﷺ پر غار حرا شریف میں آیتیں اقر اُشریف کی نازل اور حضور کوفضیلت رسالت حاصل ہوئی الخے'' ملاحظہ ہو۔ (مطلع القمرین فی اہانۃ سبقۃ العرین'صفحہ ۴۳۱٬طیع کھاریاں)۔

**لوث**: اعلیٰ حضرت کی بیرعبارت معترض فریق نے بھی پیش کی ہے۔ ملاحظہ ہو تحقیقات طبع دوم م صفحہ ۳۸۹ نیز جانب چپ کے گئتے کابایاں طرف زیر عنوان'' اکابر علاءاور صوفیاء کرام کے ارشادات۔''

صفحہ ۳۸۹ پر معترض فریق نے دور دامیتی پیش کی ہیں جن میں سے ایک میں اکر منی اللہ بندو تہ کے لفظ ہیں اور دوسری میں ''اکسر منی اللہ ہر سالتہ '' ہے جس کے بعد بیشلیم کیا کہ 'بھی نبوۃ ورسالت ایک ہی معنیٰ میں استعال ہوجاتے ہیں ۔' (صفحہ ۳۸۹)۔

البت صفحة خرمين اس كى ايك خاند سازتاً ويل كرت موئ جو يدلكها بكر " يهان رسالت مراد نبوت ب " نهايت درجه غلط توجيد القول بما لا يرضى به قائله كقبيل سے بكونكه اما ما بل سنت ف دوسر مقام پر اس سے اپنى مراد خودواضح فرمادى ب چنانچ ستا كيسويں رجب كے متعلق ارقام فرماتے ميں: " ابو جریرہ من سے موقوفاً مروى (الى )و هو اليوم الذى هبط فيه جبريل على محمد صلى الله تعالى عليه و سلم بالر سالة " اردوتر جمه

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تخفيقات تجواب تحقيقات

فرماتے ہوئے لکھاہے: ''اوروہ وہ دن ہے جس میں جبریل علیہ الصلاۃ والسلام محمد ﷺ کے لیے پنج سری لے کر نازل ہوئے۔

ملاحظه بحو( فنادی رضوبۂ جلد م صفحہ ۱۵۸ طبع قدیم )۔

پُرلطف بات مید که خود معترض فریق نے بھی مید عبارت استناداً پیش کی ہے۔ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات ٔ طباعت دوم ُصفحہ ۳۲۲ بحوالہ فتاد کی رضوبیۂ جلد ۱۰ صفحہ ۳۱۸ کا جلد ۴ صفحہ ۲۵۸ )۔

**اقرل** : اعلیٰ حضرت نے'' پیغیبری'' کے لفط سے ترجہ فر ماکر می<sup>متع</sup>ین فر مادیا ہے کہ ان کے نز دیک یہاں رسالت' نبوت کے معنٰی میں نہیں ہے کیونکہ پیغیبری رسالت کا ترجمہ ہے نبوت کا نہیں۔

**م اقل :** اعلیٰ حضرت کی ان تصریحات کی رُوسے یہ بھی واضح ہوگیا کہ بر تقدیر شلیم آپ کی وہ عبارات جن میں ''نبوت عطا ہوئی' کے الفاظ آئے ہیں نیز دیگرا کا بر کی اس طرح کی عبارت بھی ان میں نبوت سے مراد نفس نبز تنہیں بلکہ رسالت اور پیغیری مراد ہے۔لہذا وہ سب عبارات خارج از بحث ہیں جنہیں اپنی دلیل کے طور پرلا نامعتر ض فریق کی تخت مغالط آ فرینی ہے۔والحمد للد۔ پچھ تفصیل اقوال کی بحث میں بھی آ رہی ہے۔ ۔

نېږ تېمعني رسالت ہے۔

ولیل ہیں: ''حتلی نیزل علیہ الوحی واہمی کچھ پہلے پیش کی جاچک ہے سے اس کے بیالفاظ بھی ہمارے اس موقف کی ولیل ہیں: ''حتلی نیزل علیہ الوحی وامر بالر سالة و بعث الی الحلق کافة (الی) بعث علی رأس اربعین سنة ۔''لین چالیس سال کی عمر میں آپ المین پروتی جلی اتری اور جملہ مخلوق وانس وجن کی طرف مبعوث ہو کر ما مور بالتبلیغ ہوئے فقط۔

# المهادى كي مجامعت كي الدست فالغدكان لله

مُولَّف تحقیقات نے امام رازی کی پیش کردہ مذکورہ عبارت کے الفاظ 'قسال المصفسرو ن'' کا ترجمہ اس طرح لکھا ہے کہ : تمام مفسرین اس امر کے قائل ہیں'' حالانکہ اس میں ایسا کوئی لفظ نہیں ہے جس کا ترجمہ ''تمام' ہو۔

نیز اس سے بیدتاً ثر دینے کی کوشش کی ہے کہ امام رازی کا نظر بیم می وہی ہے جوان مفسرین نے بیان کیا ہے حالانکہ بیخلاف داقعہ ہے جو *طر*ز کلام سے بھی داضح ہے۔ نیز اس کا ردّ خود اسی عبارت میں مذکور ہے جسے خود مؤلّف نے بھی نقل کیا ہے حیث قال داقول ہٰذا



مشکل الخد ع ناطقه سربگريان بات کيا کيد؟ من منهن محمد محمد محمد محمد محمد کي محمد کي محمد الم

**ال المحرض**: بعث کامعنی مقرر کرنا اور کسی منصب پر فائز کرنا بی ہوتا ہے۔ بنی اسرائیل نے اپنی بیخ مرشموئیل الظلام سے عرض کیا: '' ابعث لنا ملکا نقاتل فی سبیل اللہ ۔' ہمارے لیے کوئی با دشاہ مقرر کرو۔ توانہوں نے اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقرر کر دہ با دشاہ کی نشا ند ہی کی ۔'' ان اللہ قد بعث لکم طالوت ملکا ۔'' اللہ تعالیٰ نے تمہارے لیے طالوت کو با دشاہ مقرر کیا۔ اور اس کو یہ منصب عطا کیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے طالوت کو تمہارا با دشاہ بنا کر بھیجا ہے۔ ( کنز الایمان خزائن العرفان )۔ بنی اسرائیل کا مطالبہ سی بین تقا کہ با دشاہ ہمارے اندر موجود ہے اور شاہی صفات اور عادات واخلاق کے ساتھ منصب ہے بس اس کا اعلان کر دو ۔ اعلان اور اظہار کر دو انا پیش نظر تھا تو پھر اس کو با دشاہ مان الکہ کی اس کا مطالبہ سی بین تھا کہ با دشاہ اور اظہار کر دو انا پیش نظر تھا تو پھر اس کو با دشاہ مان کے ساتھ منصب ہے بس اس کا اعلان کر دو ۔ اعلان

الولی بحث بعث بعث بی ورسول میں ہے مثال بعث بادشاہ کی دی گئی ہے لیتی بادشاہت کو نبوت اور بادشاہ کو نبی کے ساتھ ملادیا گیا ہے جو جر معظیم ہے۔حدیث شریف میں ہے 'لایے قاس بنا ''ابنیا علیم السلام کا قیاس غیرا نبیاء پر کرنے کی اجازت نبیس ۔ بناء تعلیہ مثال غلط ہے۔ علاوہ ازیں اس سے بیمتر شح ہوتا ہے کدا یک مادہ ہر جگدا یک ہی معنی دیتا ہے سیکھی غلط ہے۔ چنا نچہ شعر کامادہ جان محسوس کرنے اور سیچھنے کا معنی بھی اتا ہے (و لکن لا یشعرون)۔ شعر کامادہ جان کی معنوں کرنے اور سیچھنے کا معنی میں میں اتا ہوں ماع رون )۔ شعر کامادہ جو میں کرنے اور سیچھنے کا معنی بھی دیتا ہے (و لکن لا یشعرون)۔ شعر ( خیالی اور منظوم کلام ) کے معنی میں ہی آتا ہے (و ما ہو بقول شاعر ) اور بال کے مفہوم کے لیئے وارد ہے (مااستہ سل من النسعر ) (و غیرہ و فیرہ و فیرہ)۔ یکھی غلط ہے کہ' بعث' صرف مقرر کرنے اور سی منصب پر فائز کرنے ہی کے معنی میں ہوتا ہے ورنہ ان آیات میں بعث کا یہ معنی کر کے دکھا کیں: ''شہ بعثنا کہ من بعد مو تکہ '''فاماتہ الللہ مائة عام شہ بعثہ''۔ اور ہم ابھی امام راغب اور امام تھا تی کے حوالہ ہے کھا تا ہے (و ما مو مائھ مائہ عام ثم بعثہ '۔ اور ہم ایکی امام راغب اور امام تھا تی کے حوالہ سیکو آئے ہیں کہ ہوتا ہے ورنہ ان آیات میں بعث کا یہ سی ہوتا ہے ۔''و ار سال اور میں اور امام تھا تی کے کہ کا معان ہ اللہ مائہ عام شہ بعثہ'۔ اور ہم ایکی امام راغب اور امام تھا تی کے حوالہ معلوم تی ہیں ہوتا ہے در ان آیا یات میں بعث کا یہ معنی میں ہوتا ہے۔ ''و ار سال الر سل و ہو المہ اد ہ '' انہ بیاء ورس کر ام میں مم السلام کے لیے آ تے تو ارسال تی کے لی ہوتا ہے۔'' وار سال الر سل و ہو المہ اد ہنا '' انہ بیاء ورس کر ام میں مم السلام کے لیے آ تے تو ارسال تی کے معنین محمد میں ہوتا ہے۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

وغیرہ)۔باطل کا فوراور ہباء منثور ہوگئی۔ وجہ ظاہر ہے کہ بادشاہ کوبادشاہ بنایا جاتا ہے جب کہ نبی پہلے سے نبی ہوتا ہے۔ (کے ماقد حققناہ مراراً حصوصا فی الباب النامن من هذا الکتاب)۔ بلکہ غور کیا جائے تو یہ بھی کھل کر سامنے آجاتا ہے کہ نبی اسرائیل کا بھی مقصد یہی تھا کہ کسی ایسے شخص کو بادشاہ کے طور پر ہمارے آگے کریں جس میں بادشاہت کی اوصاف پائے جاتے ہوں کہ ہمارے ایے اس کی

نشان دہی مشکل ہے۔ یہی دجہ ہے کہ انہوں نے اپنی بیہ پر بیثانی' نبی کے آ گے رکھی پس بیہ مثال بھی معترض کے الٹ چلی گئی۔

مزے کی بات بیہ ہے کہ قرآنی الفاظ میں نبی کے جوابی جملہ کا ترجمہ بحوالہ کنز وخرزائن موصوف خود بھی بیہ کررہے ہیں کہ 'اللہ تعالیٰ نے طالوت کوتمہمارا با دشاہ بنا کر بھیجا ہے۔''سلجن اللہ یعنی جس امرے وہ جان چھڑا نا چاہتے ہیں اسی میں الجھ کررہ گئے سبع لوآپ اپنے دام میں صیاد آ گیا۔

ر ہابنی اسرائیل کا انکار؟ توبیہ کوئی اچینہ کے بات نہیں ان کی اکثریت اس مرض میں مبتلائھی اور نبیوں سے الجھناختی کہ انتہائی اقدام کرگز رنا (اور رسل کرام کو شہید کر دینا) ان کی سرشت میں شامل تھا اور بیدان کی عادت ثانیتھی جوکسی خادم قرآن پر مخفی نہیں۔سورۂ بقرہ شریف ہی کا مطالعہ تازہ کرلیا جائے۔لہذا معترض کا بن اسرائیل کے اقدام کو معیار بنانا کسی طرح درست بلکہ روانہیں ہے۔آگے چلئے۔

**ال المحرض: '' ق**ال اللد تعالى: ''و بعثنا منهم اثنى عشر نقيبا ''، ہم نے ان ميں سے بارہ سردار قائم كيے۔ يہاں از سرِ نوتقر رمراد ہے نہ كہ وہ سردارى كے ساتھ پہلے بالفعل مقصف تھے اللد تعالى نے صرف ان كااعلان فرماديا''۔ (تحقيقات'طبع ددم' صفحہ ۳۳)۔

اللہ اللہ اللہ اللہ میں بھی سرداردں کی سرداری کا مسئلہ ہے بنیوں اوررسولوں کی نبر ت ورسالت کی بات نہیں پس اس میں بھی وہی تفصیل ہے جو قصبۂ طالوت کے حوالہ سے ابھی گز ری ہے۔ لہٰذا بید تقریر بھی باطل اور مثال قطعاً عاطل ہے۔ غور فرما یئے : '' قائم کئے'' متعددی اور'' از سرنو تقر ر'' میں صیغہ کا زم میں جو گہرار بط ہے اور اس حوالہ سے لفت عربیہ کی جو خدمت سرانجام دی گئی ہے اپنی مثال آپ ہے۔

الالله بندار سول من الله بندرار سولا '' كيااللد ف آ دمى كورسول بنا كر بهيجاب (الاسراء عليه الله بندر الاسراء عالى الله الله بعث الله وسول اكيابيه بين جن كوالله تعالى في رسول بنا كر بهيجاب (الفرقان المرام) - (۱۵ معالى الفرالذى بعث الله وسول اكيابيه بين جن كوالله تعالى في رسول بنا كر بي مع المرام مع معالي المرام مع معالي معالى م معالى معال



صرف اظهار واعلان پرانکار بیان کرنامقصو دہے۔ (تحقیقات صفحہ ۴۳٬ طبع جدید)۔

**اللال**: ''بیجابے''،''بیجابے' ترجمہ کرکے معترض نے اپنی اس تقریر کے شروع میں کیے گئے اپنے اس دعوے کی خود ہی تغلیط کردی ہے کہ''بعثت کا معنی مقرر کرنا اور کسی منصب پر فائز کرنا ہی ہوتا ہے۔''گویا جس امر کے'' ہی' ہونے کا دعویٰ کیا تھا اس کے حصر کوخود تو ڈکر''بھی''سے بدل دیا ہے یعنی پہلے غلط کھا تھا' اس کا می<sup>عنیٰ</sup> بھی ہوتا ہے۔

ع ال گھر کوآ گ لگ گئی گھر کے چرا**غ** سے۔

پھر جب ان کو بیشلیم ہے کہ ان آیتوں کا مضمون مقولہ کفّا رہے تو مولانا کا بیاستدلال قول کفّا رہے ہوالیعنی اس مسلہ کو سلجھانے کے لیے انہیں دلیل کے طور پر کفار ہی ملے ہیں و لا حول و لا قوۃ الا ہاللہ۔جس کا ہماری طرف سے اتنا جواب بھی کافی ہے کہ کفارکو کیا پتہ شانِ رسالت کا اور انہیں کیا خبر کہ رسول کون ہوتا ہے اور بعثت درسالت کیا ہوتی ہے؟

**اللان المحرش**: "البحض حضرات فرمات بی که بعثت سے مراد اعلان نبوت مے نه که اعطائ نبوت - اس بار می گزارش مے که قرآن پاک میں ارشاد باری ہے: ا۔ ان الله قد بعث لکم طالوت ملکا - ۲ - ولقد بعثنا فی کل امة رسو لا - ۳ - و ما کنا معذبین حتٰی نبعث رسو لا - ۴ - عسلی ان یبعثك ربك مقاما محمودًا - ای طرح کی بہت ی آیات ہیں - حدیث پاک میں ہے او ابعثه مقاما محمود الذى و عدته (بخارى شريف) - ابوداؤد کی حدیث پاک ہے ۲ - ان الله یبعث لهذه الامة الخ سیرنا ابراہیم الظنی نے دعافر مائی: ۵ - ربنا و ابعث فیھم رسو لا منهم - نبی پاک الظنی نے فرمایا: ۳ - ان دعوة ابی ابراهیم (ملتح ما بلفظه ) (تحقیقات صفی ۲۰ ملی میں ا

الل : بیش کردہ آیات واحادیث سے وجداستدلال بیان نہیں کی گئی پس موصوف کی بیتقریر 'المعنی فی بیش کردہ آیات واحادیث سے وجداستدلال بیان نہیں کی گئی پس موصوف کی بیتقریر 'المعنی فی بطن الشاعر '' کی آیکنیددارتظہری۔

بناءً علیداصولاً تو ہمارے ذمّہ اس کا کوئی جواب نہیں ہے پھر بھی تیرعاً عرض ہے کہ پیش کردہ آیت نمبرا کا جواب ابھی ہم پیش کرآئے ہیں کہ یہ غیر متعلق ہے کیونکہ بحث نبی درسول کی بعثت کے متعلق ہے باد شاہوں کی تقرری کے بارے میں نہیں ہے۔ پس وہ ہمارے خلاف نہیں۔ ہمارے خلاف تب ہوتی جب ہم یہ کہتے کہ ہر جگہ بعث کامعنی'' بھیجنا'' ہی ہوتا ہے۔

یہی جواب پیش کردہ آیت نمبر بھر اور حدیث نمبرا ہے ہے کہ ان میں بعث بمعنی ارسال نہیں پھر بھی

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

وہ ہمار نے خلاف نہیں کیونکہ ہم اس کے تعد دمعانی کے قائل ہیں۔ یونہی حدیث نمبر ۲<sup>، بھ</sup>ی ہمار نے خلاف نہیں کیونکہ دہ مجد دکے بارے میں ہے۔ جب کہ بحث بعث نبی ورسول کے متعلق ہے پس بید قطعاً غیر متعلق ہوئی ورنہ ہم نے کب کہا ہے کہ مجد دپیدائش طور پر ہی وصف تجدید سے بالفعل موصوف ومتصف ہوتا ہے؟ لہٰذا خدا کا خوف کریں ادھرادھر کی لگا کرلوگوں کومت گمراہ کریں۔ رہی حدیث نمبر ۳۲؟ تو اس میں '' بعث' کا مادہ ہے ہی نہیں اور اس کا مفہوم صرف اتنا ہے کہ حضور سیّد عالم بھی دعاء خلیل الظین کا مصداق ہیں اور مفاد ہیہ ہے کہ آپ کے تذکر کے انبیاء سابقین علیم السلام میں بھی موجود ہے جس کا بیہ مطلب ہونا خود آپ بھی سے ثابت ہے۔

چنانچ مدیث شریف میں حضرت عرباض بن سارید می سے مروی ہے کہ آپ اللہ نے ایک خطبہ کے دوران ارشاد فر مایا' و ساخبر کم باوّل امری دعوۃ ابراھیم و بشارۃ عیسلی علیه ماالسلام ورؤیا امی التی رأت حین وضعتنی و فی روایۃ حین ولدتنی ''لینی فر مایا آ واب میں تہیں اپن ظہور کے قبل کی کچھ باتیں بتاتا ہوں میں دعاء خلیل اور نوید میچا ہوں (علیم السلام) اور اپنی والدہ ماجدہ کا وہ نظارہ ہوں جوانہوں نے میر ے میلاد کے وقت کیا تھا۔ (رواہ الحاکم والہزاز والطری دغیر ہم)۔

اس کا بید مطلب ہر گزنہیں کہ حضور کونبوت ان کی دعا سے ملی یا آپ ان کی دعا ہے نبی بنے ﷺ کیونکہ کوئی اس کا قائل نہیں ہے نیز حضور پہلے سے نبی ہیں جب کہ حضرت ظلیل علیہ السلام کجا حضرت ابوالبشر الظلیۃ کاوجود مسعود بھی نہ تھا۔ ( وقد مر فوق مرۃ کنت نبیا و آدم بین الروح و الحسد)۔

رہی پیش کردہ آیت نمبر۲'۳ اور نمبر۵؟ تو یہ معترض فریق کے خلاف ہیں۔ کیونکہ ان میں ''بعث' ارسال ہی کے معنیٰ میں ہے جیسا کہ امام راغب اور امام خفاجی کی عبارات سے واضح کیا جاچکا ہے۔ علاوہ ازیں امام اہل سنت اعلیٰ حضرت رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے بھی کنز الایمان شریف میں ان کا ترجمہ

ارسال اور سیسیجنے سے ہی فرمایا ہے جو بالتر تیب اس طرح ہے: آیت نمبر ۲: اور بے شک ہرامت میں ہم نے ایک رسول بھیجا۔ (انحل)۔ آیت نمبر ۳: اور ہم عذاب کرنے والے نہیں جب تک رسول نہ بھیج لیں۔ (الاسراء)۔ آیت نمبر 8: اے ہمارے رب اور بھیج ان میں ایک رسول۔ (ابقرہ)۔ الغرض بیدآیات ان کے خلاف ہیں لگتا ہے جوش انکار نہوت مصطفیٰ بھی میں انہیں ہوش نہیں رہا۔ یہی وجہ ہے کہ پچھ آیات پیش کر کے کہا ہے' اسی طرح کی بہت می آیات ہیں۔' جس کا بیہ مطلب واضح ہے کہ وہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

آیات کو پیش کر کے فارغ ہو گئے ہیں گر آ گے دوحد یشیں لکھنے کے بعد پھر آیت شروع کردی: رہنا و ابعث فیصہ الخ ۔ سبخن الله و الحمد ملله و لا اله الاالله و الله اکبر و لا حول و لاقو ة الا بالله العلى العظیم ۔ وہ بستی پہلے دوسری جگہ ہو پھر اس کو دوسری جگہ منتقل کیا جائے تو جس جگہ رسول پہلے سے ہی موجود ہووہ ہاں اس کے ارسال کا کوئی معنی نہ ہوگا۔ گو یا محبوب الظلیلہ اہل مکہ کے لیے رسول اور مرس نہ ہو نے کیونکہ پہلے سے ان میں موجود ہے۔ کیا کوئی عقل مند آ دمی بی قول کر سکتا ہے۔ لہذا یہاں شرعی معنی کسی کو اس کا متقاضی ہے کہ اور ذمہ داری سونینا مراد ہے چونکہ اس علیہ کے لیے رسول اور مرس نہ ہو نے کیونکہ پہلے سے ان اور ذمہ داری سونینا مراد ہے چونکہ اس عہدہ پر فائز ہونے کے بعد کی حالت پہلی عالت سے بالکل مختلف ہوگی تو گویا می خص کہا ہے محتلف شخص بن گیا۔ اس لیے اس نئی صورت حال کو بعث اور ارسال اور اس بستی کو معنون

الحل التقرير كي ضرورت ال وقت تقى كه جب قائلين نبوت ميں سے كى نے بعثت سے اى تفصيل كے مطابق ارسال مرادليا ہوتا جو موصوف نے بيان كى ہے ولكن اذليس فليس ۔ پھر بھى ندما نيں تو حواله پيش كريں۔ مارے نزديك بعثت بمعنى ارسال كا مطلب بيہ ہے كہ آپ اللہ شان نبوت كے ظہور كى حيثيت سے تصبح كئے ليعنى ارسال كامعنى بيہ ہے كہ آپ اللہ علم تبليغ پاكر منظر عام پر تشريف لائے ۔ يہ بھى تو اختلاف حالت ہے جس كى ايك مثال سورة والفجر كى آيت بھى ہے و جداء ربك و ال ملك صفا صفا ۔ اس آيت ميں اللہ تعالى كرتے نے سے مرادا بل محشر كے سامن ان ظہور كے ساتھ اس كا حلوہ گرہونا ہے تھے ليے ميں اللہ ور نہ تول تجسيم لازم آئے گاجو باطل ہے۔

تو کمپاکوئی اہلِ ایمان وعقل اس سےا نکار کرسکتا ہے؟ نہیں اور ہرگزنہیں۔ سب سب کی میں قال

خلاصہ بیر کہ موصوف کی بید تقریر یھی بالکل بے کل اور قطعی طور پر بے فائدہ ہے اور انہوں نے ارسال کا جو خود ساختہ مفہوم نکال کر اس سے جو نتیجہ نکالا ہے کہ'' گویا محبوب الکی کا اہل مکہ کے لیے کر سول اور مرسل ہوئے۔''الخ۔ وہ خودانہی کا حصہ ہوا کیونکہ ہم نے بیہ بات کبھی نہ کہی بلکہ قائلین میں سے سی کی سوچ میں بھی بیر مہمی نہ آئی۔ پھر بھی نہ ما نیں تو اما م اہل سنت اعلیٰ حضرت اور دیگر اکا ہر رحم م اللہ نے کنز الایمان شریف وغیرہ میں ' ہمٹ '' کا معنیٰ جو بھیجنا کیا ہے (حوالے بھی گز رے ہیں) تو کیا انہیں جناب کے اس فلسفہ کا علم نہیں تھا؟ اور اعلان بعد میں پایا گیا تو فبعث اور ارسال کا بی معنی لیا جائے کہ ہی تو پہلے سے تھے۔ ان کی نبوت کا اظہار

علیہم السلام پہلے سے وصف نبوت کے ساتھ متصف تھان کی نبوت کا اظہار اور اعلان بعد میں کیا گیا۔ حالانکہ بید قطعاً غلط اور خلاف واقع دعویٰ ہے۔ خارج میں بالفعل دصف نبوت سے موصوف ہونا جب کہ حضرت آ دم آب دگل کے درمیان تصصرف اور صرف نبی اکرم ﷺ کی خصوصیت اور امتیاز کی دانفرا دی شان ہے۔ دیگر اندیا علیہم الصلاۃ والسلام کو عالم اجسام میں بالعموم چالیس سال کی عمر کے بعد ہی نبی بنایا گیا اور فریضہ تبلیغ سو پنا گیا۔ اس سے استثناء پایا گیا ہے تو دو حضرات یعنی حضرت عینی اور حضرت بحلی علیہما السلام اور وہ بھی اجماعی نہیں بلکہ صرف بعض حضرات کا بینظر سے ہے کہ بید دنوں حضرات بحین میں ہی اس منصب پر فائز کرد ہے گئے تھے۔ (تحقیقات صفح الات کا یہ خطر ہے ہے کہ بید دنوں حضرات بحین میں ہی اس منصب پر فائز کرد ہے گئے

ابن المعترض کا کہنا ہے کہ: ''بعثت تو ہرنبی کی پائی گٹی فب عث اللہ السندیدن'' کیا سب نے چالیس سال کے بعد اعلان کیا۔ نبی بچین سے تھے۔ پھر حضور کی کیا خصوصیت ہوگی۔حالانکہ کنت ندیدا مقام اختصاص میں دارد ہے۔'(تحقیقات صفحہ ۲۰۰ طبع ددم)۔

**اقرل**: شخصیق یہی ہے کہ تمام انبیا <sup>علی</sup>ہم السلام پیدائش نبی ہیں۔البتدان کے سنین بعثت مختلف ہیں اس بعثت کو عطاء نبوت سے تعبیر کیا گیا ہے جس کی کمل با حوالہ تفصیل باب ہشتم میں اکنہین کی بحث میں گزر چکی ہے۔پس پورااعتراض کا فور ہو گیا۔ پیش کردہ آیت میں بھی اس کا اشارہ پایا جاتا ہے۔

اعلیٰ حضرت نے اس کا یوں ترجمہ فر مایا ہے : '' پھر اللہ نے انبیاء بھیج۔ '' بھیجنا''ان کے پہلے سے نبی ہونے کو بیان کررہا ہے ( کہ مامرّ ) کیونکہ آیت میں اتنا ہے کہ اللہ نے

نېيول کو بهيجا۔ ماريحان ش

رہی سیدعالم ﷺ کی خصوصیت اور حدیث کست نہیا کا مقام اختصاص میں دارد ہونا؟ تو دہا پنی جگہ درست ہے اور بیاعتر اض تب درست تھا کہ دیگر انہیا علیہم السلام کا نبی ہونا اسی زمانہ میں مانا جاتا جس میں آپ ﷺ کو نبی بنایا گیا اور نوعیت ایک ہوتی ۔ جب کہ حقیقت سیہ ہے کہ زمانہ بھی ایک نہیں نوعیت بھی مختلف ہے۔ آپ ﷺ کو بی دولت عالم حقائق ( اور زمانہ قبل ازتخلیق آ دم اللیﷺ ) میں عطا کی گئی۔ دیگر انہیا علیہم السلام کو اس سے بعد میں ہم د مند فر مایا گیا ۔ عکم لیا حوالہ تفصیل باب سوم اور باب ہشتم میں دیکھی جاسکتی ہے۔ رہا دیگر انہیا علیہم السلام کے متعلق بید دعویٰ کہ انہیں عالم اجسام میں دیکھی جاسکتی ہے۔ نبی بنایا گیا یعنی نفس نبوت عطا کی گئی؟ تو قتر آن وسنت میں اس کا کوئی ثبوت نہیں ہے ۔ پس بید دوکی سخت کی نظر



ہے۔ کمل بحث مغالطہ نمبر ۸ اےر دیمیں پچھ پہل گزر چک ہے۔ ایک حوالہ مزید کیچے۔ علامہ عبد العزیز پر ہاروی رحمۃ اللہ علیہ اس حوالہ سے ارقام فرماتے ہیں: ''ال مشہور ان البنی یبعث بعد اربعین لانہ حین یک مل العقل و فی الدلیل نظر بل المعتمد فیہ النقل'' لیحنی مشہور ہے ہے کہ نبی کی بعثت چالیس سال کی عمر کے بعد ہوتی ہے کیونکہ عقل اسی مدت میں کامل ہوتی ہے۔ جب کہ بید دلیل مخل ہے۔ کیونکہ اس کے لیے قرآن وسنت کی دلیل ہی کام دے کہتی ہے ( یعنی وہ ہے ہیں )۔ ملاحظہ ہو۔ (البراس سفرہ ۳۲، طبع پینا دروکوئہ )۔

ہاں نبی بنائے جانے سے مراد بعثت اور حکم تبلیخ ہوتو ٹھرک ہے۔ حضرت عیلی اور حضرت یکی علیہ السلام کے بارے میں جواس سلسلہ کی بحث ہے اس سے مقصود بھی علی اصحیح ان حضرات کی بعثت ہے نفس نبوت نہیں ۔ لہٰذا علاء کا اس میں اختلاف بھی اس میں ہے کہ ان کی بعثت کب ہوئی ؟ یعنی انہیں حکم تبلیخ کب ہوا' بحیپن میں یا بعد میں؟ ینہیں کہٰ نس نبوت انہیں کب حاصل ہوئی۔

پھراس میں بھی بہت کم ایسے ہیں جو بعد میں ان کی بعثت کے قائل میں ۔اکثریت اسی کی قائل ہے کہ ان کی بعثت ان کی بچین کی عمرشریف میں ہوئی اس کی بھی تکمل یا حوالہ تفصیل باب ہشتم میں گز رچکی ہے۔

پھر جب بیا قرار ہے کہ حضور سید عالم ﷺ کا زمانہ قبل از تخلیق آ دم الطلاب سے بالفعل نبی ہونا آپ کی خصوصیت امتیازی اور انفرادی شان ہے۔ نیز حدیث کنت نبیاً مقام اختصاص میں وارد ہے تو کم از کم حضور کے متعلق تو بیا یک حقیقت ثابتہ اور یقینی بات ہوئی کہ آپ نبی پہلے سے تضح حکم تبلیغ آپ کو بعد میں ملا جب کہ حسنت نبیا کے صفحون کے ثبوت کے بعد اس کا کنٹے ممکن نہیں کہ بیا خبار ہے جو قابل کنٹے نہیں۔ نہ بی اس کا انقطاع وزوال ثابت ہے اور نہ ہی اس کے سلب ہوجانے کا کوئی ثبوت ہے بلکہ اس کا جواز بھی نہیں۔

اللفان بورس با بحث با رومدن الن سلم المواللة من الموالي من المولي بين المحرض المعالم استغراق والا معنى مراد ہوگا يعنى تمام انبياء عليهم السلام كوالله تعالى في مبعوث فرمايا اس حال ميں كه وہ بشارات سنا فے والے تصاور ڈرانے والے تصريحولازم آگيا كه سارے انبياء رسول بن جائيں اور نبوت ورسالت كابا بهى فرق ہى ختم ہوكررہ جائے نيز سارے ہى نبى پيدا ہوتے ہوں كيونكه بعثت ان كى بعد ميں پائى گئى ۔ نبوت تو ان كو پہلے سے حاصل تصى ۔ بقول ان مجتمد مين كے ان سب كو آغاز ولا دت سے مقام نيوت پر فائز اور صفت نبوت سے موصوف و متصف ماننا لازم تشہر ہے گا۔حالانك دونوں لازم باطل نا قابل تسليم اور خلاف اجماع ميں ۔ ' فسامل حق التأمل '' ۔ ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفح اللہ دونوں لازم باطل نا قابل تسليم اور خلاف اجماع ميں ۔ '

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

اللہ اولاً: پیش کردہ الفاظ آیت (فب عث اللہ السنیین) سے پہلے کے لفظ سیریں: <sup>ور</sup> کے ان السناس امة واحدۃ '' معنی سیرو کا کہ لوگ پہلے ایک ہی جماعت تھے پھر جب ان میں اختلافات پیدا ہوئے تو اللہ تعالیٰ نے انہیں سمجھانے کے لیے نبیوں کو بھیجا۔ اس کی تفسیر میں اہل تفسیر کا شدید اختلاف ہے۔

حضرت ابن عباس امام مجامداور قماده کے قول پر ایک جماعت ہونے کامعنی بیر ہے کہ سب مسلمان اور اہل ایمان شرے زمانہ نوح الطّنظر میں پھرلوگ بت پر ست ہو گئے تو انہیں سمجھانے کے لیے اللہ تعالیٰ نے انہیاء الطّنظر کو مبعوث فرمانے کا سلسلہ جاری فرمایا جن میں سے سب سے پہلے حضرت نوح الطّنظر کو بھیجا گیا ''فکان اوّل رسول بعثه اللہ الی اهل الارض ''۔

ملاحظه ہو۔ (تفسیرابن کثیرُ جلدا صفحہ ۲۵ ددیگر کتب تفسیر تحت آیت ہٰذا )۔

**توث :** ابن کثیر نے قول ابن عباس رضی اللہ عنہما کے بارے میں کہا ''اصب سنداً و معنیً ۔

علادہ ازیں امام فخرالدین رازی رحمۃ اللہ علیہ نے اس کی تفسیر میں ایک قول یہ یقل فرمایا کہ یہاں ''الناس'' سے مراد وہ اہل کتاب ہیں جو حضرت موسی الطلق پرایمان لائے تھے پھران میں اختلاف رونما ہوا تو حضرت کلیم کے بعدا نہیاء کرام علیہم السلام کوان کی تفہیم کے لیۓ بھیجا گیا۔

امام رازی فے فرمایا کہ بیر بہت سے مفسرین کا قول ہے نیز: ''و دا القول مطابق لنظم الآية و موافق لما قبلها و لما بعد ها ''لين يقول ظم آيت كم طابق اوراس كے سياق وسباق كے موافق ہے۔ (تفير كير جزء ا'صفح المان الح

الحل : امام رازی کی بیان کردہ اس تفصیل کی روسے یہاں ' السنبین '' میں کم از کم حضرت موٹی کلیم الطل سے پہلے کے تمام انبیاء کرام علیہم السلام شامل نہیں ہیں۔تو اس سے بھی معترض کا یہ دعویٰ ایک بار پھر باطل قرار پایا کہ' لامحالہ استغراق والامعنی مراد ہوگا۔'

**فاقاً**: اس سے قطع نظر سارے ابنیاء علیہم السلام کے رسول بن جانے اور نوّت ورسالت کے باہمی فرق کے ختم ہو کررہ جانے کا اعتراض ہی غلط ہے کیونکہ نبی اور رسول میں مناوبت بھی مروج ہے۔ چنا نچہ اس

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

آیت میں 'فب عث الله النبین مبشرین و منذرین ''کے لفظ ہیں۔دوسری جگہ یوں فرمایاہے: ''رسلا مبشرین و منذرین ''اور بیخود معترض فریق کوبھی تشلیم بے کچھ پہلے تحقیقات (صفحہ ۲۸۹ طبح ددم) سے بیہ عبارت پیش کی جا چکی ہے کہ ''کبھی منڈت ورسالت ایک ہی معنی میں استعمال ہوجاتے ہیں۔'علاوہ ازیں آیت میثاق میں بھی ''النہین'' کے لفظ آئے ہیں ''و اذا الحذ الله میثاق النبین'' (آلعران ۱۸ )۔

جس سے خود معترض نے بھی استناد کیا ہے۔ملاحظہ ہو (تحقیقات ٔ صفحہ ۲۸٬۲۷)۔ جب کہ دوسر کی آیت کی روشن میں اس میثاق میں صرف نبی نہیں رسول بھی شامل تھے۔ چنانچہ ارشاد بار کی ہے :و اذ احد ذنا من النبیین میشاقصہ و منك و من نوح و ابراهیہ و موسلی و عیسلی ابن مریہ و احذ نا منھہ میثاقا غلیطا ۔ (احزاب2)۔

تو بعینہ وہی اعتراض آیت میثاق کے حوالہ سے بھی وارد ہور ہا ہے فسما ہو جو ابکہ فھو جو ابناء ہمارے نز دیک اس سُوال کی کوئی اہمیت اور وفعت و گنجائش نہیں ہے۔ کیونکہ بعثت نبی اور رسول دونوں کی ہوتی ہے جن میں فرق کا پیتدان کی شرائط سے چلتا ہے۔ پس نبی ہوگا تو بعثت نبی تہ ہوگی۔ رسول ہوگا تو بعثت رسالت ہوگی۔ جب کہ ان سے مبشر اورنڈ میر ہونے کا تعلق بعثت کے بعد کے زمانہ سے ہے میڈہیں کہ وہ'' مبشرین' اور ''منذرین'' پہلے سے بیچاور بعثت بعد میں ہوئی۔

پھر چونکہ بنیوں کی تعدا در سولوں سے نمایاں طور پرزیادہ ہے کیونکہ انبیاء درسل کرا ملیبہم السلام کی مجموعی تعداد باختلاف روایات ایک لاکھ یا دولا کھ چوہیں یا چالیس ہزار ہے جن میں سے رسول صرف تین سو تیرہ یا پندرہ ہیں۔ باقی سب نبی ہیں اس لیے انہیں تغلیباً انہیین کے لفظوں سے یا دفر مایا گیا۔ خدا کے کرنے سے معترض نے یہاں نہایت ہی آ سانی اور سادگی کے ساتھ ریسلیم کرلیا ہے کہ نبی ورسول میں باہمی فرق ہے نیز دبی زبان میں ریبھی مان لیا ہے کہ جورسول ہوتا ہے وہ قبل بعثت نبی بھی ہوتا ہے جب کہ اس کا ان سے منوانا مسلکہ شمیر کی حیثیت رکھتا تھا۔

باقی رہی سے بات کہ قبل بعث نبی مان لینے سے سب اندیا علیم السلام کوآ غاز ولادت سے نبی مانٹالازم تھر بے گا؟ تواس کی وضاحت ہم ابھی کرآئے ہیں کہ دیگراندیا ء کرام علیم السلام کم از کم زمانۂ عہد اکست سے نبی ہیں لہذا معترض کا اسے باطل کہنا بذات خود باطل ہے اور اسے نا قابل تسلیم تھر انا شایدان کا مزاجی مسئلہ ہے جب کہ خلاف اجماع کہنا بے بنیا ددعو کی ہے ورنہ وہ معتمد ما خذ سے بتا کمیں کہ اس پر کب اجماع ہوا اور کس نے کیا؟ '' مانٹالا زم تھر بے گا' اس انداز سے کہہ رہے ہیں جیسے انہیں کسی بڑی مصیبت کے لیے مدعو کیا گیا ہو

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ تنبيهات بجواب تحقيقات ለሮዝ بابستهم جب کہ مان لیناغلاموں کے لیے کوئی رخج والم کا مرحلہٰ ہیں بلکہ بہت بڑی سعادت ہے۔ هو يقول: فتأمل حق التأمل: وانا اقولٌ: فليتفكر كما حق له ان يتفكر قال تعالى ان تقومو لله مثنى وفرادي ثم تتفكروا صدقالله العظيم\_ Ο **۳ل این استر ش**: فمالا می رضوبیهٔ جلد ۱٬ صفحه ۲۴۸ پر اعلیٰ حضرت نے بعثت کا تر جمہ اعطاء نبوت کیا ہے۔(تحقیقات طبع دوم صفحہ ۴۷۹)۔ الل: اللا: اعلیٰ حضرت رحمة اللہ علیہ نے اس کا ردّ فرمایا ہے۔ پوری عبارت اس طرح ہے کہ آ ب نے روز دُ رجب کے متعلق ایک سُوال کے جواب کے ظمن میں ایک روایت نقل فر مائی ہے جو رہے ہے : ''بیعث ت نبيا في السابع والعشرين من رجب ''ست*اكيس رجب كو مجھنيز تعطاء ہوئي''۔* اس کے ساتھ بی لکھا ہے: ''اسدادہ منکر ''لینی اس روایت کی سند منگر ہے۔ملاحظہ ہو( فاد می رضویڈ جلد ا ا صفحه ۲۴۸ طبع جديدُ جلد ، صفحه ۱۵۸ طبع قديم ) \_ اہل علم حضرات بر محفی نہیں ہے کہ منگر سخت ترین ضعف روایت کو کہا جاتا ہے۔ پس ابن المعتر ض نے ادھوری بات نقل کی اور محض من مانے جملے پر اکتفاء کیا۔اوراس کا تھم جواس کا حصہ تھا' ہضم فر ما گئے جوان کی کمال دیانت داری ہے۔ التابر برتقد ریشلیم عبارت باد امیں نوت ' بمعنیٰ رسالت ہے کیونکہ اعلیٰ حضرت حضور کے قدم نبوّ ت کے قائل ہیں صلی اللہ علیہ دسلم۔جس کی باحوالہ تفصیل' تنبیہات جلداوّل میں دیکھی جاسکتی ہے۔ علادہ ازیں اسی فتالہ ی رضوبیہ کے اسی جلد کے اسی صفحہ میں اعلیٰ حضرت نے حضرت ابو ہر مرہ 🚓 کی ایک حدیث مقبول موقوف کے حوالہ ہے اس کی تصریح بھی خود فرمادی ہے: چنانچہ آپ لکھتے ہیں: ''و ہو الیو م الذي هبط فيه جبريل على محمد ﷺ بالرسالة ''اوروهوه دن ہے جس میں چریل عليه الصلا ة والسلام محمد 🕷 کے لیے پیغیبری لے کرنازل ہوئے۔اھ۔ پنج بری رسالت کا ترجمہ ہے نبوت کا نہیں جس سے مانے <sub>خا</sub>ند کی خود اعلیٰ حضرت کے لفظوں میں وضاحت بوكنى والحمد الله-قا**ل المن المحرض**: الامن والعلى ميں حديث مباركة لولم ابعث فيكم لبعث عمر كاتر جمه اس طرح لکھاہے: اگر میں تم میں مبعوث نہ ہوتا توبے شک عمر نبی کر کے بھیجاجا تا''۔

اما ماہل سنّت نے سیّد عالم ﷺ کے نبی بنائے جانے کے لفظ استعال نہیں فرمائے بلکہ'' مبعوث نہ ہونے'' کی بات کی ہے جس سے بیر دوزِ روثن کی طرح واضح ہے کہ ابن المعترض نے اس میں تحریف سے کام لیا ہے جو انہوں نے عمداً کیا ہے درنہ دوہ ان الفاظ کو اعلیٰ حضرت سے ثابت کر کے دکھا کیں۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ بعثت کی نفی سے اگر واقعی عدم نبوت لازم تھا تو اسے اپنے حسب دل خواہ اور من مانے الفاظ سے تبدیل کرنے کی انہیں کیوں ضرورت پیش آئی ؟

حضرت فاروق اعظم ﷺ کے لیے'' نبی کر کے بھیجا جاتا'' کے لفظ استعال فرمائے ہیں کیونکہ حضرت فاروق اعظم واقعی نبی نہیں ہیں۔

الغرض اعلیٰ حضرت نے فرق مراتب کو لمحوظ رکھتے اور محتاط انداز اختیار کرتے ہوئے سیّد عالم ﷺ کے لیے اسی لفظ کو استعال کیا جو آپ کے شایان شان تھا اور حضرت فاروق اعظم کے لیے ایسے الفاظ چنے جوان کے حسبِ مقام تھے۔

بالفاظ دیگر آپ ﷺ کے لیے یہاں بعث کااردوتر جمنہیں فرمایا: ''ب ع ث' کے مادّہ کو بعینہ رکھ دیا ہے۔ دوسرے مقامات پر جہاں اس کا تر جمہ فرمایا ہے وہاں آپ ﷺ کے لیے نبی بنائے جانے وغیرہ کے الفاظ استعال کیۓ بغیر محض'' بھیجنے' اور'' بھیج جانے'' کے مفہوم کوادا' بیان کرنے والے لفظ ارقام فرمائے ہیں جس کی بعض مثالیں حسب ذیل ہیں۔

جزاء الله عدوه 'صفحه ا'اا-الله عز وجل في معيا عليه الصلاة والسلام پروي بيجي 'انسى باعث نبيا امتيا ' ميں نبى امى كو بيجينے والا ہوں -

مؤتمر المنبيين حلقاً و آخرهم المنبيين حلقاً و آخرهم المنبيين المنبيين المنبيين المنبيين المعلمة و آخرهم المنبي المنبيين المعلمة المنبي المعلمة المنبي المعلمة المنبي المعلمة المنبي المعلمة المعل معلمة المعلمة الم المعلمة ا

**مؤیم ۲۵**: کنت اوّل النبینن فی الخلق و آخر هم فی البعث م*یں سب نبیوں سے پہلے پیدا* ہوااورسب کے بعد بھیجا گیا۔

**مؤ فبر ۱۳۹۴ میر** تصرت امیرالئومنین فاروق اعظم ﷺ نے عرض کی بارسول اللّہ میرے ماں باپ حضور پر قربان حضور کی فضیلت اللّہ عز وجل کی بارگاہ میں اس حدکو پنچی کہ حضور کو تمام انبیاء کے بعد بھیجااوران

# https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

سب سے پہلے ذکر فرمایا (اندہ بعنْك آخر الانبیاء و ذکرك فی اولھم)۔ **صفر مرا**: میں سب پیغمبروں کے بعد بھیجا گیا۔ **صفر مرما**: '' حضور خاتم الانبیاءعلیہ الصلاۃ والثناء کی نبوت ظاہر ہوتی''۔ نیز فآلو کی رضویہ جلدہ'صفحہ 42ا' طبع کراچی میں لکھا ہے : نبوت کر یمہ ظاہر ہوتی ۔ اعلیٰ حضرت کی ان صرح عبارات سے واضح ہوا کہ معترض کا آپ کی عبارت کے حوالہ سے مذکورہ اعتراض اس کی جہالت یا تنجابل کا شمرہ ہے۔

**ال این المحرش: ''** حضرت اپنی کتاب ختم نبوت میں تحریر فرماتے ہیں کہ جب سے نبی پاک علیہ الصلا ۃ والسلام کونبوت ملی کسی کونہیں ملی ''(ختم نبوت' صفحہ ۴۵)۔ملاحظہ ہو۔( تحقیقات' صفحہ ۴۸۵ ملج ددم)۔ اقل: فقیر کے پاس موجو دنشخہ کتاب مذکور میں مذکورہ عبارت صفحہ ۴۸ پر ہے اصل عبارت اس طرح

ہے: ''نبوت منقطع ہوئی جب سے نبی ﷺکونبوت ملی سی دوسر کے نہیں مل سمتی''۔ ابن المعتر ض نے' 'نہیں ملی'' کے لفظ لکھے ہیں یعنی ملنے کا امکان رکھ دیا جب کہ امام اہلِ سنّت نے

انتہائی بیچے تکے لفظ( دوسر کے کونہیں مل سکتی ) لکھ کراس کے امکان کو بھی ردّ فرمادیا اور آپ کے نز دیک امکانیہ بھی کا فر ہیں۔ملاحظہ ہو۔(ختم البتوۃ 'صفحہ ۸۹۸۸ نیز ۹۲)۔

رہی آپ کونبوت ملنے کی بات؟ تواس میں نبوت بمعنی رسالت ہے جس کی وضاحت ابھی تچھ پہلے خوداعلیٰ حضرت رحمۃ اللہ علیہ کےحوالہ سے کی جاچکی ہے'نفس نبوت مراد نہیں۔ م

**ال اندن المحرض:** نیز فتاد ی رضوبیہ میں فر مایا کہ بی کریم ﷺ کے بعد کوئی نبی مبعوث نہ ہوگا۔ کیا اس کا مطلب ہیہ ہوگا کہ آپ کے بعد کوئی اعلان نبوت نہیں کرے گایا ہی<sup>معن</sup>ی لیاجائے کہ کوئی نبی نہیں آئے گا اور نہیں بنایا جائے گا۔ (صفحہ ۳۷ طبع دوم)۔

**اقل :** ابن المعتر ض نے جلد صفحہ کا نشان نہ دیا اور نہ ہی عبارت پیش کی ''مبعوث نہ ہوگا'' کے کمز ور الفاظ اعلیٰ حضرت کے ہو سکتے بھی نہیں کیونکہ ان سے امکان کا رڈنہیں ہوتا۔

آپ کی کتاب ختم النبو ة صفحه ۲ اورر ساله مبار که السوء والعقاب صفحه ۸ پراس طرح ب: کسی نبی جدید کی بعثت کو یقیناً قطعاً محال وباطل جاننا فرض اجل وجزءایقان ہے' ۔ادھ سیخن اللّٰہ کلام الامام امام الکلام۔ بہر حال اس میں وہی لفظ بعثت ہے جب کہ بعثت بمعنی ارسال اور بھیجنا دیگر انبیاء علیہم السلام کے متعلق بھی اعلیٰ حضرت ہے ثابت ہے۔

**ال این المحرض**: ''اسی لفظ نبی کا ترجمہ اعلیٰ حضرت نے کتاب ختم نبوّت میں بیفر مایا ہے کہ آپ کو نبوت عطا کی گئی ۔ ہمارے خیال میں اعلیٰ حضرت کو ان معترضین کی بہ نسبت عربی لغت اور ترجمہ کا زیادہ علم تھا۔''(تحقیقات صفحہ 6 یہ طبع دوم)۔

الحل المعترض نے عبارت پیش نہیں کی تا کہ اس پر خور کیا جاتا۔ ختم النبوّت صفحہ ۹ پر بیلفظ حضرت عیسی النظر کے لیے تحفہ شرح منہا جی کے حوالہ سے لکھے ہیں۔ سید عالم اللہ کے لیے نہیں' و عیسن علیہ الطلاق الصلاۃ و السلام نب قبل''اورعیسیٰ علیہ الصلاۃ و السلام تو حضور کی تشریف آوری سے پہلے نبی ہو چکے'۔ جس کا مطلب بیہ ہے کہ ان کا دور شریعت گز رچکا اس سے آپ کے سے نفسِ نبوّت کی نفی کیسے ثابت ہوگئی۔ اعلیٰ حضرت تو واقعی مجسم علم تصلیکن تنہیں سمجھنہ آئے تو اس میں ہمارا کیا قصور ک

**کل لکن المحرض**: علامہ شہاب الدین خفاجی اپنی کتاب شیم الریاض (جلد<sup>م) ص</sup>فہ ۱۷) پر فرماتے ہیں کہ بعثت کا مطلب میہ توتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی کو نبی اوررسول بناد نے ان کے اصل الفاظ اس طرح ہیں حتٰی من اللہ علی بالبعثته و جعلنی نبیا رسول ا( کذافی شرح الثفاءللقاری ص۱۱۳) (تحقیقات صفحہ ۲۸۲ طبع ددم)۔

**الآل**: شرح قاری کے دیئے گئے صفحہ پر پیش کردہ عبارت کا کوئی نام ونشان نہیں ہے۔ نسیم الریاض میں موجود ہے مگر وہ بعثت کا مطلب بیان کرنے کے طور پر نہیں بلکہ وہ ایک روایت کے پچھالفاظ کی شرح میں واقع ہے جس سے موصوف کا مدعا ہر گز ثابت نہیں ہوتا۔

روایت کے الفاظ میر بیں :ما بسوء حتی اکرمنی اللہ ہر سالتہ یعنی سرکار اللہ نے فرمایا میں نے

م بھی کسی برائی کاارادہ بھی نہ کیا حتی کہ اللہ تعالٰی نے مجھےا پنی رسالت سے نوازا۔

اس کی شرح میں علامہ خفاجی نے منقولہ بالا الفاظ' ای '' کے لفظ کولانے کے بعد لکھے۔ توجب علامہ خفاجی کے ان الفاظ کی بنیا دالفاظ حدیث پر ہے جب کہ حدیث کے ان الفاظ میں نفس نبوت کا ذکر نہیں۔ بلکہ رسالت کا بیان ہے تو ان کی عبارت کا اسی مسئلہ کے بیان پر مینی ہونا لازم ہے جو حدیث شریف میں مذکور ہے ورنہ وہ مخالفِ حدیث قرار پا کرانہیں مخالف حدیث بناد ے گاجب کہ کلام عقلاءکواس کے صحیح محمل پر کھنا لازم ہے۔ وی سے بھی عبارت بالکل بے غبار ہے ۔تفصیل اس کی ہیہے کہ'من اللہ عللی بالبعثة ''معطوف علیہ

مفسر بے وجعلن میں بنا رسولا "معطوف کی واؤتف کی ہوت ہوت واذا اتیا موسی الکتاب والفرقان "نیز تلك ایات الکتاب وقرآن مبین "میں عطف تفسیری ہے" نبیاً رسولاً "کے الفاظ" نبی مبعوث" کے معنی میں میں یعنی آپ نبی پہلے سے تھے نبی مبعوث بعد میں بے قوعبارت کا معنی بیہ ہوگا کہ یہاں تک کہ اللہ تعالی نے مجھا پنی رسالت و بعثت سے نواز ااور مجھے نبی مبعوث منایا۔ یوں بھی کہہ سکتے ہیں کہ یہاں

تل المحالي المحرض: "علامة طبى اين كتاب سيرت طبى مين ارشاد فرمات مين البعثة عبارة عن النبوة ( تحقيقات صفحة ٢٨ طبع ددم ) -

نے زمانہ بعثت کوتو پایا گرزمن دعوت کونہ پایا۔ علامہ جلی اس کے متعلق فرمار ہے ہیں :''فان ، یقتضی ان البعثت عبارة عن النبوة لا عن

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

الرسالة و ان الرسالة هى الدعوته لا البعثته ''لين الم ما بن تجرك اس كلام سے بيد كلتا ہے كەبعثت سے مرادز مان ظهور نبوت ہے زمان ظهور رسالت نہيں نيز بيركه زمانہ دعوت ہى رسالت ہے نہ كه زمانہ بعثت ۔ ملاحظہ ہو۔ (سرت صلبہ جلدا'صفحہ ۲۵۲)۔

الغرض علامہ طبی کی اس عبارت کا تعلق مطلقاً بعثت کی تعریف سے نہیں بلکہ وہ امام ابن تجرکی ایک عبارت میں واقع لفظِ بعثت کے مفہوم کے بیان سے متعلق ہے جو محض عبارت کی حد تک ہے جب کہ عبارت ابن تجرمیں بھی نو ۃ سے نفس نبوت کی عطاء کے مراد ہونے کا بھی کوئی ذکر نہیں ہے پس بی عبارت بھی موصوف کو کسی طرح مفید نہ ہوئی۔اور جوانہوں نے خیانت سے کام لیا ہے اس کی جتنی ندمت کی جائے اتن ہی کم ہے۔ **تال این المن المحرض**: نیز صحیح مسلم شریف میں بعثت کے الفاظ تضے علامہ حکمی نے بعث کا ترجمہ نبوت کے

ساتھ کیالیتن مجھے نبی بنایا گیا۔(تحقیقات صفحہ ۳۸' طبع ددم)۔

اللہ موصوف نے عبارت پیش نہیں کی تا کہ اس پرغور کیا جاتا کہ انہوں نے کیا کیا گل کھلائے ہیں کیونکہ بیہ بات ایک حقیقت ثابتہ ہو کر سامنے آپھی ہے کہ وہ''ضرورت ایجاد کی ماں ہے' پرعمل کرتے ہوئے عبارات میں حسب ضرورت' ترمیم واضافہ کے جواز واستخباب کے قائل ہیں۔

ہر صورت علامہ طبی کی ایسی کوئی عبارت ممکن نہیں ہے جس میں انہوں نے سید عالم ﷺ کے متعلق اس معنی میں عطاء نبوت کا قول کیا ہو کہ آپ کونفس نبوت حاصل نہ تھی کیونکہ وہ آپ کی قدم نبوت کے بڑی شد و مد سے قائل اور آپ کے کا نئات کے ذرّہ ذرّہ کے نبی ورسول ہونے کا نظرید رکھتے ہیں اور جگہ جگہ انہوں نے تصریحات فرمائی ہیں کہ آپ ﷺ نبی الاندیاء ہیں نیز یہ کہ تمام اندیاء ورسل کرام طیم السلام اور ان کی اُمتیں آپ کی امت میں شامل ہیں نیز یہ کہ ان کے نز دیک چالیس کے بعد کی نبوت سے مراد آپ کو بعثت ورسالت یعنی علم تبلیخ کا ملنا ہے لاغیر ﷺ۔

اس سلسلہ کے ان کے پچھ حوالہ جات ابھی پچھ پہلے پیش کیئے جا چکے ہیں۔ مزید کے لیئے ملاحظہ ہوان کی وہی کتاب : (سیرت صلبیہ جلدا'صفحہ ۳۱٬۳۱٬۳۲۰ تا ۲۲۹٬۲۲۳ ٬۱۵۳٬۲۲۴ ٬۲۳۹٬۲۳۰ ٬۲۳۹٬۲۷۲ ۲۹٬۲۷۴ وغیرہ طبح مکتبہ اسلامیہ ہیروت لبنان )۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ بابنم تنبيهات بجواب تحقيقات

مظاللة محر ۲ (نبق ت بدایت خلق اور سفارت ہے جو چالیس سال سے پہلے ثابت نہیں ) کاملاند نبی کا معنی علما نے عقائد نے بیان فرمایا: ''انسان بعثه الله تعالی الی الحلق لتبلیغ الا حکام اور نبوت کا معنی ہے السفارة بین الله و بین العباد''۔ توجب تبلیغی احکام اور بندوں کے لیئے سفارت محقق نہیں ہوئی تو آپ کے اس دور میں نبی ہونے کا دوری کیونکر قابل تسلیم ہوگا؟ (تحقیقات صفی ۵۵)۔ الجالی:

مدایت اور سفارت کے لیے تحکم الہی کا ملنا بھی لازم ہے۔ اس دور میں تحکم الہی نہ تھا اس لیے اعتراض غلط ہے۔ اصرار ہے تو تحکم الہی کا ہونا ثابت کریں تا کہ اعتراض کمل ہو پھر ہم اس کا جواب دیں۔ پیش کردہ عبارت نبی مرسل اور نبی مبعوث کی تعریف میں ہے یعنی وہ نبی جس کی بعثت ہوئی ہو بعثت ہمعنی ارسال ( بھیجنا ) ہے جس نے نفس نبوت کا تحقق پہلے سے ہونا واضح ہے۔ نیز شرح العقائد النسفیہ کی ایک عبارت سے طاہر ہے کہ السفارة بین اللہ الخ رسالت کی تعریف ہے ہناءً علیہ اگر کسی کتاب میں اس کے لیے نبوت کا لفظ نہ کور ہے تو اس کا رسالت کے معنی ہوا۔ معارت ہی جن الہ سالہ و ھو سفارة للعبد بین اللہ سب خنہ و بین ذو ی الالباب من خلیفتہ ( شرح العقائد مع النبو اس 'صفح ال

لہذامعنی میہ ہوگا کہ آپ ﷺ نبی پہلے سے تھ (کنت نبیا الح) نبی مرسل اور نبی مبعوث ہونے کی شان کاظہور چالیس سال کی عمر شریف میں ہوا پس بیعبارتیں ہماری دلیل ہیں اور بالکل بے غبار۔ مزید مباحث کے لیۓ پڑھئے: تنبیہات جلد اوّل باب ہفتم' جلد دوم باب ششم کنت نبیاً پر کیے گئے اعتراض نمبر ۲کا جواب نیز باب ہشتم میں میہ بحث کہ تبلیغ کیوں نہ فرمائی۔ نیز باب نہم جواب مغالطہ نمبر ۱۹ کے تحت میہ بحث کہ بعثت منا فن نبوت نہیں۔

مظالط فی را (چوماد مدّت رؤیا کامدت نبوت ہونا اختلافی ہے) کاملان '' شخصق فرماتے ہیں ''محد ثین کا نظرید ہی ہے کہ آنخضرت ﷺ چوماہ تک مرتبہ نبوت تک محدود تھ صرف اپنے نفس کی تربیت کے مللف شخے بعد از ان تبلیغ پر ما مور ہوئے۔ ان کے مذہب میں نبی کے لیے مبلغ ہونا ضرور نبیس ہے۔ اس کی طرف وحی صرف اصلاح نفس کے لیے نبی ہونے کے لیے کافی ہے۔ (اشعة اللمعات 'جلدہ' صفحہ ۲۳۲)۔

'' در نبوت ایں مدت یخن است' 'اس مدت میں آپ کا نبی ہونا مختلف فیہ امر ہے۔ (مدارج 'جلد ۲'صفحہ ۳۵)۔

نزول وحی کا پہلامرحلہ بچے خواب تھے دورانیہ چھ ماہ تھااس میں بھی منصب نبوت پر فائز ہونا مختلف فیہ ہے۔ جب وتی کے اقسام میں سے سب سے نچلاقتم بھی چالیس سال تک ثابت نہ ہوتو اس عرصہ میں نبی ہونا کیسے ثابت ہو گیا اور وہ بھی اجماعی طور پر۔للہذاکسی مذہب پر بھی پہلی وحی سے قبل آپ کو نبی نسلیم کرنے کی کوئی وجہ ہیں ہو سکتی۔ نہ محدثین کے مذہب پر نہ علماء کلام کے مذہب پر۔(ملیضاً) ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفحہ الاالان

المحکوب: حضرت شیخ محقق کی عبارات میں خودان کے حسب تصریحات نبوت سے مراد' ظہور نبوت' ہے۔ نیز نبوت یہاں بمعنی رسالت ہے۔ پس معنی یہ ہے کہ علماء کا اس میں اختلاف ہے کہ نزول وتی جلی سے قبل بکثرت سیچ خوا یوں کے آنے کی مدت (جو چھ ماہ ہے) 'زمانہ ظہورِ رسالت میں شامل ہے یا نہیں؟ لیحیٰ زمانہ ظہورِ رسالت کا حساب ان چھ ماہ سے ہوگایا ان کے بعد ہے؟ اس میں علماء کی آ راء مختلف ہیں۔ الغرض ان عبارات میں نبوت سے مراد نفس نبوت ہے، ہی نہیں۔ اس میں علماء کی آ راء مختلف ہیں۔ کے آنے سے مراد بکثر ت خوا یوں کا آ نا ہے یہ نہیں کہ اس سے قبل سیچ خواب آتے ہی نہیں تص بیخ دائت تر ہے کی بنیا دیر کیے گئے استدلال کی ساری عمارت نہیں کہ اس سے قبل سیچ خواب آتے ہی نہیں تص لیے لیے اس تقریر کی بنیا دیر کیے گئے استدلال کی ساری عمارت ، ہوائے وغیرہ ) کہا ہے تا بہت ہو تو محد ثین اور علماء کلام سب کے نزد یک اس میں قبل بھی آ ہو نہی ہونا تھے اور برستور قائم رہا۔ بھی۔ نزد یک اس میں توں الی میں ہوں تو تا ہوں تا کے اور برستور تا ہوں۔

علاوہ ازیں جب مصنف تحقیقات نے بید مان لیا ہے کہ چھ ماہ کی مدت بھی نزول وحی کا مرحلہ ہے نیز بیہ کہ پچھ علماء نے اسے بھی مدت نبوت میں شامل مانا ہے تو اس سے کم از کم موصوف کا چالیس سال سے پہلے نبی نہ ہونے کا کلیہ تو بے کار ہو گیا۔ نیز انہوں نے بیبھی تسلیم کرلیا ہے کہ عندالمحد ثین نبی ہونے کے لیے صرف وحی کا ہونا کا فی ہوتا ہے اور وہ بھی اتنی کہ ذات نبی سے متعلق ہودوسروں کے لیے تبلیغ ضروری نہیں تو تبلیغ کے ضروری ہونے کی رٹ لگا کر چالیس سال سے قبل کے عرصہ میں موصوف نے جو آپ بھی سے نفس نبوت کی نفی کی تھی وہ بھی کا فور اور ھہاء منڈو رہوگئی۔و الحمد ملذہ علی ذلك۔ اعتراضات کے جوابات ہے

منالل مرال ورقد الله من سن كريدان كى نبوت كا آغاز ب ) كارلا حضرت ابن عباس سر وى ب كرجب نبى الله فصرت جبريل كوفضا ميس كرسى يربي شي و يساور حضرت خد يجه ب تذكره كيانو انهول ني آپ كوسلى وى اور جناب ورقد كے پاس تشريف لائيس سارى صورت حال بتائى تو انهوں فرمايا: بخدا آپ سخ بين 'و ان المدذ الب دا نبوت من 'اور بيان كى نيوت كا آغاز ب -(ملتح البقط ) ملاحظه بور (تحقيقات صفح منه البخال خصائص جلدا منو مالا ) -

میردایت سخت ضعیف ہے کیونکہ اس کی سند میں واقد ی ہے جو متر وک ہے۔ ابراہیم بن اسلعیل بن ابی حبیبہ ہے جو ضعیف ہے خصوصیت کے ساتھ داؤ دبن الحصین ہے جو عکر مدے دوایت لے رہا ہے جس کی عکر مد سے دوایات بالا تفاق منگر میں۔ لاحظ تھذیب التھذیب و التقریب للحافظ العسقلانی ۔ بر تقدیر شلیم اس کے الفاظ 'لبداً نہو تہ ''(ان کی نبوت کا آغاز) میں نبوت سے مراد فس نبوت نہیں لیعنی معنی نہیں کہ آپ نبی بن رہے ہیں کیونکہ اییانہیں ہے کہ نبی بنے پر کچھٹائم لگتا ہوجی کہ لفظوں سے طاہر ہو رہا ہے میں المام ابن سعد نے 'نبو قد میں بیردوایت ''ابن سعد' کے حوالہ سے ہے جب کہ ابن سعد میں بالکل شروع بحث میں امام ابن سعد نے 'نبو قد دسول اللہ بنی ''کاعنوان قائم کر کے اس کے تحت حدیث ' کے نست نبیاً و آدم ایس الروح و الحسد ''اور اس مضمون کی دیگر احاد یہ تح بر یور مائی ہیں جس کا مطلب بیہ ہوا کہ ان کے نزد کیک

بناءً عليه يبال نبوت سے مراد 'رسالت' سے پس معنی يه ہوگا که بيآ پ کی نبوت يعنی بعث اوررسالت کا آغاز ہے جس کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ حضرت ابن عباس کی روایت کے ایک اور طریق میں اسی ابن سعد میں حضرت ورقہ کے ميلفظ بین 'ف ان يسعث و انسا حسی فسأ عزرہ و انصرہ و او من به ''ليعنی ميرے ہوتے ہوئے آپ کی بعث ہوگی تو میں آپ پر اپنے ایمان کا عملی ثبوت دیتے ہوئے آپ کی پُر زور جمايت کروں گا اور پور اساتھ دوں گا۔ ملاحظہ ہو۔ (خصائص جلدا'صفی ۹۵ بوالدابن سعد نیز ابن سعد خبلدا'صفی ۹۴ طبی ندکور)۔ خط صحه مير کہ روايت ہاد ایم مصنف تحقیقات کے موقف کی کسی طرح دلیل نہیں انہوں نے لفظ نبوت کے ساتھ 'بدأ' کے الفاظ ہے دھو کہ کھا یا ہے یا مغالط دیا ہے۔

**مثاللہ فیس ۳۳**( آیات اقر اُکے نزول کے بعد بھی آپ کا نبی ہونا معاذ اللہ مختلف فیہ ہے کہ حضرت ورقہ صحابی نېيں) **کارلا** .

مصنف تحقیقات نے حضرت شیخ محقق کی بعض عبارات کو بنیاد بنا کرلکھا ہے کہ '' حضرت کے زدیک حضرت ورقہ بن نوفل ﷺ کا مؤمن ہونا لیتین ہے لیکن ان کے صحابی ہونے میں اختلاف یوض صحابیت کے قائل کہ محبوب کریم ﷺ اس وقت بالفعل نبی بن چکے تھے کلام مجید کی چند آیات بھی آپ پر نازل ہو چکی تھیں تو جے حالت ایمان میں زیارت کا شرف حاصل ہوجائے وہ یقیناً صحابی ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ بیدواقعہ نبوت کے ابتدائی دور کا ہے ابھی آپ کی نبوت بالفعل ثابت اور حقق نہیں ہوئی تھی لہنداوہ صحابی پر نازل ہو چکی تھیں تو دوسر فول کی طرف معلوم ہور ہا ہے چہ جائیکہ آپ کے زر دیک باطل مرود وہ ہو بلکہ شیخ کا دینی رحجان بھی ان کی تصرب کے کہ حضرت ورقہ نے دعوت کا زمانہ نظہور نہ پایا دفات پائی اور انہوں نے آپ کی نبوت کا زمانہ میں پایا۔

حضرت ورقد کی صحابیت کا انکار کرنے والے یہودی نصر انی منافق اور غیر مسلم ہوتے تو ان کے اس نظرتیہ کا شخ کے نز دیک کیا اعتبار ہوتا تو لامحالہ حضرت شخ اور ان علاء اسلام کے نز دیک ان آیات مقد سہ کے نزول کے وقت بھی آپ کا نبی ہونا متفق علیہ اور اجماعی امرنہیں ۔عظیم محدّ ث کے نز دیک اگر سور وُ علق کی ابتدائی آیات کے نزول کا زمانہ پانے ملاقات کرنے اور براہ راست آیات سنے والے نے نبوت کا زمانہ یں پایا تو بچیر ارا ہب سے ملاقات کا دور بالفعل نبوت کا دور کیسے ہوگیا ؟ ف اعتبر وا یا ولی الا بصار (ملحّصاً بلفظہ )۔

نيز تحقيقات صفحه ١٣٩ ١٣٩ بحوالداشعه جلد م صفحه ٥٠٩ .

فيز صفحه ٢ ٢٠ بحواله اهعه جلد م صفحة ٢ ٣ بحواله مدارج جلد اصفحه ٢ )

**الجماب**: اس بحث کو صحیح معنیٰ میں سیجھنے کے لیۓ بید نہین نشین کرنا ضروری ہے کہ قر آن مجید جب اتر نا شروع ہوا تو سب سے پہلے سور ۂ اقراء کی ابتدائی آیات اتریں۔اس کے بعد سور ۂ نون کا نزول ہوا۔بعدازاں سور ۂ مزل نازل ہوئی پھر سور ۂ مد ثر آئی۔

چنانچیز جمان القرآن حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما سے منقول ہے آپ نے فرمایا: "کان اول مانزل من القرآن اقرأ باسم ربك ثم ن ثم يا ايها المزمل ثم يا ايهالمدثر "ليتن قرآن مجيد كی جوسورت سب سے پہلے اترى وہ سور کاقرأ ہے اس كے بعدن اس كے مزمل پھر مدثر ہے ملاحظہ ہو (الاتقان فی علوم القرآن جلدا صفحہ الطبع سہيل لا ہور بحوالہ فضائل القرآن لابن الضريس)۔

نیز عکر مداور حسین بن ابی انحسن نے بھی اسی طرح بیان کیا ہے ملاحظہ ہو (الائقان جلدا' صفحہ ۱' بحوالہ دلائل الدہ ۃ امام بیھتی )۔

نیز کنزالایمان شریف میں بھی ان سورتوں کی تر تیب نزولی اس طرح کمی ہے: سور کا افرا غبرا سور ک نمبر ان سور کا مز مل نمبر ۲۰ اور سور کا مدشر نمبر ۲ ملاحظہ ہو۔ (صفح ۲۸۸ ۲۰۱۰ ۲۸۷ ۲۵ ۲۵ طبع چاند کمینی لا ہور)۔ اب سمح کے کہ حضور سیّد عالم ﷺ تور عوت الی اللّٰہ کا ما مورا گر چہ سور کا مدشر کی آیات کے ذریعہ فر مایا گیا حیث قال 'یا آیم الم مدشر قم فانذر '' پیار محبوب مد شر اب لوگوں کو سمجھانے کے لیے کمر بستہ ہوجاؤ۔ ( دوسرے دلاکل سے متعین ہے کہ ان آیات سے آپ کو خفیہ تبلیغ کرنے کا حکم دیا گیا جو تین سال تک رہا جس کے بعد آپ کو سور کا جرکی آیت فاصد ع ہما تؤ مر سے طل کر تبلیغ کرنے کا امر فر مایا گیا صرح بہ الشیخ ایساً۔ ( مدارج 'جلد ان خور )۔

لیکن نیپیں کہاس سے قبل آپ رسول نہ تھے بلکہ مرتبہ کر سالت آپ کوسور کا افسر ا کے نزول سے ہی حاصل تھا جس کی دلیل ہیہے کہ سور کا مید شر سے پہلے اتر نے والی سور کا میز مل اور اس سے پہلے نازل ہونے والی سور کُن میں آپ ﷺ کا بحیثیت رسول اللہ ذکر موجود ہے۔

چنانچ سورة مزمل شريف مي اللدتعالى كا ارشاد ب: "انا ارسلنا اليكم رسو لا شاهداً عليكم كما ارسلنا الى فرعون رسو لاً "\_\_

اعلیٰ حضرت نے اس کا ترجمہ اس طرح فرمایا ہے: بے شک ہم نے تمہاری طرف ایک رسول بھیجے کہ تم پر حاضر ناظر ہیں جیسے ہم نے فرعون کی طرف رسول بھیج۔ (کنزالایمان)۔ یہ سست سند بی اگر دیا یہ ای تفدید مدید دینہ دینہ ان خال ہیں کہ مصطفا بھیں

اس کے تحت رسو لاً شاہداً کی تنسیر میں حضرت صدرالا فاضل نے لکھا ہے: '' سیّد عالم محمد صطفیٰ ﷺ ( کنزالایمان مع خزائن العرفان ُ صفحہ ۲۱ کا آیت ۱۵ ٔ حاشیہ ۲۱ طبع لا ہور )۔

نیز سورہ ن میں ارشاد ہے: ام تسئلہم اجرا فہم من مغرم مثقلون اعلیٰ حضرت نے اس کے ترجمہ میں لکھا ہے: پاتم ان سے اجرت ما تکتے ہو کہ وہ چٹی کے بوجھ میں دبے ہیں۔

صدرالا فاضل نے تفسیر میں ککھاہے : ''رسالت کی تبلیغ کی''۔( کنزمع خزائن'صفحہے''آ یت ۲۶' حاشیہ ۴۵' طبع مذکور)۔

علادہ ازیں حضرت شخ محقق ارقام فرماتے ہیں کہ حضرت جریل ﷺ نے سور کا اقسر آکی آیات کے پہچپاتے وقت آپ ﷺ سے عرض کیا تھا: ''مر دہ با دتر ااے محمد کہ من جبر علی ایک وفدا مرا بتو فرستادہ است وتو رسول خدائی برین امت برجن وانس دعوت کن بقول لا اللہ الا اللہ ' جناب کومبارک ہو میں جبر ئیل ہوں مجھے اللہ نے آپ کے پاس یہ بتانے کے لیے بھیجا ہے کہ آپ اس امت کے مطفین جن وانس کے لیے خدا کے رسول ہیں۔ آپ نے کلم طیبہ کی دعوت دین ہے۔ ( مدارج اللہ ۃ ' جلد اس طیع نور یہ دخور یہ در حالیہ نے گز رد بہ جر ومدر وشجر مگر آ نکہ ہے گوید السلام علیك یا رسول اللہ ''۔

لیعنی اس کے بعد جرئیل الظلام آسان پر چلے گئے اور حضور مکہ (اپنے گھر) تشریف لائے اس وقت کیفیت میتھ کہ آپ کا گزرجس بھی پھر ڈیصلے اور درخت سے ہوتا تو وہ پکار کر کہتا ''السلام علیك یار سول اللہ '' یارسول اللہ میر اسلام قبول فرما ہے''۔ ملا حظہ ہو۔ (بدارج اللہ ق' جلد منفہ ۳ اطبع ندکور)۔

علاوہ ازیں سیحیح بخاری شریف وغیرہ میں ہے کہ سور کاق رأی آیتوں کے اتر نے کے بعد بچھ عرصہ تک مزید وی کا آنار کا رہااس وقت وی کے شدت شوق کے باعث حضور کی بے تابی کی کیفیت لائق دید ہوتی لیکن اس دوران جبریل النظری کا آنا جانا رہتا تھا جو حضور کو خوش کرنے کی باتیں کرتے اور عرض کرتے: ''یا محمد انگ رسول اللہ حقّا'' حضور ! آپ اللہ کے رسول برحق ہیں ۔ (مطّوة 'صفحة ۲۵ بحوال سیح بخاری۔ مدارج النوة فاری جلد ہ صفحة ۳۳ ۔ المعات فاری جلد ۴ صفحه ۱۰۵ ہے ۔

نیز شخ محقق لکھتے ہیں کہ آیات اقر اُ کے نزول کے وقت حضرت ورقہ بن نوفل ﷺ نے آپ سے عرض کیا تھا بشارت با دتر اا مے جمد انورسول خدائی' گواہی میدہم کہ تو آ ں پیغیبری کہیں الظلیٰ بشارت داد کہ رسولے بعد از من معوث خواہد شد کہ نام اواحمد است' ۔ یعنی حضور ! آپ کومبارک ہو آپ اللہ کے رسول ہیں۔ میں گواہی دیتا (اور آپ پر ایمان لاتے ہوئے کہتا) ہوں کہ آپ وہ ی رسول ہیں کہ جن کا نام احمہ بتاتے ہوئے حضرت عیلی الظلیٰ نے بیخوشخبری دی تھی کہ میرے بعد ایک رسول تشریف لائیں گے۔ (مارج الدوۃ' جلد اصفہ س)۔

ان دلائل سے میدامرر وزروشن کی طرح واضح ہوگیا کہ آیات اقد اُ کے آنے کے بعدا ورسور کامد ٹر کے

نزول سے قبل بھی حضور قطعاً مرتبہ کر سالت پر فائز نتھے یہی قرآن کا فیصلہ ہے اور یہی صحیح بخاری وغیرہ کی احادیث نیز کتب سیر میں مصرح ہے اور خصوصیت کے ساتھ حضرت شیخ محقق بھی اس کے قائل ہیں جس پر آپ نے متعدد تصریحات فرمائی ہیں۔

جس سے بیہ بات بھی کھل کر سامنے آگئی کہ مصنف تحقیقات کا حضرت شخ محقق اور دیگر علماء اسلام کی نسبت سے بیہ کہنا کہ وہ آیات علق کے نزول کے بعد حضور کی نبوت کے بالفعل ہونے سے اختلاف کرتے تھے۔ سخت جھوٹ ہے شدید افتر اء ہے اور بہتان عظیم۔

یہ بات ان کا مختار ہونا تو کجااس کی جانب انہوں نے ہلکا اشار دیکھی نہیں فر مایا اور جس چیز کو موصوف نے اپنے اس دعوے کی بنیاد بنایا ہے یعنی عدم صحابیت حضرت ورقہ کے قول کو حضور کی نبوت کے بالفعل نہ ہونے کوقر اردینا' وہ موصوف کی خودساختہ ہے جس کا باعث ان کی نافنہی نہ ہوتو مغالطہ آ فرینی ہے۔

جس کی تفصیل ہیہ ہے کہ حضرت شیخ محقق کی پیش کردہ اس مقام کی عبارات میں نبوت سے مراد ''رسالت' ' ہے نفس نبوت نہیں جس کی دلیل آپ کی وہ متعدد تصریحات ہیں جوہم نے ابھی پیش کی ہیں۔ بناءً علیہ'' مبادئ نبوت' کے الفاظ کا مفہوم ہے کلمل طور پرظہور دعوت رسالت کے زمانہ سے کچھ پہلے کے اوقات (اور وہ سور کہ مدثر کے نزول کا زمانہ ہے ) جس کی وضاحت حضرت شیخ کی انہی عبارات میں موجود آپ کے ان الفاظ سے بھی ہوتی ہے کہ''ورفتہ وفات یافت وزمانہ نظہور دعوت در نیافت' ۔ جس کا تر جمہ خود موصوف نے ریکھا ہے کہ حضرت ورقہ فوت ہو گئے اور نبی کریم بیٹ کی دعوت کے ظہور کا زمانہ نہ یا ''۔ (تحقیقات 'سوت ایم کی موجود آپ کے ان

لہذا حضرت ورقد کے متعلق حضرت شیخ محقق کی عبارت کے آخری جملہ: ''وزمان نبوت رادر نیافت' میں بھی نبوت بمعنی رسالت کا ملدا در آپ کے مذکور ہبالا جملہ کے مطابق زمانہ ظہور دعوت ہی ہے فض نبوت نہیں۔ لہذا اس تفصیل کے مطابق حضرت شیخ کی ( حضرت ورقد کی عدم صحابیت کے قول دالی ) عبارت کا معنی قطعی طور پر یہ ہوگا کہ چونکہ ان علاء کے نز دیک صحابی ہونے کے لیے زمانہ ظہور دعوت ( بالفاظ دیگر زمانہ رسالت کا ملہ ) کو پانا بھی شرط ہے جو حضرت ورقد میں مفقو د ہے اس لیے ان کے بیان کردہ اس اصول کے باعث دہ صحابی قرار نہیں پاتے۔ حضرت شیخ نے بھی اس کی صراحت فرمادی ہے کہ ان کے بیان کردہ اس اصول کے دعوت کی شرط کا نہ پایا جاتا ہے ( عبارت انھی نے بھی اس کی صراحت فرمادی ہے کہ اس بحث کی بنیا دزمانہ ظہور باعث دہ صحابی قرار نہیں پاتے۔ حضرت شیخ نے بھی اس کی صراحت فرمادی ہے کہ اس بحث کی بنیا دزمانہ ظہور دعوت کی شرط کا نہ پایا جانا ہے ( عبارت انھی آ رہی ہے )۔ الغرض اس میں حضرت ورقد کی عدم صحابیت کا قول کرنے والوں کے زد دیک ان کے اس قول کی ان کے میں منو کی کی خول کی بنیا دن مانہ خلہور ان کا مقرر کر دہ مذکورہ اصول کی مذکورہ شرط ہے دینہیں کہ معاذ اللہ شم معاذ اللہ حضور اس ولی کی ان کے اس قول کی ان کا مقرر کی دی کی نیا دی کی ہیا دی کر دادی ہے کہوں کی دو ہوں کے اس کے ان کے بیان کردہ اس اصول کے دعوت کی شرط کا نہ پایا ہوں کے دعورت شی کے مصر کی ہی کہ معاد دی ہوں ہوں کے دی کی میں دو میں کہ میں معنی دی میں دو ہوں کی ہی کہ معاد اللہ میں معلی دی کی میں دو کو کی میں دی دی کہ ہوں کی ہی دو کی ان کے اس قول کی بنیا د

نبوت سے بھی خالی تھے جس کی وجہ سے حضرت ورقبہ صحابی نہ بن سکے۔ یم وجہ ہے کہ حضرت شیخ نے حضرت ورقبہ کا عندالمحدثین صحابی ہونے کا ذکر بھی بڑے اہتمام سے کیا بلکہ پیبھیصراحت کے ساتھ لکھا ہے کہ بعض علاء نے حضرت ورقبہ کوصرف صحالی ہی نہیں بلکہ سب سے پہلا مسلمان بھی قرار دیا ہے۔حضرت شیخ کےلفظ ہیں : '' آئنکہ درقہ صحابی تواں گفت خلاہ رتعریف صحابی کہ کر دہ اند من رأى النبي مؤمنا به صاوق است بروے وظہور دعوت درال شرط نكر دہ اند' (مدارج النوۃ 'جلد ۲'صفحہ ۳۳)۔ نيز ''بر مذہب محد ثين در نبوت تبليغ وانذ ارشرط نيست''۔( مدارج الدو ة 'جلد ۲'صفحه ۳۵)۔ نيز' واين مند داورا درصحابه ذكركرد داست' \_ (مدارج النو ة' جلد ۲'صفحه ۳۳) \_ نيز "وبعض كفتدانداول من اسلم ورقه بن نوفل است .. (مدارج الدوة جلد "صفحه ٢٢)-ان سب عبارات کا خلاصہ بیہ ہے کہ محدثین کی بیان کر دہ تعریف صحابی کے مطابق حضرت ورقہ صحابی ہیں۔جنہیں ابن مندہ محدّث نےصراحۃ صحابی کہا ہے۔ نیز بعض علماء نے توییہاں تک فرمایا ہے کہ حضرت درقہ ''اول من اسلم'' کی شان کے حال ہیں یعنی سب سے پہلے اسلام لانے کی سعادت انہیں حاصل ہوئی۔اھ۔ اس کی مزید تائید حضرت شیخ محقق کی حضورام المومنین خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے متعلق اس عبارت سے بھی ہوتی ہے' آ پ ارقام فرماتے ہیں۔جہور برآ ننداول آ ں علی الاطلاق ام المؤمنین خدیجہ است کہ چوں آمد آنخضرت 鶲 از حراد خبر دادادرا از نزول وی ایمان آ دردو تصدیق کردواستد لال کرد برصدق وے دا تباع نموذ بعداز وے اول داسبتی ابوبکر صدیق است یعنی جمہور علاء کا عند تیہ بیہ ہے کہ مطلقاً سب سے پہلے اسلام لانے والی حضرت ام المؤمنین خدیجہ رضی اللَّد عنہا ہیں جس کی دلیل سہ ہے کہ غارِ حِرامیں اتر نے والی وحی کی خبر سب سے پہلے حضور نے انہیں دی تھی جس پر وہ ایمان لائیں اور نہ صرف میر کہ انہوں نے بھر پور طریقہ سے آپ کی تصدیق کی بلکہ آپ کے تیج ہونے کے دلیل بھی قائم کیے اور آپ کی اتباع کی۔ ام المؤمنین کے بعداس میں سب ہے اول اور سب سے سبقت لے جانے والے حضرت ابو بکر

صديق بين - ٢٠ (مدارج اللوة 'جلدة' صفحه ٢٠)-

الحل : اگر مبادی نبوت کے الفاظ کا وہی مطلب ہو جو مصنف تحقیقات نے بز ورکشید کر کے ورق سیا ہی ک کی ہے کہ حضرت شیخ محقق اس موقع پر آپ ﷺ کی بلفعل نبوت کے قائل نہ تھے اور یہی ان کا مختار تھا (معاذ اللہ) تو حضرت شیخ نے اسی زمانہ میں ایمان لانے کی بنیا د پر حضرت خدیجہ کوعلی الاطلاق سب سے پہلی مؤمنہ کس بناء پر قرار دیا اور اے جمہور کا مذہب کیونکر بتایا جب کہ 'نیہ مبادی'' تو حضرت ورقہ کے نوٹس میں

لانے سے بھی پہلے کے ہیں۔ بہر حال عدم صحابیت ورقہ کے قول کی بنیا دور حقیقت زمانۂ ظہور دعوت کو پانے کی شرط کا نہ پایا جانا ہے جو صحابیت کے لیۓ ان کے نز دیک لازم ہے اور ان کے طور پر حضرت ورقہ میں مفقو دہے۔ مصنف تحقیقات نے جس چیز کو حضرت ورقہ کے صحابی نہ ہونے کی بنیا د بنایا تھا یعنی حضور کو اس وقت بالفعل نہی نہ ماننا' حضرت شیخ محقق نے اسی زمانہ کی نبوت کو بنیا د بتا کر اس سے حضرت ام المومنین کا صحابی ہونا ثابت فرمایا اور اسے مذہب جمہور بتایا ہے' پس سیح جن پہ تکہ یو تا کو اور سے تو اور سے نظر ان کے شرط کا نہ پایا جاتا ہے

فوت محمولاً: حضرت درقد کی صحابیت کی کچھ بحث باب ہشتم میں ''شہادات بحراظ پر اعتراضات کے جوابات' کے زیر عنوان بھی گز رچکی ہے جس میں حضرت مفتی احمد یا رخان علیہ الرحمة کا حوالہ بھی پیش کیا جا چکا ہے کہ ان کی عدم صحابیت زمانۂ ظہور دعوت کو نہ پانے کی وجہ سے ہے۔ حضرت قبلہ استاذی الکریم دامت برکاتہم کی کتاب باز اپر عطافر مودہ تقریف طبیل میں اس کی نہایت نفیس بحث دیکھی جاسمتی ہے۔

**فوٹ مجمولاً**: حضرت صدیق اکبر ﷺ کی علی الاطلاق اسبقیت داولیت فی الاسلام کے لیے بیددلیل پیش کی جا تکتی ہے کہ دہ آپﷺ پراس زمانہ سے دل سے ایمان رکھتے تھے جب انہوں نے حضور کی غلامی میں سفر کے دوران راہب کی گواہی سنی کہ تسم بخدا بیاللہ کے نبی ہیں۔اس دفت آپ کی عمرا ٹھارہ برس تھی (و قد مرّ فیما مرّ) فافھہ

و فر المحركة: بيش كرده عبارت مدارج (جلد ٢ صفي ٣٢) مي ب من يس دير شدور قد وفات يافت ، جو مهو كتاب من ب كيونكد بيالفاظ حديث كا ترجمد ب - حديث كے لفظ مين ' نئم لم ينشب و رقة ان تو فى ' ، جن كا ترجمة حفرت شخ نے بيكيا ب يستر درنگ ندكردور قد كه ميرانيده شد ' (اشعه جلد ٣ صفيه ٥٠٩) -

لیکن '' حضرت شیخ الحدیث' نے انہیں برقرار رکھتے اور قبول کرتے ہوئے ریز جمہ دوجگہوں پرلکھ دیاہے کہ ''بہت دیر ہوئی کہ حضرت ورقہ فوت ہو گئے''۔ (تحقیقات 'صفحہ ۲۲ نیز صفحہ ۲۲ انحوہ )۔ یعنی دیر نہ ہوئی کو'' دیر ہوئی'' ،ہی نہیں ''بہت دیر ہوئی' بنادیا۔ اس طرح جس چیز کور دکرنا چاہتے تصاسی کو مان بیٹے۔ دیر نہ ہوئی کا مطلب ہے جلد وفات ہوئی جب کہ بہت دیر ہوئی کا مفہوم ہے کہ انہوں نے وہ زمانہ بھی پایا جوان علاء کے نزدیک شرط صحابیت ہے۔ فیا للع حب۔

مقال المبر ۲۲ (آیات علق سے نبوت ملی آیات مدر سے رسالت جس کا مطلب قبل جالیس سال نہ نبی نہ رسول) **کارگ**ز

**الآلؓ** : نبوت اقر اُسے ثابت نزول اکتالیسویں سال تو لامحالہ عمر کے اسی حصہ ہی میں نبوت جیسے کہ رسالت کا حصول عمر کے تینتالیس سال بعد (ملخصاً بلفظہ )۔

ملاحظه جو (تحقيقات صفحه ١٥٢ ) نيز تحقيقات صفحه ١٥ از علامه برزخى بحواله جوا برالمحار جلد سفحه ٢ ٢ ) . حضرت شيخ محقق فرماتے بيل: '' بعضے گفته اند كه نبوت آنخضرت متقدم است برسالت و مصلى الله عليه وسلم و بر فد جب محدثين در نبوت تبليغ وانذ ارشرط نيست ونز ول وى برائي تحييل نفس كافى است چنا نكه سور مُ اقر أبرائي تعليم وتحييل و منازل شدوآل نبوت است بعدازال نازل شدسور مُ ينايها المد شر برائي تربيليغ وانذ اروايں رسالت است ' - (مدارج ' جلد ۲ صفحه ۲۵ ) - (تحقيقات صفحه ۱۲) -

علامة ركشى الحي كتاب البربان فى العلوم القرآن مي فرمات مين: "قيل اول مانزل للرسالة يايها المدثر وللنبوة اقرأ باسم ربك "تحقيقات صفحا (٣٩ طبع ثانى)\_

اجاب:

یشخ الاسلام عینی رحمة اللہ علیہ کی اس عبارت میں''نبوت'' سے مراد بھی رسالت ہی ہے جوایک خاص مقصد کے لیۓ بولا گیا ہے جو بیہ ہے کہ آیات اقر اُکےنزول سے ف اصد ع ہما ہؤ مر کی آ مدتک کا عرصہ (جو تین سال ہے )عدم اعلان نبوت کا زمانہ ہے یعنی اس میں سیّد عالم ﷺ نے خفیہ تبلیغ فرمائی کیونکہ کھل کر تبلیغ کا آپ کوحکم داذن نہیں دیا گیا تھا اس کے بعد کھل کر تبلیغ فرمائی۔ادر بیا مرخود مصنف یتحقیقات کو بھی تسلیم ہے۔ملاحظ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

مو (تحقيقات صفحة ١٢٣)\_

الغرض يہاں نبوت سے مرادیمی رسالت ہی ہے نفس نبوت نہيں کہ وہ پہلے سے حاصل تھی (بدلیل کنت نبیا الخو غیرہ) ۔ اور پیکض' زمانۂ خفیۃ بلیخ' اور' زمانۂ علان یہ بلیخ' میں فرق کرنے کے لیئے ہے ورنہ مقام رسالت پر آپ آیات علق کے ملتے ہی فائز ہو گئے کیونکہ مید آیات کتاب اللہ ( قر آن ) کا حصہ ہیں اور قر آن معجزہ ہے اس طرح سے رسالت کے شرائط پائے گئے جو حسب تصریح بعض محققین' کتاب' اور عندالا خرین معجزہ' بھی ہے۔ اس طرح سے رسالت کے شرائط پائے گئے جو حسب تصریح بعض محققین' کتاب' اور عندالا خرین دہ معجزہ' ، بھی ہے۔ اس طرح سے رسالت کے شرائط پائے گئے جو حسب تصریح بعض محققین' کتاب' اور عندالا خرین در معجزہ' ، بھی ہے۔ اس طرح سے رسالت کے شرائط پائے گئے جو حسب تصریح بعض محققین' کتاب' اور عندالا خرین در معجزہ' ، بھی ہے۔ اس طرح سے رسالت کے شرائط پائے گئے جو حسب تصریح بعض محققین ' کتاب' اور عندالا خرین در معجزہ' ، بھی ہے۔ اس لیے بعض اہل تحقیق نے ان دونوں ادوار میں سے پہلے کے لیے' ' مرتبہ' رسالت' اور در مرے دور کے لیے' ' رسالت کاملہ' کی اصطلاح مقرر فرمائی۔ الغرض پہلے حصہ کا دور رسالت ہونا قطعاً متفق علیہ ہم سے لیے نبوت کالفظ حسب بالا دونوں ادوار میں فرماتے ہیں : '' جب سرور عالم کھی پر غار بر ال شریف میں آ میتیں اقر اشریف کی نازل اور حضور کو نفسیا۔ رسالت میں اس میں کے لیئے ہے۔ میں مقام میں پر عار بر ا

وصف: اعلیٰ حضرت کار یحوالہ تحقیقات طبع اول صفحہ ۲۷ طبع ثانی کے صفحہ ۹ اور صفحة خریر بھی نقل کیا گیا ہے جس میں میتر نف بھی کی گئی ہے کہ' یہاں رسالت سے مراد نبوت ہے''۔و لا حول و لا قوۃ الا باللہ العلی العظیم۔ اعلیٰ حضرت کے والد ماجد پہلی وحی کے متعلق لکھتے ہیں کہ' یہاں تک کہ آپ مرتبہ رسالت سے مشرف ہوئے''۔( سردرالقلوب'صفحہ ۳)۔

نیز لکھتے ہیں کہ : جس روز آپ پیغیبر ہوئے صدیق اکبر سے فرمایا میں پیغیبر ہوا۔ عرض کی میں ایمان لایا''۔ (سردرالقلوب'صفحۃ٨٨انوار جمال صفحۃ٨٨) (پیغیبررسول کا ترجمہ ہے)۔

نیز فرماتے ہیں: ''پھر سورۂ مدثر کی پانچ آیتیں نازل اورر سالت کا ملہ حاصل ہوئی''۔ (سردرالقلوب' سنحہ ۳) بہر حال ائمہ ُ شان کے حسب تصریحات زمانۂ نزول آیات اقر اُ کے متعلق استعال کیا گیا لفظ نبوت' رسالت کے ہی معنی میں بے نفس نبوت کے معنی میں نہیں۔ و الحمد لللہ۔

اس کی پچھنفسیل مغالطہ نمبر ۲۲ کے جواب کے ضمن میں بھی دیکھی جاسکتی ہے جس میں آیات علق کے نزول کے زمانہ کا قرآن دسنت کے دلائل سے زمانۂ رسالت ہونے کا ثبوت پیش کیا گیا ہے۔

# فرق خدكوره كالجومة الاحديث موقف والتريش حديث المام كالمتى مياض والاعلى المقارى:

زمانۂ خفیۃ تبلیغ اور زمانۂ مابعد میں فرق کرنے کے لیۓ اول کونبوت اور ثانی کورسالت کے عنوان سے یا د

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کرنے کی وضاحت اس سے بھی ہوتی ہے کہ محابی جلیل حضرت انس بی نے فرمایا: ''ف اق م محکة عشر سنین ''علامہ قاری نے اس کے تحت فرمایا ''ای بعد البعثة ''لعنی بعثت کے بعد آپ بی مکہ میں دس سال رہے۔ ملاحظہ ہو (شائل تریزی شرح القاری جلدا صفحہ ۱۲)۔حالانکہ مکتۃ المکرّمۃ میں بعثت کے بعد آپ بی تیرہ سال رہے۔

علاوہ ازیں امام قاضی عیاض نے حضرت ابن عباس اور سعید بن المسیب کے حوالہ سے بید روایت حکایت فرمائی که 'انه ﷺ بعث علی رأس نلٹ و اربعین سنة ''لینی آپﷺ کی بعثت تینتالیس برس کی عمر شریف میں ہوئی (جمع الوسائل جلدا صفحہ ۱) حالانکہ حسب بیان جمہورا تمہ شان آپﷺ کی بعثت حیالیس سال کی عمر شریف میں ہوئی۔

علامہ علی القاری نے مذکورہ روایت انس کے بارے میں فرمایا کہ تیرہ سال کی بجائے دس سال ذکر کرنے سے مقصود مدیمے کہ تین سال کی بعثت جواقر اُسے ہوئی مابعد کے حصہ سے مختلف ہے جو مدثر کے نزول کے بعد کا ہے ( فرمایا )القاء کسر والامعن بھی ہوسکتا ہے۔

الغرض آیات علق کے بعد کے زمانہ کونبوت اور مدتر کے بعدوالے عرصہ کور سالت سے تعبیر کرنا دونوں میں یک گونہ فرق کی بنیاد پر ہے جب کہ یہاں بھی ''نبوت'' بمعنی رسالت ، می ہفس نبوت ہر گز مراد نہیں اور بہترین تعبیر وہ ہے جو دالد ماجد اعلیٰ حضرت رئیس کم تعلمین مولانا نقی علی خان رحمۃ اللہ علیہ نے فرمائی کہ حصہ اول کے لیے رسالت اور حصہ ثانی کے لیے رسالت کا ملہ کے الفاظ استعمال فرمائے۔ یہاں نبوت بمعنی رسالت ہونا قر آن وحدیث کے دلائل سے ثابت ہے۔ تفصیل مغالطہ نمبر رد میں ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔

موالد فی حق الد می اور کوشی نبوت' ) کارلان علامه این المنیر نفر مایا: کانت مقدمة النبوة فی حق النبی الفار ترامی کوششینی اختیار کرنا نبی علیہ الصلاة والسلام کے حق میں آپ کی نبوت کا مقدمه تھا۔ (فتح الباری جلدا صفحہ ۲ عدة القاری جلدا صفحہ ۱۷ ۔ علامہ خطابی فرماتے ہیں: وہی من جملة المقدمات التی ار هصت لنبو ته و جعلت مبادئ اسطله ورها گوشینی ان مقدمات سے جو آپ کی نبوت کے لیئے بنیا داور اس کے طہور کے لیئے اساس بنائے گئے تھے۔ (عدة القاری جلدا صفحہ ۲)۔

یشخ محقق نے فرمایا: ''ورقہ بن نوفل اقرب باشد باطلاق اسم صحابی کہ درمبادی نبوت بود حضرت درقہ بن نوفل صحابی کہلانے کے زیادہ حق دار ہوں گے کیونکہ ان کو آپ کی زیارت کا شرف نبوت کی ابتداءاور آغاز میں حاصل ہوا۔ (مدارج مجلد ۲۰ صفحہ ۲۲)۔''مبادی احوال' (اطعہ ٔ جلد ۲ صفحہ ۵۰۹)۔ (تحقیقات صفحہ ۱۵۰٬۱۳۹ نے زصفحہ ۱۳۹٬۱۳۸)۔

الجماب:

ان عبارات میں لفظ نبوت <sup>ن</sup>فس نبوت کے معنیٰ میں نہیں کیونکہ وہ آپ ﷺ کودیگر دلائل کی روہ پہلے سے حاصل تھی (کہا قال ﷺ کنت نبیا و آدم بین الروح و المحسد ) بلکہ یہاں نبوت بمعنی رسالت ہے جس کے لیۓ علامہ خطابی کی عبارت میں ظہور کی قید موجود ہے تو معنیٰ یہ ہوگا کہ غارِ جرامیں آپ ﷺ کی خلوت آپ کی نبوت (رسالت) کے ظہور کا پیش خیمہ بن گئی۔

یہ معنی نہیں کہ خلوت کی وجہ ہے آپ نبی ہے کیونکہ اس کا مطلب یہ ہے گا کہ نبوت کسبی ہوتی ہے جو ریاضت سے حاصل کی جاسکتی ہے جو غلط ہے کیونکہ نبوت وہبی چیز ہے کسی نہیں یعبارت شیخ محقق میں نبوت کا سمعنی رسالت ہونا قطعی بات ہے کیونکہ اس میں حضرت ورقہ کی آپ سے جس ملا قات کا ذکر ہے وہ سور دُاقد اُک آیات کے نزول کے بعد ہوئی تھی جب کہ وہ دیگر دلاکل کے علاوہ خود نص قر آنی کے مطابق زمانۂ رسالت ہے اللہ تعالیٰ نے اسی زمانہ میں فرمایا تھا انا ار سلنا الیک مرسو لا شاہداً علیک م الآیة کہ کس تفصیل مغالطہ نمبر کے رومیں دیکھی جاسکتی ہے۔

پس معنی میرہوگا کہ حضرت ورقہ کی آپ ﷺ ہے ملاقات دوررسالت کے بالکل شروع میں ہوئی بناءً

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

علیہ وہ صحابی کہلانے کے زیادہ حق دار ہوں گے لیکن علماء کے ایک طبقہ نے صحابیت کے لیے زمانۂ ظہور دعوت کو پاٹا شرط کیا ہے اس لیے ان کے حسب اصطلاح حضرت ورقہ صحابی نہیں۔ الفرض" مبادی نبوت" وغیر ہا کے الفاظ بھی مصنف تحقیقات کے موقف کی دلیل نہیں بلکہ ہماری دلیل میں۔ و المحمد مللہ علی ذلك۔

مقالط قبر ۲۷ (از کلمات قبل نبوت و بعد نبوت ) **کاملاً** نه منصف تحقیقات نے مختلف کتب کے'' قبل وبعد نبوت'' کےالفاظ سے بھی استدلال کیا ہے۔خلاصہ حسب ذيل ہے: پیش از نبوت (اعد جلد<sup>۳</sup>٬ صفح۵۳۳٬ مدارج جلدا٬ صفح۸٬ مدارج جلد۳٬ صفحه۳۱) **بعد از اختصاص واص**طفاء به نبوت ورسالت (مدارج جلدا صفحه ۱۸) ... اقام بمكة بعدالنبوة ثلث عشر سنة (تهذيب نووى جوابراليحار طدا صفير ١٩٢)\_ و بمكة قبل النبوة اربعين سنة (شرحمسلمجلد "صخم ٢٢٠)\_ حضرت قاسم کے متعلق فرمایا: ولد قبل النبوۃ حضرت عبد اللہ کے متعلق فرمایا: لانہ ولد بعد النبوۃ (جوابرالبجارُ جلدا صفحة ١٩)\_ ان النبي قبل النبوة (نبراسُ صخما٢٢ ـ شفاءجلدا صفحه ٥٨) ـ والانبياء عليهم السلام قبل نبوتهم (شرح مواقف صفحه ٢٢ ـ زرقاني جلده صفحه ٢٣٢ ـ مطالع ا المسر ات صفحة ٢١٢ حجة الله على العلمين صفحة ١١) -ودرجة الانبياء قبل النبوة (زرقاني شرح موابب جلدة صفحة ٢٣٢) ـ اما قبل النبوة (فوار الرحموت جلد الصفحة ١٠٠). جوبات خلاف عادت قبل نبوت ظامر مو (بهايشريعت جلدا صفير ٢٢ - شفاء جلدا صفح ٥٨) مسامره صفحه ٢٢٢ "نبوت سے يہلخ" - " قبل حصول نبوت " (بہا رشر بعت جلد ا صفحه ٣ شفاء جلد ا صفحه ٥٨) حضرت عبداللَّہ ابی الحمساء نے فرمایا میں نے سرکا رعلیہ السلام ہے آپ کو نبوت ملنے سے پہلے الخ (ابوداؤد خصائص وغیرہ)۔ بینبوت سے یا پنج سال پہلے کی بات ہے (مجمع البحارُ جلدہ صفحہ ۲۲۲ علامہ طاہر بابت تقمیر کعبہ)۔ قریش آ پ کونبوت سے پہلے امین کے لقب سے یا وکرتے تھے۔ (مقالات کاظمی جلدا صفحہ ۸۱)۔ نبوت سے حید ماہ ہل ہی سیچ اور داضح خواب دیکھنے لگے تھے۔ (مقالات کاظمی جلد اصفحہ ٨١)۔ قبل از نبوت \_ (المعتقد 'صفحة ۱۰٬۵٬۱۰۳) \_ نبی پاک ﷺ نبوت سے پہلے بھی اور نبوت کے بعد بھی معصوم متھے۔ ( شرح فقدا کبڑ صفحہ \_(

نبوت سے مل نبوت سے پہلے (روح المعانی تحت و ما ينطق عن الهو ي بس )\_ يسمونه قبل النبوة الامين (شفاءجلدا صفحه١٨)\_ و بمكة قبل النبوة (الي) بمكة بعد النبوة (مظهرئ طِدةُ صفحه١٥)\_ملاحظه بو-(تحقيقات صفحه، ١ حيت قال: اگرا غازولادت ، بی نبی تصور ' بیش از نبوت ' ابتدا ، انتهاء پر استدلال ' اور معصوم پیش از نبوت وبعداز دے'' کیوں فرمایا؟ الجاب: ان سب عبارات میں نبوت سے مرادنفس نبوت نہیں بلکہ ظہور نبوت ٰ بعثت ٔ رسالت اور دحی جلی ہے جن میں سے کوئی بھی نفس نبوت کے منافی نہیں۔جس کی وضاحت خود ان علاء سے ثابت ہے جسے خود مصنف تحقيقات في بحق نقل كياب أبعض فقول ملاحظه بون: مدارج النبوة جلد المصفحة اللائمين يشخ محقق في فرمايا: "ظهور نبوت" (تحقيقات صفحة ١٧) زرقانى شرح مواجب جلدة صفحه ٢٤ "قبل دعوى الرسالة " (تحقيقات صفحه ٢٣٦ ٢٣٢) ـ اثبات النوة قصفحة الميخ مجدد: متقدمة على دعوى النبوة (تحقيقات صفحه ٢٢٧) . تمهيدامام ابوشكورسالمي صفحه 20: قبل ظهور النبوة فبل الدعوى (تحقيقات صفحه ٢٣١٢٢٣) ـ تفسير بيرللرازى جلداا صفحه ٢٠٨ قبل البعثة (تحقيقات صفحه ٢٧٦) حاشیهالاستمد ادصفحه • ۱۵٬ مفتی اعظم مندمولا نامصطفیٰ رضا خان : قبل از وحیٰ پیش از وحی (تحقیقات ٔ صفحة ٢٢).

الغرض ان الفاظ سے نفس نبوت كى فى برگز برگز تابت نبيل ہوتى۔ مزيد اس كا جزئيد ليجتے۔ امام ابوشكور سالمى جن كى نقابت وامامت فى العلم كومصنف تحقيقات نے برحوالہ سے تسليم كيا ہے۔ آپ فرماتے بيل: ''لان النب كان نبيا قبل البلوغ و قبل الوحى كما انه نبى بعد الوحى و بعد البلوغ و الدليل عليه قوله تعالى فى قصة عيسى عليه السلام و كان فى المهد صبيا و جعلنى نبياً الخ''۔ الماء و الطين''۔

نیز''وقال اهل السنة والحماعة ان الانبیاء صلوات الله علیهم قبل الوحی کانوا انبیاء معصومین واحب العصمة والرسول قبل الوحی کان رسولا نبیا مأمونا الخ۔ ولان النبوة امر ثـابت قبـل الوحی لیحن نبی بلوغ کی عمرکو پنچنے نیز وحی جلی کے اترنے سے پہلے بھی نبی ہوتا ہے جیسا کہ بلوغ اور دحی کے بعد نبی ہوتا ہے کیونکہ نزول دحی سے پہلے انبیاء علیہم السلام کی نبوت ایک حقیقت ثابتہ ہے جس کی دلیل قصہ عیسی الطّخ میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے کہ انہوں نے بالکل بحین کی عمر میں کہا تھا کہ اللہ نے محصن بنایا ہے۔

نیز حدیث شریف میں ہے: رسول اللہ ﷺ ہے پو چھا گیا آپ نبی کب سے ہیں؟ فرمایا: اس دور سے کہ ایکی شریف میں ہے: رسول اللہ ﷺ کہ ابھی آ دم الظین کی ایک میں ہے اور ایک دور ہے کہ ابھی آ دم الظین کی ایک میں ایک میں اور ایک دور ہے کہ ابھی آ دم الظین کی میں ہے اور کہ دور ہے کہ ابھی آ دم الظین کی میں ہے کہ میں ہے: رسول اللہ بھی ہو۔ ( تمہید صفحہ ۲ کہ ۲ کہ دور کے میں میں ہے کہ میں ہے کہ میں ہوں کے میں ہو کہ میں ہے کہ میں ہے ا

بلکہ اسی تنہید میں یہ بھی فر مایا کہ جو نبی کو قبل بلوغ قبل وحی جلی بحین میں نبی نہ مانے وہ قرآن کی روسے ایسا کا فر ہے کہ جس میں تأ ویل د تعریض کی بھی گنجائش نہیں (بی عبارات باب اول میں تمہید مترجم اردواز قلم خلیفہ اعلیٰ حضرت ابوالبرکات سید احمد رحمۃ اللہ علیہ کے حوالہ سے مفصلاً پیش کی جا چکی ہیں )۔ان عبارات میں قبل الوحی اور بعد الوحی کے الفاظ اس امرکا قرینہ ہیں کہ' قبل السنبو ۃ''اور' بعد النبو ۃ ''کے الفاظ میں نبوت مراد سے دحی جلی ہے۔

خلاصہ بیر کہ نبی چونکہ ہمیشہ نبی ہوتا ہے جس پرامام سالمی کی بیدتصریحات شاہد عدل ہیں۔ نیز مغالطہ نمبر ۲۸ کے ردّ میں'' مدت نبوت ۲۳ سال'' کی توجیہ میں واضح ہو چکا ہے کہ اس میں نبوت سے وحی جلی اور بعثت ورسالت نیز ظہور واظہار نبوت ہے۔

ہناءً علیہ'' قبل نبوت''اور''بعد نبوت'' کا صحیح مطلب ہے وحی جلی سے پہلےاور۔ بعثت سے پہلےاور بعد نیز ظہوروا ظہاراورا علان نبوت سے پہلےاور بعد۔اس سے نفس نبوت کومراد لینا قطعاً درست نہیں کیونکہ اس سے بے شارآیات اورا حادیث کا انکارلا زم آئے گا جو خلاہر ہے کہ کفر ہے۔(و العیاد باللہ من الکفر و اهلیہ )۔

**مفاللہ قبر ملا** (خوارق قبلیہ کوار ہاص (بنیاد نبوت) کہا جاتا ہے جوعد م نبوت کی دلیل ہے ) **کاملاً** صاحب تحقیقات نے اپنی اس کتاب میں مختلف مقامات پر کچھ حوالہ جات پیش کیۓ ہیں جن میں یہ مٰد کور ہے کہ سیّد عالم ﷺ سے جلینے خوارق قبل از اعلان نبوت ظاہر ہوئے انہیں ار ہاصات کہا جاتا ہے جب کہ ار ہاص کا معنٰی ہے بنیا درکھنا جس کا مطلب ہیہ ہے کہ وہ امور نبوت کے لیۓ بنیا دینائے گئے جس سے موصوف نے بیداستدلال پیش کیا ہے کہ اگر آپ ﷺ آغاز ولادت سے ہی نبی تیے تو چالیس سال بعد ار ہاص کی کیا ضرورت تھی (ملیضا)۔

پیش کی گئی تمام عبارات کانقل کرنا نیز ان پر فرداً فرداً کلام کرنا موجب طوالت ہے اس لیے صرف ان کے حوالہ جات پر اکتفاء کرتے ہوئے دیگر مباحث کو چھوڑ کر محض نفس مسئلہ کے حوالہ سے جواب پیش کیا جاتا ہے۔ ملاحظہ ہو: (تحقیقات صفحہ ۵۵'۵۵'۵۵'۲۲۲'۲۲۸'۲۲۸' ۲۵۸'طبع ثانی صفحہ ۲۸۲'۲۸۳' طبع ثانی بحالہ عنه کیا دائر مح القاری جلدا' صفحہ ۲ ۔ بہار شریعت جلدا' صفحہ ۳۵ الشفاء جلدا' صفحہ ۵۸ ۔ مسامرہ للا مام ابن الہما مصفحہ ۳۲۲ ۔ روح المحانی تحت الم فشرح۔ منح الباری صفحہ ۹ ۔ شرح الشفاء خان محفہ ۵۵ ۔ المفہم شرح مسلم ' صفحہ ۱۹۲' ۲۵'۲ ۔ راحل الفران للا مام الجا م جلد اصفحہ ۱۱ ۔ موجہ ۹ ۔ شرح الشفاء خان محفہ ۵۵ ۔ المفہم شرح مسلم ' صفحہ ۱۹۵' ۲۵'۲۰ ۔ ۲۵'۲ ۔ روح المحانی تحت الم م جلد اصفحہ ۱۱ ۔ موجہ ۹ ۔ شرح الشفاء خان موجہ ۵۵ ۔ المفہم شرح مسلم ' صفحہ ۱۹۵'۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ موجب الفر آن للا مام الجام ا

الجاب:

ار ہاصات کی اصطلاح احوال نبوتیہ کوان کی مختلف کیفیات کو کمو ظرر کھ کر محفوظ رکھنے کی بنیاد پر مقرر کی گئی ہے یعنی معجز ات قبلیہ (جواعلان نبوت سے قبل رونما ہوئے)۔ان کے فی نفسہ معجز ہ ہونے کی نفی کے لیے ہر گر نہیں کیونکہ ریبھی معجز ہ کی قسم ہیں (تھما فی المہ حلد الثانی من المدارج للشیخ المہ حقق)۔ نیز علامہ سیوطی نے خصائص جلد اول میں انہیں معجزات ہی کے عنوان سے ذکر فرمایا ہے جب کہ اصطلاح مقرر کرنے پر کوئی پابندی نہیں ہے جس کی واضح مثال ہیہ ہے کہ علماء نے اعلان نبوت کے بعد کے معجزات کے لیے بھی مختلف تعبیرات فرمائی ہیں مثلاً ہوتے دی (چیلیج) کے ساتھ رنہ ہوا سے اس

بعض نے علامت کا نام دیا اور جو تحدّ می کے ساتھ ہوا سے معجز ہ کہتے ہیں۔ملاحظہ ہو (شرح شفاءخفاجی جلدا'صفحہ ۵۵' شرح قاری جلدا'صفحہ ۹۵)۔

اب اس کا بیہ مقصد نہیں ہے کہ جوتحدی کے بغیر ہووہ معجزہ ہی نہیں یا جس نبی ے ظاہر ہوا معاذ اللّٰہ دہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

پورانبی نہیں بلکہ وہ محض بیک نوع فرق کی بناء پرایک اصطلاح ہے۔ اسی طرح ارباصات کی اصطلاح بھی محض اعلان نبوت کے بعدوالے مجزات سے امتیاز قائم کرنے کی غرض سے ہے جن کی وجہ تسمیہ بیہ ہے کہ چونکہ وہ اعلان نبوت سے پہلے تقریباً متصلاً (ماضی قریب میں )ظہور پذیر ہوئے جب کہ ممارت کی بنیاد بھی عمارت سے پہلے ہوتی ہے اس لیے اسی مناسبت سے انہیں ارباصات کا نام دیا گیا اور پیشبیہ من کل الوجوہ نہیں۔

لیکن بیسجھناغلط ہے کہ بیدواقعات نبوت کی بنیاداس معنی میں ہیں کہ انہی کی وجہ سے نبوت وجود میں آئی کیونکہ حضور کی نبوت پہلے سے موجودتھی (بدلیل کنت نہیا الخ)۔

پھر وہ خوارق نبوت ہی کی وجہ سے ظاہر ہوئے اس وجہ سے بھی نبوت کا پہلے سے ہونا واضح ہوا۔ ار ہاصات کے تاسیس نبوت ہونے کا خلاصۂ مفہوم ہے نبوت کے اظہار سے پہلے وقتاً فو قتاً خوارق ظاہر کرکے اس کے ظہور کے لیۓ راہ ہموار کرنا یعنی یک دم ظاہر کرنے کی بجائے کہ لوگوں کو تخت حیرت کا سامنا کرنا پڑے انہیں خوگر کرنے کے لیۓ پہلے امور خارقہ کو ظاہر کرنا پھر مقرر دونت پر نبوت کو ظاہر کرنا۔

حسب ذیل عبارات سے بھی اس پر روشن پڑتی ہے۔ چنانچہ علامہ عینی نے علامہ خطابی کے حوالہ سے آپ بی کا رحراء میں گوششینی کے متعلق لکھا ہے: ''و ھی من جملہ المقدمات التی ار ھصت نہو ته و جعلت مبادئ لظھور ھا ''خلاصہ ہیکہ آپ کی ہی گوششینی بھی ار ہاصات سے تھی۔ (عینی شرح بخاری جلدا' صفحہ ۲)۔

الحل الحل الراد باص كواسى معنى ميں لياجائے جس ميں مصنف تحقيقات نے ليا جو اس عبارت كايد مطلب فكلے كاكد آپ الكونبوت رياضات اور مجاہدہ كى بدولت ملى اس طرح سے نبوت سبى قرار پائے گى جو غلط ہے كيونكہ نبوت محض وہ بى چیز ہے پس صحيح وہى ہے جو ہم نے عرض كيا كہ ار باص كا مطلب ہے نبوت كے طہور كى راہ ہموار كرنا۔ شيخ محقق نے مدارج ميں امام ابن حجر كى نے بھى اس پر تنبيد فرمائى ہے كہ ميظہور نبوت اس خلوت كے باعث نہ تھا۔ (كمانى جواہر البحار) علامہ خلاق بى شرح المواقف كے حوالہ سے لکھتے ہيں: و ھ

التاسیس و لسبقھا علی اظھار الرسالۃ کانت کالتاسیس لھا''(شرح انتفاءٔ جلدا ُصفحہ۵۵)۔ تحقیقات میں اس کاتر جمہ اس طرح لکھا ہے : ''بعثت سے پہلے سرکارعلیہ الصلاۃ والسلام سے جوخوار ق صادر ہوئے..... ان کو ارہاص بھی کہا جاسکتا ہے کیونکہ وہ اظہار نبوت کے لیۓ بنیاد نہیں'۔ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۲۸ سطح ثانی) یعنی وجود نبوت کے لیۓ بنیاد ہیں ۔ کچن اللہ رج مدعی لاکھ پہ بھاری ہے گواہی تیری

علامہ نہا تی کے ان الفاظ سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے: ''فی حوز ظهور ها تاسیسا للنہو ة '' ملاحظہ ہو۔ (تجة اللہ علی العلمین صفح اا۔ نیز تحقیقات صفح ۲۳۸ طبح اول) جبل العلم امام الدرسیات علامہ عبد الحکیم سیا لکو ٹی رحمۃ اللہ علیہ ارقام فرماتے ہیں کہ نبی سے جو خرق عادت دعوی نبوت کے بعد طاہر ہووہ معجزہ ہے ''ان یکو ن ظاہر ا من النہ ی قبل دعواہ فہو الار هاص '' جو خرق عادت 'بی سے اس کے دعوی نبوت سے پہلے ظاہر ہوتو وہ ار ماص سانہ ی قبل دعواہ فہو الار هاص '' ہو خرق عادت 'بی سے اس کے دعوی نبوت سے پہلے ظاہر ہوتو وہ ار ماص سے بی کہ نبی سے جو خرق ملاحظہ ہو۔ (عثیر السیا لکوتی علی الخیا کی صفح میں الکو ٹی رحمۃ اللہ علیہ ارتفام فرماتے ہیں کہ نبی سے جو خرق مادت دعوی نبی سے اس کے دعوی نبوت سے پہلے ظاہر ہوتو وہ ار ماص ہے۔ ملاحظہ ہو۔ (عاشیر السیا لکوتی علی الخیا کی صفح ما معرفتی ہوتی )۔ ملاحظہ ہو۔ (عاشیر السیا لکوتی علی الخیا کی صفح ما معرفتی ہوتی )۔ ہو خرق عادت 'بی سے اس کے دعوی نبوت سے پہلے ظاہر ہوتو وہ ار ماص ہے۔ ملاحظہ ہو۔ (عاشیر السیا لکوتی علی الخیا کی صفح ما معرفتی ہوتی )۔ ملاحظہ ہو۔ (عاشیر السیا لکوتی علی الخیا کی صفح ہوتی کہ ہوتھ موج ہوتی ہوتی )۔ ہو خرق عادت 'بی سے اس کے دعوی نبید کر معلی ہوتو ہوں اس کے میں خرق کے لیئ معلاوہ از بی اس مطلب کی مزید دلیل سی بھی ہے کہ جو علیا ء ''ار ہا ص' کی اصطلاح استعال فر مار ہے ہیں دہ حضور کے قد یم الدی ہو ہونے کے بردی پختی سے قائل ہیں ۔

لبعض کی تواس پرصراحتیں موجود ہیں جیسے حضرت شیخ محقق اورصد راکشریعۃ صاحب بہا یِشریعت وغیرہ

أور

مظالطة في مر 18 (مدّت نبوت تميس سال ہے) **کاملاً** شخ محقق فرماتے ہيں: ''زماند نبوت بست وسد سال است '' آپ کی نبوت کا عرصة تميس سال ہے' ۔ '' حصر مدت وحی در بیست وسہ سال مسلم است ' وحی کی مدت کا حصر کرنا تمیس سال میں تو مسلّم ہے۔ (افعة اللمعات ٰ جلد ۳ صفحه ۲۳۲) دور نبوت ہمہ بست وسه سال است ( مدارج جلدا ' صفحه ۲۴ دور نبوت وے علف وعشر ین افعة جلد ۲ صفحه ۲۳۲) دور نبوت ہمہ بست وسه سال است ( مدارج جلدا ' صفحه ۲۴ دور نبوت وے علف وعشر ین افعة جلد ۲ صفحه ۲۳ ) دور نبوت ہمہ بست وسه سال است ( مدارج جلدا ' صفحه ۲۴ دور نبوت وے علف وعشر ین افعة جلد ۲ صفحه ۲۶ میں ) دور نبوت ہمہ بست و سه سال است ( مدارج جلدا ' صفحه ۲۴ دور نبوت وے علف وعشر ین معید جلد ۲ صفحه ۲۳ ) دور نبوت ہمہ بست و سه سال است ( مدارج جلدا ' صفحه ۲۴ دور نبوت و ے علف وعشر ین افعة جلد ۲ صفحه ۲۳ کی اور نبوت ہمہ بست و سه سال است ( مدارج جلد ا صفحه ۲۴ دور نبوت و ے علف وعشر ین معید جلد ۲ صفحه ۲۳ کی دور نبوت ہمہ بست و سه سال است ( مدارج جلد ۲۰ صفحه ۲۴ دور نبوت و ے علف وعشر ین معید جلد ۲ صفحه ۲۶ میں سال ہے نبین اور بیچین کا قول بھی موجود ہے مگر وحی کی عمر تریس میں ال ہونے کا کہیں بھی نام ونشان نہیں ملتا ۔ ابتد ا نے نبوت سیبین سے مانی جاسکتی ہے۔ ( تحقیقات ' صفحه ۲۰ این ۲۰۰۱) ۔ م آپ کی کی نبوت کی عمر ۲۲ سال ہے ۔ ( تحقیقات صفحہ ۲۵ ۲۰ ۲۵۸ بوالہ مواعظ رضو ہے ) ۔

حضور کی نبوت کی مدت ۲۳ سال ہے (تحقیقات صفحہ ۲۶، بحوالہ ن خالباری صفحہ ۴ تیسیر القادری صفحہ ۹)۔ الجماب:

ان عبارات میں نبوت بمعنی نفس نبوت نہیں بلکہ نبوت بمعنی بعث ورسالت اور بمعنی وحی جلی ہے۔ معنی یہ ہے کہ آپ ﷺ کی نبوت کا جب ظہور ہوا اور آپ کی بعث ہوئی یا بلفظ دیگر آپ کا جب ارسال ہوا تو اس کے بعد آپ پر جس عرصہ میں قر آن مجید اتر تار ہا اور اتر کر کمل ہوا وہ ۲۳ سال ہے جس سے مقصود نز ول قر آن کی مدت کی تحدید ہے۔ یعنی حضور کا پوری کا ئنات میں بیا متیاز ہے کہ آپ ہی وہ واحد ہتی ہیں کہ جن کے جملہ احوال مبار کہ کیفیات کے فرق کی توضیح کے ساتھ محفوظ اور مد قان میں اسی تناظر میں علماء اسلام نے اس مدت کی مجسی مد قن کیا جس میں کثرت کے ساتھ محفوظ اور مد قون میں اسی تناظر میں علماء اسلام نے اس مدت کی وانہا ہو کی آن جس میں کثرت کے ساتھ آپ پروٹی خفی آئی چر جب وحی جلی کا آغاز ہوا تو اس کی مدت کی ابتداء

بہر حال نبوت یہاں پر حسب بالا بعث ور سالت اور وحی بالقرآن کے معنی میں ہے نفس نبوت کے معنی میں نہیں جیسا کہ مصنف تحقیقات نے بیان کیا ہے نفس نبوت کے معنی میں لیا جائے تو یہ نہ صرف یہ کہ غلط ہے بلکہ لفر قطعی ہے کیونکہ اس صورت میں معنی یہ ہوگا کہ حضور نہ تو اس مدت سے پہلے ہی تتصاور نہ ہی اس کے بعد نبی ہیں والے یہ اذ باللہ اس صورت میں ان تمام آیات واحادیث سے انکار لازم آتا ہے جن میں آپ بی کے قدم نبوت ( پہلے سے نبی ہونے ) کابیان ہے جیسے سور کا حزار ب کی آیت میثاق نبوت اور حدیث کہت نہ الی الی خطی ہما۔

اسی طرح ان آیات واحادیث سے بھی انکار لازم آتا ہے جو اس سلسلہ میں قسط علی الدلال و وقسط علی الثبوت بیں کہ آپ سی معنی حقیقی آخر النہین (خاتم النہین اور تا جدار نبوت) ہیں جیسے ول کن رسول الله و حاتم النبین نیز انا حاتم النبین لا نبی و لا رسول بعدی وغیر ہما۔ چونکہ مصنف وتم متحقیقات نے یہاں نبوت سے نفس نبوت کو مرادلیا ہے جس کے متعلق ہم نے واضح کیا کہ اس سے کفر لازم آتا ہے اس لیے ان پر فرض ہے کہ اس کفر سے سے تو بہ کر کے دوبارہ ایمان لائیں جب کہ نکاح کا جو مسئلہ بے گاوہ خود اہل علم ہیں ہم تو توجہ دلا سکتے ہیں باقی کا ربد ست مختار۔ الغرض نبوت سے نفس نبوت مراد لینا بہت خطر ناک بات ہے اہل سیر اس کو یوں بیان فرماتے ہیں بن نبوت میں نبوت وغیرہ جس سے مرادوہ ہی ظہور نبوت در سالت ہے لا غیر و الحمد الله علی ذلك۔ مربع لاکھوں برس تیری مگر تازہ ہے تر اس بیرا

السحبارت كاكيا مطلب بي؟ سنيني : علامه القارى رحمة الله عليه كميني بي : "قالوا هما صفتان قائمتان بذات الرسول سوى الوحى و امر الله له بالتبليغ والمعجزة والعصمة وصاحبهما لا تصافه بهما رسول وان لم يرسله الله "\_(شرح الثفاء جلد "صفى ٢٥٦)\_

الجاب

نیز علامہ خفاجی علیہ الرحمة فرماتے ہیں: ''فطو لاء قالوا انصما امر ان غیر الوحی و امر اللہ لله بتبلیغ شریعته فصاحبهما متصف بصما و ان لم یوح الیه ''۔ اس ی قبل کھا ہے: ''ای لیستا امرا ذاتیا فی الرسول طبعه الله علیها کا لعقل و غیرہ من الغرائز ''نیز'' قبل الوحی الیه ''(جلد ۲ صفح ۲۵۷)۔ سب کا خلاصہ بیہ ہے کہ اس بارے میں کرامیہ ے عقیدہ کی تفصیل بیہ ہے کہ نبوت ورسالت نبی کا جز وبدن ہوتی ہے۔ اس طرح سے کہ اس بارے میں کرامیہ یے عقیدہ کی تفصیل بیہ ہے کہ نبوت ورسالت نبی کا ہونا درکار ہوتا ہے اور نہ ہی علیحہ ہے عصمت مطلوب ہوتی ہے۔ لہٰذا نبی ورسول کی قسم کی وحی اور باس مور بالتبلیخ ہونا درکار ہوتا ہے اور نہ ہی علیحہ ہے عصمت مطلوب ہوتی ہے۔ لہٰذا نبی ورسول کی قسم کی وحی اور بعثت کے بغیر ہونا درکار ہوتا ہے اور نہ ہی علیحہ ہے عصمت مطلوب ہوتی ہے۔ لہٰذا نبی ورسول کی قسم کی وحی اور بعثت کے بغیر ہی نبی ورسول ہوتا ہے۔ اس طرح سے عصمت مطلوب ہوتی ہے۔ لہٰذا نبی ورسول کی قسم کی وحی اور بعثت کے بغیر اس سے ملتی جاتی تفصیل علامہ حکیم مجم النتی رام پوری نے بھی کھی ہے۔ ملاحظہ ہو( مدا ہو سالام ' صفحہ میں اس سے ملتی جاتی تفصیل علامہ حکیم مجم النتی رام پوری نے بھی کم میں ہے۔ ملاحظہ ہو( مدا ہو السلام ' صفحہ مواد الہ الہ علیہ ور ای میں بی بات زائر کہ میں ہے کہ '' ور اور کار تبلیخ اور میں میں کی ذات کے الام 'الہ کی الہ کی ہو ہو ہو ہوتی ہے۔ ملاحظہ ہو( مدا ہو میں الہ '' الہ 'الہ 'الہ ' طبح الا ہور )۔ جس میں بی بات زائر کہ میں ہے کہ '' وحی اور کی نے تھی کہ میں ہے کہ تو اس کی ذات کے الا 'الہ ' طبح الا ہور )۔ جس میں بی بات زائر کہ میں ہو کہ ہو تی ہو کہ ہوتی اور کار ترکی خوں اور کہ ہوتا ہے۔ اس کی خال کی ک

ساتھ محتص تہیں دوسر بلوگ بھی ان سے متصف ہو سکتے ہیں۔'' ان عبارات سے معلوم ہوا کہ کرامیداس معنی میں بنی ورسول کو پیدائش نبی ورسول کہتے ہیں کہ اس کے لیے لیے وہی نہ بھی ہوتو وہ نبی ورسول ہے۔ ما مور بالتبلیخ نہ بھی ہوتو اسے رسول کہہ سکتے ہیں۔ مجز ہ بھی اس کے لیے ان کی ارواح طیبہ اور ذرائر مبار کہ وہ بحث میں انہیں پیدائش نبی کہتے ہیں کہ جنہوں نے اس عالم میں نبی بنا تط ان کی ارواح طیبہ اور ذرائر مبار کہ وہ بحث کر کے ان کو نبی اور رسول قرار دے دیا گیا کہ ہم نے معنی میں نبی نبی تی یہ کے لیے بنایا ہے اور ریدکا م تم سے دنیا میں لیدا ہے یعنی جنہوں نے نبی مال میں نبی نبی تا تط یہ کہ ای ارواح طیبہ اور ذرائر مبار کہ وہ بحث کر کے ان کو نبی اور رسول قرار دے دیا گیا کہ ہم نو می اس علم میں نبی نبی تا ان کی ارواح طیبہ اور دیدکا م تم سے دنیا میں لیدا ہے یعنی جنہوں نے نبی بنا تھا وہ اس عالم میں نبی نبی تک کے تبوت کے لیے منطبی سے اور ان کا نبی ورسول قرار پانا اس وہ تی جنہوں نے نبی بنا تھا وہ اس عالم سے نبی بن کر آ کے تبوت کے لیے معلم میں ان کی میں اور ان کا نبی ورسول قرار دی دیا گیں ان کی ہم اس کی بن کر آ ماہ نی پر معرود کہ ہونا میں لاز م ہے۔ اسی طرح اس دنیا میں ان کے جسمانی ظہور کے بعدان سے ام میں اس میں کر اس منا نیہ للد ہو قد والر سالۃ کے صدور کو تک اور اور پانا اسی وہ تی خین میں ان کے جسمانی ظہور کے بعدان سے امور سے عصمت کے طلقی یا غیر طلقی ہو نے کا فلہ نہ تھی واضح ہوجا تا ہے )۔ یہی وجہ ہے کہ محققین نے عقید کہ کرام ہیں کہ ہوں بیان کے ضمن میں اس کی گنجائش رکھی ہے کہ اگر اس سے ان کی مراد سے ہو کہ نبی میں تین ای سے قوت قد سیہ ہو تھا ہی ہی

ملاحظه مو (شرح خفابی علی الشفاء جلد ۲ صفحه ۲۵۷ حیث قال: ''ان اراد هو لاء ان الله تعالی حلق له نفسا قد سیة و او دع فیها قوی یستعد بها لتقلی الوحی و العلم بر به (الی) فالامر فیه سهل و الافهو لغو '') جمارے بیان کرده اس فرق (مابین عقید قابل النة وعقید قالکرامیّه ) کی دلیل امام ابل سنت علامه ابوشکور سالمی رحمة الله علیه کی وه عبارات بھی بی جن میں آپ نے صراحة لکھا ہے کہ نبی قبل بلوغ وقبل بعث وزول وی جلی بھی ایسے ہی نبی موتا ہے جیسے اس کے بعد ملاحظہ مو (تم بید عربی مند ۲۷ مار ۲۷ مترجم اردؤ صفحه ۲۵ مار ایم ایک مار عوال:

شرح شفاءعلامة قارى جلدا منحم ۳۵ میں بتلمسانى نے فرمایا كه كرامياس كے قائل بیں كه انبياء ورسل كرام جبلاً اور پيدائش طور پر نبى ورسول ہوتے ہیں جن كے ليۓ وحى كى ضرورت نبيس ہوتى اوراس كے ليے انہوں نے حضرت الو ہر رہ كى اس عبارت سے استدلال كيا ہے: ''ق ال ق الوا يا رسول الله متى و جبت لك النبوة قال وادم بين الروح والحسد ''۔

اہل سنت نے بھی تواس سے استدلال پیش کیا ہے۔ملاحظہ ہوتم ہی عربی صفحہ ۲۷ 'اردوصفحہ ۲۷'۱۲۲)

زیادہ سے زیادہ میہ ہے کہ انہوں نے حدیث ہذا سے غلط نبی یا مغالطہ دہی کی بنیاد پر استدلال کیا ہے۔ پس اس کا بیہ مطلب کہاں ہے کہ حدیث اہل سنت کے موقف کی دلیل نہ رہی۔ بہت سی آیات اور احادیث کو بیک وقت اہل سنت اور غیراہل سنت سب اپنے اپنے موقف کی تائید میں پیش کرتے ہیں جن سے وجہ استدلال مختلف ہوتی ہے جو خادم کلام پر پچھٹی نہیں۔ **حال:** 

تمہید عربی صفحہ ۲۷ 'اردوصفحہ ۱۲۱' میں ہے کہ کرامید کا عقیدہ یہ ہے کہ نبی قبل وحی نبی نہیں ہوتا البتہ ولی بھی ہوتا ہے' معصوم بھی۔ شفاءادراس کی شروح کی پیش کردہ عبارات کے خلاف ہے کیونکہ اس عبارت سے ظاہر ہے کہ وہ نبی کے لیۓ وحی کولازم مانتے ہیں اور عصمت کو بھی نیز بید کہ وہ نبوت کو تبلی نہیں مانتے۔ **الجملاب**:

اس کا جواب بیر ہے کہ امام سالمی نے بیر بات مطلقاً کرامیہ کے حوالہ سے نہیں بلکہ بعض کی نسبت سے لکھی ہے جبیہا کہ ان کے اس عبارت کے شروع کے ان الفاظ سے بھی طاہر ہے 'و ف الت المت قد شفة من الکرامیہ ''(حربی صفحہ ۲)۔ یعنی کرامتیہ میں سے متقشفہ نے کہا'' (تمہیداردد صفحہ ۲۱)۔

خلاصہ بید کہ عبارت شفاء سے نبی کے پیدائشی نبی ہونے کے سنّی استدلال کے خلاف استدلال کر نامحض جبلی اور پیدائش کے لفظ سے مغالطہ دہی کی بنیاد پر ہے ورنہ کرا میہ کے پیدائشی نبی اور اہل سنت کے پیدائشی نبی ماننے میں زمین وآسان سے بھی زیادہ فرق ہے۔والحمد ملتہ تعالیٰ۔

البت مصنف تحقیقات کوان سے بیدامرروز روش کی طرح واضح ہوگیا کہ اہل سنت کا کرامیہ سے پھتل نہیں البتہ مصنف تحقیقات کوان سے پوری پوری مطابقت ہے کیونکہ تمہیدامام سالمی کی متذکرہ بالانصر تک کے مطابق کرامیۂ کاایک گردہ ریعقیدہ رکھتا ہے کہ نبی قبل وی صرف ولی ہوتا ہے اور معصوم بھی۔ جو بعینہ مصنف تحقیقات کانظر بیہ ہے۔ اب ریتونہیں کہہ سکتے کہ کرامیہ نے عقیدہ ان سے لیا ہے کیونکہ دہ پہلے گز رے ہیں۔ پس یہی کہا جائے گا کہ موصوف نے رینظر بیکر امیہ سے چرایا ہے۔ و هو المقصود د۔ تی ہے راح وہ الزام ہمیں دیتے تصف والی آیا

باب دہم مغالطات ازآيات قرآنيه كارد

العلى جمل ب موصوف كے سلسلة مغالطات كا آخرى حصد يہ ہے كہ جى خود قرآن سے ثابت ہے كہ آپ چاليس سال سے پہلے ہى نہ تھ ( معاذاللہ )۔ جس كا اجمالى جواب يہ ہے كہ موصوف نے اس بارے ميں جوآيات پيش كى بيں ان كى تعداد پان ہے۔ ان كے اس استدلال كے مردود ہونے كے ليئ اتنا بھى كافى ہے كہ موصوف نے اس كا چر بہ مودودى صاحب سے ليا ہے ۔ چنانچہ مودودى صاحب كى كتاب سيرت سرور عالم ب جلد دوم صفحہ ۸۰۱ ۹۰ ۱۳۵ ۱۳۹ معاحب سے ليا ہے ۔ چنانچہ مودودى صاحب كى كتاب سيرت سرور عالم اللہ جلد دوم صفحہ ۸۰ ان ۹۰ ۱۳۵ ان ۲۵ طبح لا ہور ميں ماسوائے آيت سورة احقاف كے باقى ان چارآيات سے عدم نبوت پر استدلال موجود ہے جو مصف تحقيقات نے پيش كى بيں ۔ نہ موں سے ہوستہ ہيں ليمنى مغالطہ نمبر ۲۱ كار در پہلے آيا ہے اب بارى ہے مغالطہ نمبر ۲۰۰ كے رد كى جو حسب

**مؤاللہ فیمر ۳** (ازآیت قُلُ لَّوُ شَاءَ اللہ مَاتَلَوُ تُهُ عَلَيْكُمُ الآية ) **کاملاً** '' پہلی آیہ مبارکہ :ارشاد باری تعالی ہے :قُلُ لَّوُ شَاءَ اللهُ مَاتَلَوُ تُه ' عَلَيُكُم و لا ادر ٰ کم به فقد لبشت فیکم عمراً من قبله افلا تعقلون تم فرماوَاگراللہ چاہتا تو میں اے ( قرآن مجیدکو )تم پر نہ پڑھتا نہ وہ تم کو اس سے باخبر کرتا تو میں اس سے پہلےتم میں اپنی ایک عمر گزار چکا ہول تو کیا تمہیں عقل نہیں ہے ( کنز الا یمان )' ملاحظہ ہو (تحقیقات'۱۰۲)۔

الجلب: آیت کریمدکا کوئی لفظ اییانہیں ہے جس کا بی<sup>عن</sup>ی ہو کہ آپ ﷺ مرشریف چالیس سال سے پہلے فس نبوت ندر کھتے تھے۔بالفاظ دیگر اس کا کوئی لفظ اییانہیں ہے جو حضور ﷺ کی نبوت دائمہ ستمرہ کی مرکزی دلیل حدیث کنت نبیاً و آدم بین الروح و الحسد'' (وغیرہ) کے ضمون کا مطل ہو۔ بلکہ بیآ یت آپ ﷺ کے اس وقت نبی ہونے کی بہت عمدہ دلیل ہے جسے خوش فہنی یا مغالطہ دہی سے مصنف تحقیقات نے اپنے موقف کی دلیل سمجھ لیا ہے۔

تفصیل اس کی بیہ ہے کہ آیت ہٰذا کواس کے جس بھی معنوی زادیہ سے دیکھا جائے تو وہ آپ ﷺ کی بعثت درسالت کے بیان پرمشتل دمنی ہونے پر منتج ہوتی ہے چنانچہ :

O بہت سے مفسرین نے آیت کا پس منظریہ تحریر فرمایا کہ اس میں کفّار کے اس اعتراض اور افتر اء کا جواب دیا گیا ہے کہ قرآن کلام الہی نہیں بلکہ حضور اسے معاذ اللّٰہ اپنی طرف سے بنا کر لائے ہیں۔ جواب کا خلاصہ ہیہ ہے کہ دیکھواس کے نزول سے پہلے میں تم میں عرصہ دراز اس طرح سے رہ رہا ہوں کہ میں نے کسی بھی فردمخلوق سے کسی قسم کی کوئی تعلیم حاصل نہیں کی۔

نیز اس عرصہ میں مجھ سے کسی قشم کا جھوٹ یا کوئی ہیرا پھیری ثابت نہیں بلکدتم میر ے صدق ودیانت کے قائل ہوتو اس صورت حال کے پیش نظر میں وحی الہی کے بغیر ایسا مجز کلام اپنی طرف سے بنا کر کیسے لاسکتا ہوں یعنی کسی فرد مخلوق سے تو کبھی ہیرا پھیری نہ کی اور عام معاملات میں کبھی جھوٹ نہ بولا تو خالق پرافتر اء کرتے ہوئے کیسے کذب بیانی کر سکتا ہوں ۔ آخرتم ہاری عقلیں کہاں گئیں اور تم تذہر سے کیوں کا منہیں لیتے ہو۔ چنا نچ تفسیر کبیر (جلدہ صفحہ ۲۰ یطبع بیروت) میں امام فخر الدین رازی رحمۃ اللہ تعالی علیہ نے اس کا لب لباب بیان فرماتے ہو کے اس کے تحت ارقام فرمایا: ''سی اور من کہ عقل سلیم خانہ یعرف ان مثل ھذا

لا يحصل الا بالوحى والالهام من الله تعالى ''ليني برذى عقل سليم اس صورت حال كے پیش نظراس نتيجہ پر پہنچتا ہے کہ ايسام مجز کلام اللہ تعالیٰ کی دحی والہام سے ہی ہوسکتا ہے۔

آ گے ککھاہے:''حکم منہ علیہ الصلاۃ والسلام بان هذا القرآن و حی من عنداللہ تسعالٰی لا من اختلاقی و لا من افتعالی ۔''لینی اس میں آ پﷺ سے پیکہلوانامقصود ہے کہ پیر آ ان میر ا ساختہ پرداختہ بیں بلکہ اللہ تعالٰی کا مقدس کلام ہے۔

''اف لا تعقلون'' کے تحت لکھا ہے کہ حضور کی شان اسیّت کے باوصف ایسی عظیم اور بے مثال کتاب کے آجانے سے لامحالہ یہی سمجھا جا سکتا ہے کہ :''ان لا یک ون الاعل ہی سبیل الوحی و التنزیل و انک ارال علوم الضرورية يقدح فی صحة العقل فلهذا السبب قال افلا تعقلون'' بيخالصة اللہ تعالیٰ کی وحی اور اس کے نازل فرمانے سے ہی ہے۔ چونکہ ایسی صاف اور سید حی با توں کا انکار معیاری عقل کے تقاضوں کے منافی ہے اس لیے فرمایا''اف لا تعقلون'' کیا تہم میں عقل نہیں ہے اھر نیز ملاحظہ ہو۔ (خازن جلد م صفحہ ۲۰۰۲۔ الجرالحيط ، جلدہ صفحہ ۲۰۰۲۔ انہ الماذ جلدہ صفحہ ۲۰۰ ہے تا الدیم میں مقل ہوں کا انکار معیاری عقل کے التقاسیر للصابونی 'صفحہ ۲۰۰۲ وغیر مایا' ا

نزول قرآن می قبل کے جس عرصہ کا آیت میں ''لبشت فیہ کہ عمرا'' کے لفظوں سے ذکر ہے حسب تصریح مفسرین چالیس سال ہے''و ہو اربعون سنة''۔

ملاحظه ہو: (تفسیر قرطبی ٔ جلد<sup>م</sup> ٔ جزءنمبر ۸ صفحه ۲۰ ۴ پاا<sup>،</sup> طبع بیروت ۔خازن جلد ۲ ٔ صفحه ۲ ۳۰ ٔ طبع پار ہوتی مردان ۔تفسیر بغویٰ جلد ۳٬صفحه ۲٬۳۷ وغیر با)۔

اس تفصیل کے مطابق جہاں کفار کے لایعنی اعتراض کا دفعیہ ہوا اس کے ساتھ ساتھ بیجی معلوم ہو گیا کہ آپ ﷺ پر قرآن کا نزول آپ کی چالیس سال کی عمر شریف میں ہوا جب کہ قرآن کتاب اللہ بھی ہے اور کلام مجز ہونے کے حوالہ سے حضور کا معجز ہ بھی ہے۔ بلکہ اعظم المعجز ات ہے۔ جب کہ معجزہ اور کتاب دلیل رسالت ہیں اسی کا دوسرانام بعثت ہے یعنی تکم ہینی دیگر لوگوں کی طرف بھیجنا۔ اور ہھیجنا پہلے سے نبی ہونے کو ظاہر کرتا ہے۔ مغالطہ نبر ۹ اے ردیں نہایت تھوں دلاکل سے ہم ثابت کرآئے ہیں کہ کہ بعث نفس نبوت کے منافی نہیں بلکہ اس کی عمدہ دلیل ہے۔ لیس میڈ میں سال سے قبل آپ ﷺ کے نبی ہونے کی بہت عمدہ دلیل ہوئی۔ مزید فور سیجنے۔

O بہت مضرین نے 'قل لو شاء اللہ ماتلوته علیکم ولا ادر کم به '' کامفہوم بالفاظ مختلفہ

اس طرح لکھا کہ یعنیٰ 'لیو شاء**اللہ** لیم یینیزل عبل ہندا الیقیر آن ولیم یامرنی بقراء ته علیکم و لا اعسلمکم به ''یعنی معنیٰ بیہ پرکہا گراللہ چاہتا تو نہ تو مجھ پراس قر آن کونا زل فرما تا اور نہ ہی مجھے اس کوتم پر پڑھ کرسنانے کا تھم دیتا اور نہ ہی اس سے تہیں مطلع فرما تا۔

ملاحظہ ہو: (تغیر الخازن ٔ جلد ۲ صفحہ ۳۰ طبع مردان ٔ نیز این جریز جلد ک صفحہ ۲ طبع بیردت ُوغیر ہما داللفظ للا ڈل)۔ اس سے بھی دوبا تیں داضح ہوتی ہیں ایک قر آن کا آپ پرا تارنا۔ دوسری بات آپ کواس کے احکام کی تبلیغ پر ما مور فرمانا۔ جب کہ بید دونوں دلیل رسالت ہیں جس سے پہلے ہے آپ کا نبی ہونا ثابت ہوتا ہے۔ باب ہفتم میں بکثرت حوالہ جات سے بی ثابت کیا جاچا کہ کہ ما مور بالتبلیغ ہونا رسول ہونے کی دلیل ہے۔ مزید سینے :

O بہت سے مفسرین نے صراحت کے ساتھ لکھا ہے کہ ان الفاظ کا مطلب ہی آپ ﷺ کو منصب رسالت پر فائز فرمانا اور آپ کو بعثت عطا کرنا ہے۔

چنانچهام مقرطبی رحمة الله علیه نے اس کا ایک ہی معنی کرتے ہوئے لکھاہے: ''ای لو شاء الله ما ارسلنی الیکم فتلوت علیکم القرآن و لا اعلمکم الله و لا اخبر کم به '' یعنی آیت کامفہوم بیہ ہے کہ اگر اللہ چاہتا تو مجھے تمہاری طرف ارسال ہی نہ فرما تا پس میں نہ تمہیں قرآن پڑھ کر سنا تا اور نہ ہی وہ تمہیں اس کی پچھ خبر دیتا (تغیر قرطبی جلدہ 'صفحہ ا'جزء ۸ صفحہ ۲۰۰ طبح ہیروت)۔

نیز تفسیر سینی (صفحہ ۴۳۵) میں ہے : '' پس اثر فضل ورحمت اوست کہ مراا مرکر دبخواندن' <sup>ب</sup>یعنی اللّہ تعالٰ نے اپناخاص فضل وکرم فرمایا کہ مجھےاس کے پڑھ کر سنانے پر ما مور کیا اھ۔ م

رأس الوہابید امر سری نے لکھا: '' بید بھی اس کی مہر بانی ہے کہ اس نے تم کوعلم سکھایا تم میں رسول بھیجا۔ (تفسیر ثنائی پاا'صفہ ۲۷)۔

اللہ اس میں بھی وہی تفصیل ہے جو گزشتہ سطور میں ابھی گزری ہے۔

محدودر کھنے کا امرفر ماتا پس بیاس کا کرم ہے کہ اس نے تمہیں فیض یاب کرنے کے لیے مجھےاس کے ظاہر کرنے کااذن دیا۔

اس میں اور مذکورہ بالا معانی میں جو فرق ہے بالکل واضح ہے۔ خلام آیت بھی اسی کا مؤید ہے جو''ما تلو تہ علیکہ'' کے الفاظ سے واضح ہے۔ چنا نچہ علامہ اسلعیل حقی حنفی رحمۃ اللہ علیہ ارقام فرماتے ہیں: (قل لو شاء اللہ)ان لا اتلو علیکہ ما او حی التی من القرآن (ما تسلبو تسه علیکہ) یعنی آپ فرمادیں اگر اللہ چاہتا تو میں تہمیں اپنی طرف وحی کیا گیا قرآن پڑھ کر بھی نہ سنا تا۔ (تفسیر روح البیان جلدہ' صفحہ ۳ طبع ہیروت)۔

معلوم ہوا آیت کوجس بھی حوالے سے دیکھا جائے اس میں آپ ﷺ کی بعثت اور آپ کے ارسال فرمانے یعنی بھیجنے کا ذکر ہے جو آپ کے پہلے سے نبی ہونے کی دلیل ہے۔ بالفاظ دیگراس میں بعثت کا بیان ہے جونفس نبوت کے منافی نہیں۔

وبطریق آخرا بیت میں حضور کے دصف رسالت کا بیان ہے جب کہ بحث نفس نبوت میں ہے پس میہ خارج از بحث اور قطعاً غیر متعلق ہوئی لیعنی اس کا مصنف تحقیقات کا دعویٰ کے ثبوت سے پچھ تعلق نہیں ہے۔ و الحمد لللہ تعالٰی ۔

خدائے کرنے سے میہ بچھ معترض کے اعترافات سے بھی ثابت ہے۔ چنانچہ موصوف شروع کتاب میں اسی آیت کا مطلب بیان کرتے ہوئے میلکھ بیٹھے ہیں کہ: '' جب تک اللہ تعالیٰ نے مجھے تبلیخ احکام کا پابند نہیں کیا تھا اور میہ ذمہ داری نہیں سو نبی تھی میں نے نبی اور رسول ہونے کا دعویٰ نہیں کیا اور تمہیں اتباع واطاعت کا حکم نہیں دیا''۔ (تحقیقات صفحہ ۲)۔

معلوم ہوااس آیت میں خودمعترض کے اقرار سے نفس نبوت کی نہیں دعویٔ نبوت کی بات ہے۔ نیز ما مور ہانتہایخ فرمانے کا بیان ہے نفس نبوت کے عطا کرنے کانہیں۔

مزیداس مقام پرموصوف نے اس آیت کی تفسیر میں متعدد روایات الی کھی ہیں جن میں صراحة حضور کی بعثت کاذ کر ہے یہ بھی مانحن فیہ کی دلیل ہے۔ رع مدعی لا کھ پہ بھاری ہے گواہتی تیری۔ تفصیل دیکھنے کے لیۓ ملاحظہ ہوں ہماری جوابی سطور ذیل: **جاب از مطابت حشرت جشر بن انی طا**لب رضی اللہ تعالیٰ عنہ: اس مقام پر مصنف تحقیقات نے لکھا ہے کہ:

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

" حضرت جعفر بن ابی طالب نے حبشہ کے بادشاہ کے سامنے بیان فرمایاتھا: بعث الله فین رسولا نعرف صفته و نسبه و امانته و قد کانت مدة مقامه علیه السلام بین اظهر ناقبل النبوة اربعین سنة ۔اللہ تعالی نے ہمارے درمیان رسول مبعوث فرمایا جن کی صفت نسب اورامانت ودیانت کوہم اچھی طرح جانتے تصاور آپ کی نبوت سے قبل ہمارے ہاں ان کے قیام کی مدت چالیس سال تھی۔ (تفیر ابن کیڑ جلد "صفحہ ۲۷)۔

گھروالوں کی شہادت کے بعدکسی اور کی شہادت کی ضرورت نہیں رہتی۔ (تحقیقات صفی ۱۰۸۱)۔ **اقل :** لیکن گھر والوں کی میشہادت آپ ﷺ کے بعثت کے بارے میں ہے کہ کب اور آپ کی کس عمر میں ہوئی یفس نبوت کے متعلق نہیں ہے۔ جس کا خود موصوف نے بھی اس کے ترجمہ میں اقر ار کرلیا ہے۔ اس طرح قبل النبو ۃ کے الفاظ میں بھی نبوت سے مراد بعثت ہی ہے۔لہٰذا اس پر وپیگنڈ ہ کا بھی موصوف کو پچھ فائدہ نہ ہوا۔

بعث کے نفس نبوت کے منافی نہ ہونے کی تکمل مفصل بحث مغالطہ نمبر ۱۹ کے رد کے ضمن میں دیکھی جاسکتی ہے جس میں خصوصیت کے ساتھ پیش کر دہ اس روایت کو بھی شامل کیا گیا ہے۔ **جماب از دھایت حضرت الس** رضی اللہ تعالیٰ عنہ:

"عن انس بی ان ابن اربعین سنة -حضرت انس بی انس بی ان ان ان الرجال کان النبی الا ان این اربعین سنة -حضرت انس بی سے دریافت کیا گیا که بعثت کے وقت نبی بی کس شخص کی عمر پر یتھ تو انہوں نے فرمایا چالیس سال کی عمر میں بی سے (درمنثور جلد "صفحه ۴۵ بحواله اما م احد دلائل النوة تی بی وابن شیبہ تحقیقات صفحه ۱۰۰)۔ ال بی میں بھی بعثت کا ذکر ہے جو نفس نبوت کے منافی نہیں (کہا مر)۔ تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو۔ (رد مغالطه ۱۱)۔

**بحاب الدوايت حزمت مح**ق 🕬 :

، دشعی (جو که اکابرین تابعین سے بیں) سے مروی ہے کہ نزلت النبو ة علی النبی ﷺ و هو ابن اربعین سنة - نبی ﷺ پر نبوت اس وقت تازل ہوئی جب کہ آپ چالیس برس کے تھے۔ (تحقیقات صفحہ ۱۰۸ بحوالہ درمنثور جلد ۳ صفحہ ۲۵ ماروایت دلاکل بیتی۔ نیز خصائص کبری جلدا صفحہ ۴۵ بردایت احمد و یعقوب بن سفیان وابن سعد دیتیتی)۔ اقل اس روایت میں '' نبوة'' سے مراد وحی جلی ہے'' نزلت'' کے الفاظ جس پر قرینہ ہیں۔ نیز معترض فریق کوبھی بیشلیم ہے کہ نبوت اور دحی مترادف ہیں۔ (تحقیقات ردمغالط ۱۰۷)۔

موصوف کی اس پوری تقریر سے میا مرتعین ہو گیا کہ ان کی پیش کردہ آیت حضور کی بعث ہی کے بیان پینی ہے ﷺ۔ ورنداس کی تفسیر میں بعثت اور وحی جلی کے بیان والی روایات کے لانے کا مطلب؟ جب کہ بعثت منافی نفس نبوت نہیں کہ ما مرمرارًا **آیت ہے کی تھیردتا ویل شربی تی کر دو حالہ جامت سے جایات**:

### ۱ یت بدن سیردتا ویک شن چی نرده حواله چامند سے تحایار جاب از حواله خزائن العرقان:

مصنف تحقیقات نے اس مقام پرخزائن العرفان کی جوعبارت پیش کی ہے اس کا کوئی ایسالفظنہیں جس کا می<sup>عن</sup>ی ہو کہ آپﷺ چالیس سال سے پہلے معاذ اللہ نبی نہ تھے بعد میں بنے بلکہ یہ یوری عبارت <sup>ت</sup>فسیر کبیر کی عربی عبارت کا اردوخلاصہ ہے جس کی تلخیص ابھی شروع بحث میں پیش کی جا چکی ہے جونہ میں پچھ مصراور نہ ہی انہیں تیچھ مفید ہے ۔ پس اس پر مزید کچھ لکھنے کی اصلاً تیچھ حاجت نہیں ۔

**چاب ازم ارمت المام الريدي** رحمد اللدتعالى:

مصنف موصوف نے لکھا ہے: عقائد میں اہل سنت کے امام حضرت علامہ ایو مصور ماتر بدی اس آیت کر یمہ کے تخت فرماتے ہیں: ''ف لم اسمع احداً ادعی البعث ولا اق ام حجة علیه وانا قد ادعیت البعث واق مت علی ذلك الحجة افلا تعقلون هذا انی لم اخترع من عند نفسی '' میں نے کی کو نہیں سنا کہ اس نے اپنے مبعوث ہونے کا دعویٰ کیا ہواور نہ بیسنا ہے کہ اس نے اس پرکوئی جمت اور دلیل قائم کی ہو۔ جب کہ میں نے مبعوث ہونے کا دعویٰ بھی کیا ہے اور اس دعویٰ پر میں نے جمت اور دلیل بھی قائم کردی ہو۔ جب کہ میں نے مبعوث ہونے کا دعویٰ بھی کیا ہے اور اس دعویٰ پر میں نے جمت اور دلیل بھی قائم کردی ہو۔ جب کہ میں نے مبعوث ہونے کا دعویٰ بھی کیا ہے اور اس دعویٰ پر میں نے جمت اور دلیل بھی قائم کردی ہو۔ جب کہ میں نے مبعوث ہونے کا دعویٰ بھی کیا ہے اور اس دعویٰ پر میں نے جمت اور دلیل بھی قائم کردی

الجالب: عبارت بذا کا بھی اییا کوئی لفظ نہیں ہے جس میں میہ ہو کہ آپ بھ چالیس سال سے پہلے نبی نہیں تھ (معاذ اللہ) بلکہ اس میں بعثت اور دعو کی کا ذکر ہے جونفس نبوت کے منافی نہیں (کے صل مر غیر مرہ ) جس کی مزید صراحت اس کتاب کی بحث ہذا کے بالکل اوائل میں بھی موجود ہے جو ہیے :''لو شاء اللہ الا یہ طہر دیب فیکہ و لا بعنہی الیکہ رسو لا'''یعنی اللہ اگر چاہتا تو تمہارے اندرا پنے دین کو ظاہر نہ فرما تا اور نہ جھے بحیثیت رسول تمہاری طرف بھیجتا۔

نیز''و لا امرنی بتلیغ ما او حی الی الیکم''اورنہ ہی مجھاس وحی کے تمہارے پاس پہنچانے پر ما مورفرما تا جو میر کی طرف کی گئی۔

ملاحظہ ہو۔ (تا ویلات اہل الن یقفیر الماترید کی جلد م صفح ۲ م طبع دار الکتب العلمیہ نیروت)۔ الغرض حضرت امام ماترید کی رحمہ اللہ کی عبارات میں (چالیس سال کے بعد) آپ کھا کی بعثت ' آپ پر وحی جلی کے نز دل اور آپ کی رسالت یعنی حکم تبلیخ پر ما مور ہونے کا ذکر ہے نفس نبوت کا کوئی ذکر نہیں ہے۔لہذا موصوف کو اس کا بھی کوئی فائدہ نہ ہوا۔ و الحمد للہ علی ذلك۔ علاوہ ازیں تمہید امام سالمی وغیرہ سے بیان ہو چکا ہے کہ اہل سنت و جماعت (ماترید یہ) سید عالم میں کی شان تو بہت بلند ہے ہر نبی کے بارے میں یہی عقیدہ رکھتے ہیں کہ نبی قبل از اعلان نبوت اور قبل بلوغ ماترید کی شان تو بہت بلند ہے ہر نبی کے بارے میں یہی عقیدہ رکھتے ہیں کہ نبی قبل از اعلان نبوت اور قبل بلوغ ماترید کی رحمہ اللہ علیہ سے انکار نبوت کی نہیں کی محمد کی میں ایک میں کہی م میں کہ نبی قبل از اعلان نبوت اور قبل بلوغ ماترید کی رحمہ اللہ علیہ سے انکار نبوت کی نہیں کہ م میں میں کہ میں ہوت ہو کی ہوتا ہے۔

مغالط في را از آيت مَا تُنتَ تَدُرِى مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيْمَانُ الآية) كَامَةً: "دوسرى آيت مباركه مَا تُحُنتَ تَدُرِى مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيْمَانُ الآية مبزات خودازروئ عقل نبيس جانتے تھے كتاب كواور نه ايمان (كى تفصيلات) كور (تحقيقات صفيه ١٠) -الجمالي:

اس کے کئی جوابات میں بعض حسب ذیل ہیں: O آیت کے پیش کردہ الفاظ کو تنقیص وفنی شمان نبوت کی غرض سے پیش کرنا وہا بید کا شعار ہے نیز ان کے خواص سے ۔ چنانچہ بعض نے اسے اپنی بے ایمانی کے مظاہرہ کے لیے پڑھا ہے جیسے گنگو ہی نے رسالہ لقذیس القد رییس ۔ ملاحظہ ہو(الاستمداد صفحہ ۲۴' حاشیہ ۲'از حضرت مفتی اعظم ہندر حمہ اللہ تعالی ۔ عبارت باب یاز دہم میں حضرت کی ایک عبارت کی بحث آرہی ہے )۔

- چپ کہ بعض نے اسے چالیس سال سے پہلے نبی ہونے کی نفی کرنے کے لیے پیش کیا ہے جیسے مودودی نے اپنی کتاب سیرت سرورعالم ﷺ میں (عبارت باب اوّل میں گزرچکی ہے)۔
- جس کا معترض فریق کوبھی اقرار ہے۔ چنانچہ جب ان سے کہا گیا کہتم اس میں وہا ہیہ کے موافق ہو گئے ہوتو جواب بید دیا کہ وہ تو قبل از اعلان نبوت مؤمن ہونے کی بھی نفی کرتے ہیں ہم تو کامل ولی مانتے ہیں۔ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفحہ ۲۱۵٬۲۱۴)۔
- جس کا مطلب سیہوا کہ انہیں اس میں گنگوہی صاحب سے اختلاف ہے البتہ مودودی صاحب سے توافق ہے۔
- جب کہ اہل سنت سے ان کے حسب نظریہ کوئی بھی ان کا سلف نہیں ہے مگر بلا دلیل صحیح ،محض دعویٰ کی حد تک ۔۔

جب کہ چالیس سال سے قبل کے عرصہ میں 'ومحض ولی'' ماننے کا نظریہ وہابیان زمانہ کے علامتی نظریات میں سے شارہوتا ہے جوکوئی ڈھکی چیپی بات نہیں ہے۔ اس سلسلہ میں مفتی رشید لدھیانو کی اور مولو کی گکھڑو کی حوالہ جات تنبیہات کے باب اوّل میں پیش کیے جاچکے ہیں۔لہٰذااس امر میں معترض فریق کا وہابیہ کے موافق ہونا ایک نا قابل تر دید حقیقت ہے۔

- پیش کردہ الفاظ آیت مصنف تحقیقات کے موقف کی دلیل نہیں بلکہ ہماری دلیل ہیں۔ تفصیل اس کی ہیہ ہے کہ موصوف نے آیت ادھوری پیش کی ہے پوری پیش نہیں گی۔ ہیالفاظ جس آیت کے ہیں وہ ان لفظوں سے شروع ہوتی ہے: ''و کہ ذلك او حیال الیك رو حا
- من امرنا''۔ اس کے بعد 'ماکنت تدری ''الخ کاجملہ ہے جوایک قول پر حسب تصریح علاء تفسیر ترکیب میں حال واقع ہے۔

بناءً عليه پیش کردہ الفاظ صوری دمعنوی دونوں حوالوں سے نامکمل ہیں۔ اوّل اس لیۓ کہان سے پہلے بھی الفاظ ہیں جن سے آیت شروع ہور ہی ہے جنہیں نقل نہیں کیا گیا۔ ثانی اس لیۓ کہ حال ذوالحال کا حصہ ہوتا ہے جسے ایپنے ذوالحال سے ہٹا دیا گیا ہے۔ البتہ حال ہونے پرا تفاق ہونے کے بعد اس میں اختلاف ہے کہ اس کا ذوالحال کون ہے۔ بعض نے ''الیك '' کے کاف کواور بعض نے او حینا کی ضمیر کوذوالحال ہتایا ہے۔

- چنانچ تغییر مدارک (جلد اصفحا ابر بامش خان) میں ہے: ''الحملة حال من الکاف فی الیك''۔ نیز شیخ زادہ علی البیطاوی (جلد ۲ منحد ۲۸۷) میں ہے (ما کنت تدری) فی موضع الحال من الکاف فی الیك نیز حاشیة الشہا بعلی البیطاوی (جلد ۸ منحد ۳۱۹) میں ہے: ''و حملة ما کنت تدری حالیة من ضمیر او حینا او هی مستأنفة''۔
- بہر حال حالیّۃ کی صورت میں ماکنت تدری کے الفاظ صورۃ ومعنیٰ اوراستیناف کی شکل میں صورۃ آیت کا جزء ہیں۔جس سے بیہ بات متعین ہوگئی کہ آیت کا صحیح مطلب تب ہی واضح ہوگا جب پیش کر دہ الفاظ کو ان کے پہلے حصہ سے ملایا جائے گا۔

جست بحض کے لیئے بیمعلوم کرنا ضروری ہے کہ اس آیت کے الفاظروحا من امر نا ہے کیا مراد ہے؟ پس سنیئے: تفسیر قرطبی (جلد ۸ صفحہ ۲۷) نیز تفسیر بغوی (جلد ۴ صفحہ ۱۳۳) میں ہے۔ حضرت ابن عباس نے فرمایا: نبوت حضرت حسن بصری نے فرمایا: رحمت سدی اور مقاتل نے کہا: وی کلبی نے کہا: کتاب ۔ رئیج نے کہا: جبر میں الطبی الطبی ہے کہ اک بن دینار نے کہا قرآن مراد ہے۔ قرطبی نے قشیری کے حوالہ سے مزید کھا کہ آیت کریمہ 'ویست لو نلٹ عن الروح قل الروح من امر رہی ''میں مذکور روح ہے مراد قرآن کو لیا جا سے ا

الحلق: ان اقوال میں فی الحقیقت کوئی تعارض نہیں ہے۔ وجہ رید کہ مراد قرآن ہی ہے جس مختلف الفاظ سے بیان کیا گیا ہے۔ چنانچ بعض کے اقوال میں' قرآن' مصرح ہے۔ بعض نے اسے' کتاب' کہا جوقرآن کا ایک نام ہے۔ قال تعالٰی ذلك الكتاب لاریب فیهٰ'۔ بعض نے رحمة کالفظ استعال فرمایا یہ بھی اس کا ایک نام ہے قال تعالٰی 'و هدی و رحمة''۔ بعض اقوال میں' نبوة'' ہے جب کہ نبوت اور وحی جلی بعض اوقات مترادف شار ہوتے ہیں جس پر خود اس آیت کے الفاظ او کہ کینا بھی اس کا قرینہ ہیں۔

نیز حضرت شعنی کاری قول اجمی آیت قل لو شاء الله اللمی کی بحث میں گزراہے: ''نزلت النبو ہ''۔ رہایہ قول کہ اس سے مراد جبریل الظلیلا جی تو وہ چونکہ قر آن کے لانے والے جی نیز قر آن سے سوفی صد شفق اس لیے ان کانام لے لینا بھی بے جوڑ نہیں ہے جس کی مثال ہے ہے کہ ان کے قر آن پڑھ کر سنانے کو اللہ کا پڑھ کر سنانا قرار دیا گیا ہے۔قال تعالیٰ 'فاذا قرأناہ فاتب قرآنہ نہم ان علینا بیانہ''۔

الغرض روحا من امرنا ''قرآن بی ہے جسے مختلف الفاظ سے اس کے مختلف اوصاف کی بنیاد پر) تعبیر کیا گیا۔ چنانچ علامہ مظہری نے ایک اور طرز سے لکھا ہے: و ما قال ابن عباس ان المان و قال الحسن الرحمة فالمراد به ایضاً القرآن فانه اثر النبوة و الرحمة ''لینی حضرت ابن عباس اور حضرت حسن نے بیہ جوفر مایا کہ اس سے مراد نبوت اور رحمت ہے تو ان سے مراد بھی قرآن بی ہے کیونکہ قرآن 'نبوت اور حمت بی کا اثر ہے۔ (تغیر مظہریٰ جلد لا صفر اسی

یکی وجہ ہے کہ بہت سے مفسرین نے ''رو حا من امرنا '' کے تحت ایک ہی قول کے طور پر صرف القرآن کے فطر پر صرف القرآن کے فطر کر من القرآن کے فطر کر میں ہے ''رو حاً ای کتابا و هو القرآن ''رو حاً سے مراد کتاب ہے جو قرآن ہے ۔ (حوالہ ندکورہ)۔

نیز ابن کثیر (جلد به صفح ۱۳۱) میں لکھا ہے: ''یعنی القرآن''اللہ تعالیٰ نے روحاً ۔ قرآن مرادلیا ہے۔ نیز ام مفخر الدین رازی رحمة اللہ علیه ارقام فرماتے ہیں: ''و الم مراد به القرآن ''''رو حا من امرنا '' سے مراد قرآن ہے (تفیر کبیر ب ۲۵ صفحہ ۱۹ طبع قم)۔

بلکهامام علامه سیوطی نے خود حضرت ابن عباس کے حوالہ سے لکھا ہے کہ انہوں نے ''رو حامن امرنا '' کی تفسیر میں فرمایا ''القرآن ''اس سے مراد قرآن مجید ہے۔ (تفسیر درمنثور جلدہ صفحہ ۱۳ بحواله ابن ابی حاتم)۔ نیز اس میں بحوالہ دلائل ابونعیم وابن عسا کر ہے۔ و بے ذلك نے ل الے رآن الخے۔ رہی قرآن کو ' روحامن

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

امرنا''فرمانے کی وجہ؟ توعلامہ مظہری نے فل فرماتے ہوئے لکھا:''سماہ روحا لان القلوب یحی بہ کما یحیی الابدان بالاروح ''اللہ تعالیٰ نے قرآن کوروح کانام اس لیے دیا کہ جیسے بدن روحوں سے زندہ ہوجاتے ہیں اس کے ذریعہ بھی دلوں کو زندگی دی جاتی ہے۔ (جلد لاصفحہ ۳۳۳)۔

نیزامام رازی فرماتے ہیں کہ:''و سماہ رو حالانے یفید السحیاۃ من موت السحال او السکفر''اللہ تعالیٰ نے قرآن کوروح سے اس لیۓ موسوم فرمایا کہ ( روح حیات ہے جوموت کی ضد ہے جب کہ )اس سے جہل اور کفروالی موت سے نجات اور حیات ملتی ہے۔ (تفسیر بیز صفحہ ۱۹ نپ۲۵)۔ اس باحوالہ کمل تفصیل سے رہ بات روز روثن کی طرح واضح ہوگئی کہ آیت ہادا میں

حضور کی بعثت بالقرآن اور آپ کی رسالت کو بیان فر مایا جار ہاہے جب کہ بعثت اوررسالت نفس نبوت کے منافی نہیں بلکہ ان الفاظ ہے آپ الظیلا پہلے سے نبی ہونے کی طرف واضح اشارہ ملتا ہے کہ بھیجنا اس وفت متصور ہو سکتا ہے جب آپ کا نبوی وجود مبارک پہلے موجود ہو۔ واللہ الحمد۔

علاوہ بریں ان الفاظ سے اس بات کا بتانا مقصود ہونا بھی ثابت ہوتا ہے کہ قرآن مجید واقعة وحی الہی اور کلام خداوندی ہے معاذ اللہ آپ کا خود ساختہ نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ''ماکنت تدری ''فرمایا ہے ماکنت تعلم نہیں فرمایا۔

ليعنى اس ميں درايت كى نفى فرمائى ہے علم كى نفى نہيں فرمائى جب كەملم ودرايت ميں زمين و آسان سے تبھى زيادہ فرق ہے۔ حضرت صدر الا فاضل رحمة اللہ تعالى عليہ ارقام فرماتے ہيں: '' درايت الكل اور قياس سے سى بات كے جان لينے كو كہتے ہيں۔ ردالحتار صفحہ ۹ ميں ہے (الى )من جعة الدراية اى ادراك العقل بالقياس علىٰ غيرہ '' ملاحظہ ہو (المحدمة العليالا علم المصطفیٰ اللہ من جاءالحق 'جلد اصفحہ ۲۳۳ ميں حضرت مفتى احمد يارخان نيسى عليہ الرحمہ لکھتے ہيں: '' يہاں علم كى نفى نہيں بلكہ درايت ليتى الكل اور قياس سے جانے كى نفى ہے بينى اللہ كاف راجہ وى الہى ہے نہ كہ مض الكل قياس'۔ (ملتح طبی اللہ دارات اللہ اور قياس سے

نیزاس کی وضاحت خود معترض کے کیۓ گئے پیش نظرتر جمدُ آیت سے بھی ہوتی ہے چنانچیان کے لفظ ہیں: ''تم بذات ِخوداز روئے عقل نہیں جانتے تھے' ۔ مطلب سہ کہ جب ان امور کاعلم آپ کو دحی بالقر آن سے ہوا ہے تو لامحالہ قر آن دحی الہی ہے۔

بعض اجلّہ نے آیت کے الفاظ'' الکتاب'' اور'' الایمان'' کو لکھنے پڑھنے کے معنی کی قوت میں ہونا

قرارد بے کراس مجموعے کا حضور کی شان امتیت کے بیان پرینی ہونا بیان فرمایا۔ اس سے بھی مقصود یہی بتانا ہوا کہ قرآن فی الواقع کلام الہٰی ہے کیونکہ جب ساری دنیا یہ جانتی اور مانتی ہے کہ نزول قرآن سے پہلے کے عرصہ میں حضور نے کسی بھی فردمخلوق سے ایک لفظ بھی پڑ ھنا لکھنا نہیں سیکھا اس کے باوجود آپ بیکلام مجمز لائے تو لامحالہ بیاس کے کلام الہٰی ہونے کا ثبوت ہوا۔ لبعض علماء کے حسب تصریح آیت کی بیتو جیہ تر جمان القرآن حمر الامتہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے منقول ہے۔

بناءً علیہ بیدحضرت ابن عباس کا قول ہونے کے باعث آیت کی تفسیر ہوئی جوتفسیر کا درجۂ ثالثہ ہے (یعنی تفسیر القرآن بقول الصحابی)۔لہٰذا قول صحابی کے مقابلہ میں دیگر اقوال آیت کی تاُ دیل قرار پائے جب کیفسیر کے ہوتے ہوئے تاُ دیل (حسب اصول) مرجوح ہوتی ہے۔

تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو: (مقدمة النفسرللعلامة راغب الاصبانی نیز مقدمة تغسیرا بن کثیر دغیر ہما)۔ اس سے بھی بیام منعین ہو گیا کہ پیش کردہ آیت کا مسئلہ بھی نبوت سے کسی طرح سیجھ تعلق نہیں۔ پات

چنانچ معروف عالم تفير علامة طبي كلطة بي: "وقيل اى كنت من قوم اميين لايعرفون الكتاب ولا الايمان حتى تكون قداخذت ما جئتهم به عمن كان يعلم ذلك منهم وهو كقوله تعالى وما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك اذًا لارتاب المبطلون روى معناه عن ابن عباس رضى الله عنهما".

لین ایک قول پرما کنت تدری الخ کامعنی میہ ہے کہ آب اتمی قشم کےلوگوں میں رہے جو کتاب و ایمان کو چھنہیں پہچانتے تھے تو جب صورت حال میہ ہے تو میہ کیسے ممکن ہے کہ آپ نے ان میں سے کسی سے حال میں مصل کر کے سیکلام پیش کیا ہو۔

اس صورت میں بیآیت اللہ تعالیٰ کے دوسر ارشادو ما تحسب تسلوا الخ کے طرز پر ہے جس کا ترجمہ بیہ ہے کہ محبوب! آپ نے قرآن کے نزول سے پہلے کے عرصہ میں نہ تو تبھی کوئی کتاب پڑھی اور نہ ہی اپنے ہاتھ سے تبھی پچھلکھ کردیکھا ایسا ہوتا تو پھران اہل باطل کے لیے کچھ شک کی ضرور گنجائش ہو کمی تھی۔ آیت ہٰذاکا میہ مُعہدم حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے منقول ومروی ہے۔ ملاحظہ ہو ( قرطبیٰ جلد ۸ صفحہ ۲۰ طبع بیروت )۔

یہی عبارت 'وقیل ے ذلك منهم' کا لبحرالمحيط' جلدے صفحہ ۲۸ طبع بیروت میں بھی ہے۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

خلاصہ بیر کہ بحث نفس نبوت میں ہے جب کہ پیش کردہ آیت میں حضور کی بعثت اور سالت کا بیان ہے جس سے نفس نبوت کی نفی نہیں ہوتی بناءً علیہ آیت سے مضمون حدیث کے نیت نبیاً الخ کا ابطال ثابت نہ ہوا جس سے مصنف تحقیقات کو پچھ حاصل نہ ہوا بلکہ فائدہ کی بجائے نقصان کا سامنا کرنا پڑا۔ اب پڑھیے ان سؤ الات وحوالہ جات کے جوابات جو موصوف نے اس مقام پرا ٹھائے اور پیش کیے

# ہیں۔ **اس وال کا جاب کہ یت بڑا کا حسمات چالیس ال سے گل کا حرصہ ب**ے: موصوف لکھتے میں کہ :

کے لیے کوشاں ہونا نقاضائے ادب کے منافی اور سرا سرنا انصافی ہے۔ لہذا بلادلیل اس سے صرف نظر کر لینا اور بلادجہ انکار کردینا کوئی علمی خدمت نہیں بلکہ شان علم کے بالکل منافی ہے۔

تفصيل كے ليئ ملاحظ ہو: ‹‹محقق مدقق عارف باللہ وبالرسول عالم ربانی حضرت علامہ شیخ ابوالفیض محمد بن عبد الكبير الكتانی رحمۃ اللہ تعالیٰ عليہ (المتوفی ١٣٢٢ھ) كى كتاب لاجواب: ال كشف و التبيان عما حفى عن الاعيان من سرآية ما كنت تدرى ماالكتاب ولا الايمان جس كے بعض نقول حسب ذيل ہيں: صفحہ ١٢: ''اعلم ان ظاہر ہذہ الآية مشكل ''

صفح ١٣٣: "ومن المتشابهات الآية المسؤل عنها وهي ما كنت تدرى ما الكتاب ولا الايمان" ـ

صفح ١٤: "ان الاولى في المتشابهات في جانب الانبياء والرسل (الى) ان يتوقف العاقل الكيس فيها يفزع فيها لاهل الكشوفات الصحيحة المؤيدة بالكتاب والسنة ".

صفحة ١٣٤ '١٣٤: ''فكما خوطب به اولا في عالم الارواح خوطب به ثانيا في عالم الاشباح (الي) كا نـه يقول في حال عدمك كنت لاتدرى ضرورة انك لم تكن موجودا حتى تناط بك الدراية و الآن انت تدرى''\_

صفح كا: "ومن لم يحمل الآية الكريمة على هذا فلا يجد محملا صحيحا لابلسان قواعد العلم ولاعند اهل الكشف يحمل عليه الآية الكريمة لان ظاهرها مفزع فانها تقتضى نفى العلم بالايمان عنه قبل محبى الوحى له والوحى بهذا اللسان التفسيرى انما نزل على رأس الاربعين سنة ولما نزل سلب عنه دراية الايمان ومن المقرر عند الاشاعرة انه لا واسطة بين الكفروالايمان (الى) فعلى هذا يلزم من مجرى ظاهر الآية الكريمة نفى الايمان عنه مدة الاربعين سنة وليست ثم واسطة بين الكفر والايمان فثبت مالا يفوه به الامن قام به الكفر وهو خلاف ما اتفق عليه المسلمون من ان الانبياء معصومون من الكبائر والصغائر الموجبة لنفرة الناس منهم قبل البعثة وبعدها فضلا عن الكفر و خلاف ما احتمعت عليه كلمة الكشف"

صفح ١٢٨١ ( ١٢ مـ اعـلـم مـن الـفـرق بين اطلاع الذات والروح (الى) هو في غير ذوات انبياء الله ورسله وخصوصاً سيدهم وممدهم و قطب عوالمهم الروحية والحسمانية سيدنا و مولانا محمد صلى الله عـليه وسلم فانهم عليهم الصلاة والسلام لم تذق ذواتهم

الكريمة الترابية طعما للحهل من يوم كونت عناصرهافحكم ذواتهم حكم الارواح بل لا نسبة والالم يبق فرق بينهم وبين عوام المؤمنين (الے) احتاجت لمن يذكرها ويردها الى ربها ردّا جميلا فبعث الرسل مبشرين ومنذرين تذكيراً للعهود والمواثيق التي اخذت على الارواح"-

> صفحا10: ''ثم بعثه على رأس اربعين سنة المراد بالبعث الثنوى''۔ صفح ١٥٣: ''يلزمهم اما ان النبوة التي البسها الله اياه سلبها''۔

صفحا ١٨: فانه اذاكان نبيا وآدم بين الروح والحسد ولم تزح عنه تلك النبوة بعدان البسها وانما لم يزل كما انه لازال في الترقي فما معنى ان ايمانه لم يكمل قبل لقي حبريل التلفظ وكمل بلقيه فهو محض مصادرة ومغالطةوهل النبوة والرسالة فوق مقام من المقامات اولاحتى يقال انه مدة الاربعين سنة لم يكمل ايمانه والحال انه هوالذي مدالنبين في نبوتهم والمرسلين في رسالتهم والملئكة في ملكيتهم ".

نيزامام علامة شامي كي تطبيح علامه احمد عابد ين فرمات مي "كان المعنى وكذلك اوحينا اليك روحا من امرنا حين مننا عليك بالنبوة وآدم بين الروح والحسد ما كنت تدرى قبل ذلك الوحى من تلك الاعدام من الآلاف الاربعة عشر ما الكتاب ولا ان الايمان".

**نیزفرماتے ہیں نفی دنیوی مر**ادہوتو'' فالآیة تمدل عملی انتفاء التذکر لوقوع المیثاق وانه متی کان وکیف کان لاعلی انتفاء العلم الضروری بالتوحید''۔

نيزفرماتے بيں: ''لامنا فاة ايضا بين كونه صلى اللہ عليه وسلم نبيا بالفعل و آدم بين الروح والحسد وبين كونه ما كان يدرى ما الكتاب قبل الوحي ''(جوابرالجارُجلا<sup>م</sup> صفحہ۳۵۸ طعممر)۔

ان سب عبارات کا خلاصہ وہی ہے جوان کے شروع میں گز راہے پھر بھی دلچیپی رکھنے والے حضرات یہ بیر میں بیا علم میں تفصلہ ہو ہے میں میں میں میں میں میں اور اس چر مار

چاہیں تو کسی اہل علم سے ان کا تفصیلی تر جمد کرا سکتے ہیں جسے ہم بخوف طوالت چھوڑ رہے ہیں ۔مزید سنے : ''حکیم الامت حضرت مفتی احمد یا رخال تعیمی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے اس آیت کے حوالہ سے منگرین عصمت کو جواب دیتے ہوئے اس کا ایک جواب بیار قام فر مایا ہے کہ اس سے پیدائش مبارک کا حال نہیں بیان ہور ہا بلکہ نور شمدی کی پیدائش کا حال ہے یعنی ہم نے آپ کو عالم ارواح میں سفید اور سادہ پیدا فر مایا تھا پھراس پر علوم کے نقش و نگار شبت فر ما کر نبوت کا تاج سر پر رکھ کر دنیا میں بھیجا۔ آپ عالم ارواح میں نبی منٹے دفر ماتے

/https://ataunnabi.blogspot.com/ إبوبهم تنبيهات بجواب تحقيقات አባሮ بأبوبهم میں کے نیت نبیا و آدم بین الے ماء و الطین جم *ال وقت نبی تھے جب کہ آ* دم الطِّظِر مٹی اور پانی میں جلوہ گر تتھ\_(جاءالحق جلدا،صفحة ۴۳ مطبع نعيمي كتب خاند كجرات)\_ معلوم ہوا کہ اسلاف اہل سنت کے ہاں آیت ہذا ہے ایک جواب سیجھی ہے کہ '' یہاں ولا دت یا ک سے پہلے کے زمانہ کے لحاظ سے فیل کی جارہی ہے'' پس مصنف تحقیقات کا اس کا کسلی بخش جواب دینے کی بجائے اس کا بلاوجہ رد کر کے گز رجانا دیانت کے خلاف ہے۔ ہاں اس سے وہ بیا شارہ دے گئے میں کہ اس کا ایک جواب بیبھی ہےجس پر وہ ہمارے شکر بیرے مستحق ہیں۔ پھر چونکہان کی کتاب نام کی تحقیقات میں حضرت مفتی صاحب رحمۃ اللہ علیہ ہے بھی استناد کیا گیا ہے لہٰذا آپ کابیدوالدان پر جمت قاطعہ ہے۔ **المَالَ**: الَّركتاب وایمان کی درایت کی نفی کا چالیس سال س<sup>ق</sup>بل کے عرصہ میں ہونا بھی مان لیا جائے تو بھی اس سے نفس نبوت کی ففی مرادنہیں ہو سکتی کیونکہ پہلے ہے نبی ہونے کے متعلق آ پ 🕮 کا فیصلہ موجود ہے۔ اليخى حديث شريف كنت نبيا وآدم بين الروح والحسد \_زياده \_ زياده ال سے بعثت اور رسالت كى ٹفی ہو گی جس کی دلیل''الکتاب'' بھی ہے جوحسب ِتصریح بعض شرط رسالت ہے جب کہ رسالت نبوت سے زائد مقام ہےجس پر باب ہفتم میں مفصل باحوالہ بحث گز رچکی ہے۔ نیز شروع بحث میں ٹھوں دلائل سے ہم ثابت کرآئے ہیں کہ بیآیت نزول وی جلی اور بعثت کے بیان یم بن ہے جب کہ بعث اور نزول وی جلی فس نبوت کے منافی میں (وقد مرّ غیر مرّہ)والحمد الله على ذلك . الدوائد والمحصير: "ماكنت تدرى ماالكتاب و لاالايمان "- - خداداد الم نبوى الله كانى بحى ثابت نہیں کی جاسکتی کیونکہ: الال: اس میں علم کی نہیں درایت ( انگل اور قیاس ) سے جاننے کی نفی ہے جیسا کہ اس کی تفصیل ابھی گزری ہے۔ **جائلاً** حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کی تفسیر ی روایت ٔ قرطبی کے حوالہ سے ابھی پیش کی جاچکی ہے کہ اس آیت میں حضور کی شان امّیت کا ذکر ہے اور وہ آیت کر یمہ و ماکنت تتلوا الخ کے قبیل سے بے بناءً علیہ نفی علم سے اس کا تعلق ہی نہیں ہے۔ ا بعض علما تفسیر نے اس کا بیعنی بیان فرمایا کہ : ''ما کنت تدری ما الکتاب لو لا انعامنا 🗘 عليك و لا الايمان لو لا هدايتنا لك وهو محتمل ''<sup>ي</sup>عني اگر آپ پر بهاراانعام نه بوتا تو **آپ كوكتاب كا** 

پنة نه ہوتا آپ کے لیے ہماری رہنمائی نہ ہوتی آپ کوا یمان کی خبر نہ ہوتی۔ قرطبی فرماتے ہیں کہ میعنی ہوسکتاہے۔(تفسیر قرطبیٰ جلد ۸ صفحہ ۳۹' نیز البحرالحط 'جلد کے صفحہ ۴۲۵ پ۲۵) نیز روح المعانی کی ان عبارات سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے:

انه صلى الله عليه وسلم اعطى القرآن محملا قبل حبريل عليه السلام من غير تفصيل الآيات والسور "آپ الله كل مد قبل (آيات اقر أكلاف سے پہلے) پوراقر آن جبريل الكلي اور آيتوں كى تفصيل كر بغير اجمالاً عطا فرماديا كيا تھا۔ملاحظہ مو (روح المعانى جلد "صفحہ ۵۸ بحواله الكبريت الاحمر للامام الشعرانى عن الباب الثانى من الفتو حات المكية للشيخ الاكبر رحمهم الله)۔

خلاصہ بیر کہ آیت ہادا میں قر آن مجید کے نزول سے قبل کے عرصہ میں جس وحی کی نفی ہے وہ وحی جلی ہے۔وحی خفی کا سلسلہ آپ ﷺ پر بھی نہیں رکا جو وحی القائی تھی کیونکہ آپ پہلے سے نبی ہیں جب کہ بچپن میں وحی تولیحض دیگر انبیاء کرا م علیہم السلام کے لیے بھی ثابت ہے آپ سے سیر کیونکر مستبعد ہو کتی ہے۔اور جو حضور کے کنت نہیاً الخوالے مقام سے باخبر ہوگا وہ اسے بھی مستبعد نہیں سمجھے گا۔ **جماب آخر**:

جب کست نبیا الخ سے آپ ﷺ کا پہلے سے نبی ہونا ثابت ہے اور اصول ہے اذا ثبت الشی ثبت بھمیع لوازمہ ۔ تولامحالہ یہی مانٹالازم ہوا کہ آپ پہلے سے سب کچھ جانتے تھے۔ زیادہ سے زیادہ بید کہ بے شار حکمتوں کی بناء پر آپ کو بعض امور کے قبل از وقت کھول کر بیان فر مانے سے روک رکھا گیا جوعلم کے ہر گز ہر گز منافی نہیں ۔ جس کی مثال دہ کلمات جمد ہیں جو آپ ﷺ نے روزِ محشر اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں پیش فر مانے ہیں

اوراس د نیامیں ان کے متعلق فر مایا کہ وہ اس وقت بچھے متحضر نہیں ہیں جوعین حکمت کے مطابق ہے کہ اگر وہ اس د نیامیں زبان مبارک پر آ جاتے تو ان کی قیامت میں بیان ہونے کی خصوصیت جاتی رہتی۔و المحمد مللہ۔

معت مل كرم الله وجهدالكريم قِيُلَ هَلُ عَبَدُتَّ وَنُنَاقَطُ الخُ**ص عَلَي**: حضرت على الله مع مروى ہے نبى الله محرض كيا كيا آپ نے بھى سى بت كى عبادت كى ہے؟ فرمايا نہيں۔ عرض كيا كيا كيم آپ نے شراب پى؟ فرمايانہيں۔ ميں ہميشہ سے جانتا تھا كہ جس عقيدہ اور عمل پر سے لوگ (دورِجاہليت ميں ) ہيں سرا سركفر ہے حالانكہ 'ما كنت ادرى ماالكتاب و لا الايمان ''نہ ميں كتاب كوجانتا تھا اورندا يمان كى (تفصيلات) كو۔ (درمنورُجلدة صفية الے)۔

اگر صحابہ کرام آپ کو دفت ولادت سے نبی مانتے ہوتے تو پھر بت اور شراب کے بارے میں سؤال کیونکر کرتے ؟ نیز آپ نے میہ کیوں نہ فرمادیا کہ میں بچین سے نبی تھا اور نبیوں سے ایسے ناپندیدہ امور کیسے سرز دہو سکتے ہیں؟ (تحقیقات صفحہ ۱۱۰۴۱)۔

الجلب: سند پر کلام کاخن محفوظ رکھتے ہوئے عرض ہے کہ روایت ہادا مصنف تحقیقات کی دلیل نہیں بلکہ ہماری دلیل ہے کیونکہ اس کامفہوم صرف اتنا ہے کہ ابھی ہماری بعثت نہ ہوئی تھی اور ہماری رسالت کا ظہور نہ ہواتھا کہ ہم شروع ہی سے ہمیشہ اہل جاہلیت کے لفر بیا مورکو کفر بیہ ہی سیجھتے تھے جب کہ بعثت درسالت کن س نبوت کے منافی نہیں بلکہ پہلے سے اس کے وجود کی دلیل ہیں کیونکہ بید دونوں سیجے جانے کے مفہوم کوا داکرتے ہیں جو پہلے سے ہونے پر دلالت کرتے ہیں۔

بعثة ورسالت كى دليل 'الكتاب '' كے الفاظ بھى ہيں جو پيش كردہ روايت ميں تصريحاً موجود ہيں۔ باقى رہا صحابہ كرام كابت پو جنا ورشراب پينے سے متعلق سؤال؟ تواس ميں كوئى لفظ ايسانہيں جس كا يد معنى ہوكہ انہوں نے بد سؤال اس ليے كيا كہ وہ آپ كواس وقت نبى نہيں مانتے تھے پس ان سے اس كى نسبت كرنا ان پر موصوف كاسخت افتراء ہے۔

برتقد يرتسليم جو چز انہيں معلوم ندتھى انہوں نے آپ سے يو چھ لى جس سے انہوں نے ان آيات واحاديث يرعمل كياجن ميں علم ندہونے كى صورت ميں يو چھ لينے كاتكم ديا كيا ہے۔ وہ ند يو چھتے تو كيسے پتہ چلتا كديدا مور منافئ نبوت ہيں۔ نيز اس سے اس امركومز مدحيا رچا ندلگ كئے كہ حضوران امور سے ياك رہے۔ صلى اللہ عليه

وسلم۔ رہایہ کہ آپ نے بیر کیوں نہ فرمادیا کہ میں بچین سے نبی تھاالخ؟ توجوا باعرض ہے کہ تفن کلام پر کچھ پابندی نہیں نیز حضور کے اس فرمان کا کہی مفہوم ہے کہ میں پہلے سے نبی تھا اس لیئے ان امور سے پاک رہا کیونکہ آپ نے ہی تو فرمایا تھا کنت نبیہا و آدم ہیں الروح والحسد یعنی میں زمانہ قبل تخلیق آ دم الطلاب سے نبی ہوں۔ نیز بیربات آپ نے عصمت کے تناظر میں فرمائی جو خاصّہ نبوت ہو کر دلیل نبوت ہے۔ (و قسد مسر مراراً)۔ اس سے بیدواضح ہورہا ہے کہ مولا نا آگر اس زمانہ میں ہوتے تو ضرور بول پڑتے حضور میر امشورہ ہیہ ہے

کہ آپ یوں نہیں بلکہ یوں ارشادفر مائیں۔

علادہ ازیں بیردایت خود موصوف کے خلاف ہے کیونکہ اسی تحقیقات کے سفحہ ۱۳۳ ' پر بیلکھر ہے ہیں کہ ذبیحۂ اصنام کے حرام ہونے کا مسئلہ حضور نے موحد جاہلیت حضرت زید بن عمر و بن نفیل سے سیکھ کر اس پر عمل فر مایا جب کہ بیردایت اس کی سرا سرنفی کررہی ہے۔ پس رع اس گھر کوآ گ لگ گئی گھر کے چراغ سے۔ **میارت الجرافیل سے جاپ**:

"اندما معناه الايمان الذي يدركه السمع لان اشياء من الايمان لاتعلم الا بالوحى اما توحيد الله (الي) فحميع الانبياء عليهم السلام عالمون بذلك معصومون (الي) من كل نقيصة موحدون الله منذنشأ وا (الي) وعن ابي العالية ما كنت تدرى قبل الوحى ان تقرأ القرآن ولاكيف تدعو الخلق الي الايمان"\_(الجرالحيط "صفحات)("تحقيقات"صفحات)\_

**المجاب**: ''الا بالوحی ''اور''قبل الوحی ''کے *لفظوں میں جس وحی کا ذکر ہے وہ وحی جلی ہے جس* کی آمد بعثت ورسالت کا باعث ہے اس لیۓ میرعبارت بھی بعثت ورسالت ہی کے بیان پر مشتمل ہے جونفس نبوت کے منافی نہیں ۔

جس کی مزید دلیل بیہ ہے کہ جملہ انبیاء علیہم السلام کوبل الوحی صراحة ''معصوم من کل نقیصة '' لکھا ہے جب کہ عصمت' خاصّہ ُنبوت ہونے کی وجہ سے دلیل نبوت ہے جس پر خود معترض کے استاذ ویشخ حضرت محدث اعظم کی نصرت ہم پیش کر چکے ہیں۔

امام ابوالعالیہ کے الفاظ بھی نفس نبوت کی نفی کے لیے نہیں بلکہاس حقیقت کے بیان کے لیئے ہیں کہ قرآن داقعی کلام الہی ہے جس کے نزول کا آغاز حضور کی چالیس سال کی عمر شریف میں ہوالیعنی معاذ اللہ خود ساختہیں۔

پھرموصوف نے عبارت کے محض من مانے الفاظ کے نقل کرنے پراکتفاء کیا ہے جب کہ اس عبارت میں آ گے ایک قول بیکھی لکھا ہے: ''ما الکتاب لولا انعامنا علیك ولا الایمان لولا ھدایتنا لك ''جو شاید طبع نازل پربارگراں شھاس لیے ان سے انخاض برتا ہے۔ولا حول ولا قوۃ الا باللہ۔ مجامعة الحاد حماد کا دور 14 بھان سے حمالہ:

كان صلى الله عليه وسلم يعبد قبل الوحى على دين ابراهيم الطّيّلة (الحداؤجلد)كَصْفية ١٢)ـ ''ويتبع شريعة ابراهيم ويتعبد بها حتى جاء ه الوحى و جاء ته الرسالة ''\_(روح البيانُ جلدلاصفي ٣٣٧)(تحقيقات صفيااا)\_

المحلب: ردمغالط نمبر ۱۰ میں ہم با حوالہ تفصیل ۔ لکھ آئے ہیں کہ آپ تلقی تبل اعلان نبوت بھی سابقہ شرائع میں سے کسی شریعت کے پابند نہ تصل کہ آپ کو براہ وراست وی القائی سے ہدیات ملی تحصیل کیونکہ کسی شریعت کے پابند ہونے کا مطلب امتی ہونا ہے جب کہ آپ کسی نبی کے امتی نہیں پھر یہ کہ کوئی شریعت باتی بھی نہ تھی زمانہ فتر تحال تو جب شرع ہی نہ تھی تو پابند کی کیونکہ منصور ہو کتی ہے؟ مراتی نہ تھی نہ تھی زمانہ فتر تحال تو جب شرع ہی نہ تھی تو پابند کی کیونکہ منصور ہو کتی ہے؟ نریادہ سے زیادہ یہ ہے کہ واقع میں جو شرع خلیل اللیہ بھی حضور جن مدایات ربانیہ کے مطابق عمل فرماتے اس کا اس سے توافق ہوجا تا تھا۔ مراتے اس کا اس سے توافق ہوجا تا تھا۔ فرمالیے جو نفس نبوت کے منافی نہیں کیونکہ یہ موافقت تو آپ تھی کوا علان نبوت کے بعد بھی مرغوب تھی۔ علامہ قرطبی نے اس مقام پر فرمایا: ''ان ذلك فیم الا تحت لف فیہ الشر رائع من النو حید ہونے کی دلیل نہیں کیونکہ اس مرادتما مشرائع کے مفتی میں ازاعلان نبوت کے بعد بھی مرغوب تھی۔ ہونے کی دلیل نہیں کیونکہ اس میں الدین بھی قبل از اعلان نبوت آپ تھی کی مرغوب تھی۔ کراس کی عبادت ہے مزال تا ہے میں الدین بھی قبل از اعلان نبوت آپ تھی ایک میں ہوں ہو ہوں ہو ہوں۔

نیز علامہ بیضاوی نے آیت ہذا کے تحت کھا ہے: ''و ہو دلیل علی ان ہ لم یکن متعبدا قبل السنبو ہ بشرع ''لینی بیآ یت اس امر کی دلیل ہے کہ آپ کی قبل از اعلان نبوت کی بھی شرع پڑ کمل کے پابند

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ندیتھے۔(تنسیرالبیعاویٰ جلد ۲'تحت ماکنت تدری۔ نیز شخ زادۂ جلد ۲'صفحہ ۲۸۷)۔ یہی عبارت بحوالہ بیضاوی خوداسی مقام پر روح البیان میں بھی مذکور ہے جس سے کم از کم موصوف کا اس امر کے منفق علیہ ہونے کا دیا گیا تاُ ثر کا فور ہوگیا۔

مزید سنیے علامہ الوی اس مقام پر لکھتے ہیں: ''لزم نفی کونه متعبدا بشریعة من شرائع غیره من الانبیاء و السابقین '' یعنی آیت پذاکالازمی نتیجہ ہے ہے کہ آپ ﷺ قبل از اعلان نبوت انبیاء سابقین علیہم السلام میں سے سی کی بھی شریعت پر تمل کے پابند نہ بتھ۔ (روح المعانی ْ جلد ۳۱ ْ صفحہ ۵۵)۔

علامہ مظہری فرماتے ہیں: ''وما قیل ان النبی ﷺ کان قبل الوحی 'یعبد اللہ علی دین ابراھیم فشی لا یصاعدہ العقل و النقل ''یعنی یہ جومشہور ہے کہ آپﷺ وحی جلی کی آمدے پہلے حضرت ابراہیم الظلاکی شریعت کے پابند ہوکر عبادت الہی بجالاتے تھے بیالی بات ہے جوعقلاً نقلاً مخدوش ہے۔ (مظہری جلد لاصفی ۳۳۳)۔

الغرض روح البیان کی پیش کردہ عبارت سے قبل از اعلان نبوت نفس نبوت کی نفی قطعاً ثابت نہیں ہوتی اور نہ ہی صاحب روح البیان کا اس سے اس کی نفی کرنامقصود ہے اس لیے انہوں نے '' جاء ته الر سالة '' کے محتاط لفظ استعال کیۓ ہیں یعنی قرآن کی آمد پر حضور کی بعثت ہوئی اور آپ کی رسالت کا ظہور ہوا جو بعینہ ہمارا موقف ہے۔

علاوہ ازیں اسی روح البیان میں اسی مقام پر بڑے زوردارالفاظ میں تمام انبیاء علیہم السلام تحجل از اعلان نبوت نتمام گنا ہوں سے معصوم ہونے کا ذکر بھی موجود ہے جب کہ عصمت دلیل نبوت ہے (وقد مسرّ قبیل هذا)۔

نیزاسی میں حضورا قدس کے لیے حضرت عیلی وی علیما السلام کی نسبت سے بطریق الویت ودلالة النص استدلال بھی موجود ہے 'لان معلیہ السلام اف صل من یحیلی و عیس علیم ما السلام و قد او تی الحکم و العلم صبیاً''(روح البیان جلد لاصفی ۲۳۷)۔ جب کہ مسلہ نبوت کے لیے اس قسم کے طریق استدلال سے انہیں سخت چڑ ہے۔ پس جو پیند آئے اسے لے لینا اور جو پسندنہ آئے اسے ایک طرف رکھدینا میٹھے اور کڑو بے کی مثال کا

آئینہدارے۔ . اس کی تفصیل ہے عبارت الحداد کا جواب بھی آ گیا کیونکہ وہ بھی مفہوماً روح البیان کی عبارت جیسی

ہ۔ مزیدکلام کی گنجائش ہے جس کا من محفوظ کیا جاتا ہے۔ فافھم۔ مہامت کیر سے جالب:

مصنف تحقيقات في الم مقام پريي مي *يكھا ہے كە 'و ك*ذاف التفسير الكبيرللامام فخرالدين الرازى''(تحقيقات صفحالا))۔

لیکن عبارت نہیں لائے جب کہ زیر بحث آیت کے تحت امام موصوف کی ایسی کوئی عبارت نہیں ہے۔ بر تقذیر تسلیم ہمارے اس بیان سے نفس مسئلہ کی حد تک اس سے بھی جواب ہو گیا۔ مزید باب ہشتم میں امام موصوف کی ایک عبارت کی بحث میں شرح فقد اکبر صفحہ ۲۰ کے حوالہ سے ان کا ایک ارشاد قتل کیا جاچکا ہے جو اس امریس نہایت دولوک ہے کہ آپ بی قبل از اعلان نبوت کسی شرع پڑمل کے پابند نہ تصح بلکہ آپ اس وقت مقام نبوت میں تصر نیز انہوں نے نزول قرآن کے بعد کے حرصہ کو رسالت سے تعبیر فرمایا ہے جس سے بد واضح ہوجا تا ہے کہ آپ قبل از بعث حضور بی کے لیے نفس نبوت کی قائل ہیں۔والد حمد ملڈ۔

''فائدہ عظیمہ'' کاعنوان دے کر موصوف نے اپنی پیش کردہ'' تعبّد بالشرع'' کی عبارات کا بیفائدہ بیان کرتے ہوئے کہ'' آپ بالفعل نبی نہیں تھے'(معاذ اللہ )۔ کنت تدری کے حوالہ سے ریبھی لکھ دیا ہے کہ وہ'' اپنے ظاہری مفہوم کے لحاظ سے ایمان کی درایت کی نفی کررہی تھی کیکن علماء نے اس کو ظاہری معنی پر حمل نہیں کیا'' یعنی اس لیۓ انہوں نے بھی اسے اس کے ظاہر پر نہیں رکھا۔ (تحقیقات صفحہ الا ۱۱۲)۔

اللہ ایک جنور کی نبوت کی نفی کی بات ہے تو اس کی بنیاد یہاں وہی تعبد بالشرع کا پرو پیگنڈہ ہے جس کا غلط ہونا ابھی ثابت کیا جاچکا ہے پس اس سے سہارے قائم کی گئی استدلال کی عمارت خود بخو دزمین یوں ہوگئی۔

باقی ان کا ظاہر آیت کوففی درایت ایمان ( سمعنی نفس ایمان ) کا مؤید کہنا ( اگر چداس کے مراد نہ ہونے کی بات بھی انہوں نے کردی ہے ) سلین غفلت ہے کیونکہ کوئی کہ سکتا ہے کہ خصوصیت کے ساتھ عندالا حناف طواہر آیات کی بہت اہمیت ہے جوعلاء کی ذاتی آ راء پر مقدم ہوتے ہیں' موصوف خود بھی لکھ چکے ہیں کہ' تحصل الآیات علی طواہر ھا''۔

اس کیے ان کو یوں کہنا چاہیے تھا کہ بہت سے الفاظ ایسے ہیں جن کے متعدد معانی ہوتے ہیں یا ان کے مصادیق مختلف ہوتے ہیں یہاں لفظ''ایمان''انہی میں سے ہے تو بحث کا دروازہ ہی نہ کھلتا۔جس کی مثال

ول ما یعلم اللہ جیسی آیات ہیں کہ اہل سنت نے سید ھایڈ مایا کہ یہاں علم بمعنی داستن ہے ہی نہیں لیکن جنہوں نے اسے دانستن کے معنٰی میں لیا پھر اس پر ہونے والے سؤال کے جواب میں لگ گئے تو وہ البھن درالبھن کا شکار ہوتے گئے جس سے وہ آج تک نہ نکل سکے اور اہل سنت نے انہیں ہمیشہ مورد طعن والزام کھہرایا۔

چنانچہ دیو ہندیوں کے مقتد احسین علی واں بھچر وی نے اپنی کتاب بِ کُمغةِ الْحَیْسُوان صفحہ ۱۵۷ کا پر معتز لہ کے حوالہ سے ریکھ کر کہ 'اللہ کو پہلے سے کوئی علم بھی نہیں ہوتا کہ کیا کریں گے بلکہ اللہ کوان کے کرنے کے بعد معلوم ہوگا''۔(معاذ اللہ )۔

ہ یکھا کہ''آیا**ت ق**رآ نی جیسا کہ و سیعلہ الذین وغیرہ بھی اوراحادیث کے الفاظ بھی اس *مذہب پر* منطبق ہیں''۔

تو اہل سنت نے انہیں بھی برابر کا مجرم قرار دیا۔ چنا نچہ حضرت غزائی زماں علیہ الرحمة والرضوان نے مذکورہ عبارت کو فقل فرمانے کے بعد '' اہل سنت کا مذہب' ییان فرماتے ہوئے لکھا ہے کہ : '' اہل سنت کے مزد یک علم الہمی کا منگر خارج از اسلام ہے' ۔ (مقالات کاظمیٰ جلدہ ' میان فرماتے ہوئے لکھا ہے کہ : '' اہل سنت ک رہا مصنف کا یہاں بیر کہنا کہ بعض ضال مضل لوگوں نے رید لفظ معاذ اللہ حضور کے لیے استعال کیے ہیں جو بذ ات خود ضلالت و گمراہی ہے۔ (تحقیقات صفیۃ ۱۱) ہو بذ ات خود ضلالت و گمراہی ہے۔ (تحقیقات صفیۃ ۱۱) ہو بذ ات خود ضلالت و گمراہی ہے۔ (تحقیقات صفیۃ ۲۱) ہمارے حسب تجزیبا نہوں نے جب بیر سنا کہ آپ کو چالیس سال سے پہلے نفس نوت حاصل نہ تھی تو اپنی خبث باطن کی بنیا د پر بے ایمانی کا کلمہ آسانی سے اگل دیا۔ تو کیا اس کا اصل سب کہیں خود مابد دلت تو مہیں ؟

مقالل فی الکر از وما کنت توجوا ن یلقی الیک الکتاب ) **کاملا**ز "" تیریآ یت مبارکہ: ماکنت ترجواان یلقی الیك الكتاب الا رحمة من ربك ـ (القصص: ٨٦) اورتم امید نه رکھتے تھے کہ کتاب تم پنجیجی جائی گی ہاں تمہارے رب نے رحمت فرمائی''۔ کتب تفسیر سے پچھ حوالہ جات نقل کرنے کے بعد لکھا ہے کہ : محبوب کریم ﷺ سے نزول کتاب کی امیداورآ رز دکی نفی کی جارہی بے ظاہر ہے کہ اصلاب اورارحام کے وقت کے لحاظ ہے نہیں بلکہ ولا دت کے بعد اورنز ول وحی اور کتاب سے قبل والے دورانیہ میں ہی یہ نفی کی جارہی ہے۔لہٰذا یہ شلیم کرنا لا زم ہے کہ عمر عزیز کا معتد به حصه ایسا گز را جس میں آپ نه ملی طور پر نبی بتھے نہ بالفعل رسول بتھے اور نہ ہی آپ پر وحی کا نز ول ہوتا تھا۔ بیامرکتنا عجیب ہے کہ عمر کے معتد بہ حصہ میں نزول کتاب اور نبوت ورسالت کے حصول کی امیڈ رجاءٔ حرص وطمع کی نفی بھی ہےادرادھروفت ولا دت سے ہی آ پ کو بالفعل منصب نبوت پر فائز سمجھا اور دوسروں کو بھی بیر عقیدہ اپنانے کا پابند کھم ایا جار ہاہے بلکہ ان بزعم خولیش ائمہ زماں' اور مقتدایان انام کے اپنے مفروضہ نظرتیہ ک تقلید نہ کرنے کی صورت میں گمراہی بے دینی اور کفرزغاق کے فتو وں کا ہدف بھی بنایا جارہا ہے۔ الے عیاد ٔ بسائلہ تعالني''\_(ملخصاً بلفظه)\_ملاحظه بو\_(تحقيقات صفحاا۲'۱۱۲'۱۱)\_ الجاب: بالفعل اورعملی طور پر سے مراد اگر بمعنى عرفى ب كم تم تبليغ نه آنے كے باعث آب اس وقت مصروف ومشغول في التبليغ نہ بتھاتو اس میں گنجائش ہے لیکن اگر بمعنی مصطلح مراد ہے یعنی بمعنی حصول نبوت تو غلط ہی*نہیں فیصلہ نبوبیے بغاوت بھی ہے جو بیے ''*کنت نبیا و آدم بین الروح والحسد''۔ جب کہ بالفعل ہونے کے لیۓ ازمنہُ ثلثہ میں سے کسی میں بھی خیر کا حاصل ہوجانا کافی ہوتا ہے جیسا كهامام علامه عبدالنبي بن عبدالرسول احدتكري رحمه الله عليه كي كتاب جامع العلوم المعروف دستور العلماء میں مقرح ہے۔ مکمل تفصیل باب یاز دہم میں دیکھی جائلتی ہے۔

لہٰذاماضی میں (بدلیل کنت نبیا) حضورکونبوت جب حاصل ہوگئی تو وہ بمعنی مصطلح بالفعل ہی ہوئی پھر جب پیش کر دہ آیت میں حضور کی اس نبوت کی نفی کی بحث تو کجااس کی ففی کی جانب ہلکا سا اشارہ بھی نہیں ہے تو اسے اس کی ففی کی دلیل بنا کر پیش کرنامحض سینہ زور کی ہے۔ کتاب کی امید نہ رکھنے کامفہوم زیادہ سے زیادہ بیہ بنے گا کہ اس وقت آپ کی بعثت نہ ہوئی جوارسال کے مترادف ہے اورا پنی جگہ درست ہے کہ اس د نیا میں آپ

کی بعثت <sup>ن</sup> قر آن مجید کے نزول کے آغاز سے ہوئی اور بیفس نبوت کے ثبوت کی دلیل ہے کہ بھیجا جانا اس دقت متصور ہوسکتا ہے کہ جب نبوی دجود پہلے موجود ہو۔ باقی امید ندر کھتے تصحیحیٰ اس کی سوچ بھی نہ آئی کہنے سے اس حقیقت کا اظہار ہے کہ وحی نبوت محض وہی چیز ہے کسی نہیں کہ خلوت نشین ہوکر چلتہ کشی کی دجہ سے حاصل ہوجائے جس کا مفاد سیر بنا کہ قر آن حضور کا

خودساخت<sup>ن</sup>ہیں بلکہ خالصة وحی الہی اور کلام ربانی ہے۔الغرض نفس نبوت کی نفی نہ تو آیت کے سی لفظ کا ترجمہ ہے نہ بی اس کامفہوم ہے اور نہ بی اس کا یہ مقصود ہے۔ وللہ المحمد۔ اس سب کی کمل باحوالہ تفصیل مع مزید حسب ذیل ہے: **ایں**: (ایک قول پرالکتاب سے مراد کتب اوّلین ہیں):

ایک قول پر آیت کے لفظ الکتاب سے مراد قر آن نہیں بلکہ کتب اولین ہیں بناءً علیہ یہ آیت مسئلہ کر نبوت سے متعلق ہے ہی نہیں۔

**الل:** نقل هذا رأس الرّافضة الطبرسى بلفظ قيل ولم يصرح بقائله ولماقف عليه ايضاً حيث ذكر : وقيل معناه وما كنت ترجوان تعلم كتب الاولين وقصصهم تتلوها على اهل مكة ولم تشهد ها ولم تحضر ها بدلالة قوله وما كنت ثاوياً فى اهل مدين تتلو عليهم آياتنا اى انك تتلو ها على اهل مكة قصص مدين وموسلى ولم تكن هنا ك ثاويا مقيما وكذلك قوله وما كنت بحانب الغربى وانت تتلو قصصهم وامرهم فهذه رحمة من ربك -(جامع البيان جلد مضفر ٢١٩ ب منطحة مقصود يلى).

عندالا کثرین آیت میں''السکتساب ''سے مرادقر آن مجید ہے کیکن حسب تصریحات متعدد محققین ''ترجؤ' کے لفظ سے رجاء کی نفی سے مقصود نفی میں مبالغہ ہے یعنی اس کالفظی ترجمہ مرادئہیں بلکہ سے بتانامقصود ہے کہ بیا مربالکل منفی ہے۔

چنانچیش زاده علی البیماوی میں ہے: ''فان قولہ وما کنت ترجوان یلقی الیك الکتاب فی معنی ومایلقی الیك عبر عنه بقوله ما کنت ترجو للمبالغة فان نفی رجاء الالقاء ابلغ من نفی الالقاء '' یعنی اللدتعالی کا ارشاد' و ماکنت ترجوا ''' مایلقی الیك الکتاب '' کے معنی میں ہے (یعنی لفظی ترجمہ تو بی بنآ ہے کہ آپ اس کی امیر نہیں رکھتے تھے کہ آپ کی طرف کتاب بھیجی جائے گی ۔لیکن

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

"اميرنيس ركفت سط" مرادنيس ب بلكه مقصود مدكمنا ب كما ب كى طرف كتاب نيس بيجى كى طرف آب ك ربكى رحمت سے )-"مايلقى اليك الكتاب "كو" و ماكنت ترجوان يلقى اليك الكتاب "سے تعبير فرمايا كيا ہے كيونكة" رجا الالقاء" كى فنى القاءكى فنى سے زيادہ مؤثر ہے۔ (جلد "صفحة الأطبع بيروت)۔ روح المعانى (جلداا صفحة منا) ميں ب: "أن المراد نفى الالقاء على الملغ وجه "ليعنى ترُجُو كالفاظ كو ملاكر فنى كرنے سے مقصود فنى ميں انتہائى مبالغہ سے كام لينا ہے۔ احد

اس سے معلوم ہوا کہ اس صورت میں آیت میں کتاب ( قرآن ) کے آنے کی امید ہونے نہ ہونے کا مسّلہ ہی نہیں ہے۔

لہذا مصنف تحقیقات کابار باراس کی رٹ لگا کراس کے ذریعہ آپ ﷺ سے نبوت کی ففی کرنا بالکل بے سوداور بے حقیقت ہے۔

**٥:** (ترجو کامعنی مقصود ہوتو علم بالکتاب کو مستلزم ہے):

علادہ ازیں 'تر جو ''کامعنی مقصودلیا جائے تو یہ مصنف تحقیقات کے لیے مصر ہے کیونکہ کسی چیز کی امید ہونا نہ ہونا اس کے متعلق علم ہونے کولازم کرتا ہے جس کا مطلب سے ہوا کہ حضورکو قرآن کے بارے میں سے علم تھا کہ وہ اللہ تعالیٰ کی ایک مقدس کتاب ہے جب کہ موصوف کو اس سے انکار ہے جیسا کہ 'ما کنت تدری مالکتاب '' النح کی بحث میں ان کی مکر رتصر یحات سے واضح ہے کہ '' یہاں کتاب اور ایمان کی درایت کی نفی کی جارہی ہے' وغیرہ۔ (تحقیقات صفحہ ۱۰)۔ مادی آ: (تر جو کا معنیٰ مقصود ہونے کی صورت میں استناء متصل ہے)

''ترجوا''کامعنی مقصود ہونے کی صورت میں اگر چہ پچھ علماء نے مشتنی کو منقطع مان کر الا بمعنی لکن قرار دیا ہے۔ بعض نقول ملاحظہ ہوں۔ • تفسیر بغوی جلد ''صفحہ ۴۵۹ میں ہے: ''ق ال الف راء هذا من الاستثناء المنقطع معناہ لکن

- ربك رحمك فاعطاك القرآن ". ربك رحمك فاعطاك القرآن ".
- O تفیر مظیری جلد ک صفحه ۱۸۸ میں ہے: 'فال الفراء الاستثناء منقطع معناه لکن القاه ربك رحمة منه ''۔

O تف*ییرروح المعانی ٔ جلداا ٔ صفحه ۳۰ ایس ہے*: ''عملی ماذهب الیه الفراء و جماعة استثناء منقطع ای ولکن القاہ تعالٰی الیك رحمة منه عزّو جلّ''۔

ان سب عبارات کا خلاصہ بیہ ہے کہ امام فراءاورامام کسائی وغیر ہمانے آیت میں اِلَّا کے مابعد کواس کے ماقبل سے عنیٰ الگ شار کر کے اِلَّا کو لکن کے عنی میں قرار دیا اور مشتنی منقطع مانا ہے۔

ان کےطور پر آیت کامفہوم بیہوا کہ آپ کوتو اس کتاب کے حاصل ہوجانے کاخواب دخیال بھی نہ تھا۔ پس بیاس نے آپ کو آپ کے مطالبے بااس کے ملنے کی آپ کی خواہش کے بغیر ازخود محض اپنی رحمت سے عطا فرمائی ہے۔

فرمائی ہے۔ لیکن بہت سے محققین نے آیت میں منتن<sup>ل</sup> کے متصل ہونے کا قول فرمایا ہے۔اس کے بھی بعض حوالیہ حات ملاحظہ ہوں۔

ب ساب ساب من من الدلمي نيزاما مفخر الدين رازئ علامه ذخشر ي كى كتاب كشاف حواله سے لكھتے ميں: هذا كلام محمول على المعنى كا نه قيل و ما القى اليك الكتاب الا رحمة من ربك يعنى مير كلام ايك محاوره پمنى بم مفہوم مير ب كه آپ كرب نے ميركتاب آپ كواپنى رحمت سے ہى دى ہے۔ (الجرالحيط جلد كاصفى 201 يفير كيرُب ٢٠ صفى ٢٢) -

O البحرمين بيالفاظ مزيديين: فيكون استثناء متصلاً اما من الاحوال واما من المفعول له -للذامتثنى متصل اوراشتناء يا تولفظ احوال سے ہے جومقدر ہے يامفعول له ہے ہے۔

O علام منفى فرمات على: "هـ و محمول على المعنى اى وما القى اليك الكتاب الا رحمة

من ربك ''(مارك ' سخر ١٢٨٢) . O علامه بيضاوى لكصح بي : ''و يحوز ان يكون استثناء محمو لا على المعنى كانه قال وما القى اليك الكتاب الارحمة ''(بيفاوى ٢ سخر ١٨٠) . O علامة فهامة شخ زاده ارقام فرمات بي : ''فكانه قيل وما القى اليك الكتاب الا رحمة اى فى حال كونه رحمة او الا لا حل رحمة فيكون الا ستثناء متصلا مفرغا ويكون المستثنى منه اعم الا حوال اواعم العلل ''(شخ زاده كل البيفاوى جلا صفر ٢٢٢) . O علامة الوى لكصح بي : ''و حوز ان يكون استثناء متصلا من اعم العلل او من اعم الاحوال '' ـ (روح المعانى 'قلما المؤري الا يكون الاستثناء متصلا مفرغا ويكون المستثنى O علامة الوى لكصح بي : ''و حوز ان يكون استثناء متصلا من اعم العلل او من اعم الاحوال '' ـ (روح المعانى 'قلما المؤري : ''و يحوز ان يكون استثناء متصلا من اعم العلل او من اعم الاحوال '' ـ (روح المعانى 'قلما الله الله المؤر ال يكون الاستثناء متصلا من اعم العلل او من اعم الاحوال '' ـ (روح المعانى 'قلما المؤر ال يكون الاستثناء متصلا من اعم العلل او من اعم الاحوال '' ـ (روح المعانى محمولا من المولا على الا يكون ال يكون الاستثناء متصلا من اعم العلل المولا على

الـمعنى كانه قال ما القى اليك ربك الكتاب لشيئ الارحمة اى لاجل الرحمة ''(<sup>تف</sup>ير<sup>المظ</sup>بر ئ جلد<sup>ع</sup>صمحهههه)).

خلاصہ بیر کہ ان علماء تفسیر کے حسب شخصی آیت ہذامیں اِلَّا کا استناء متصل کے لیے ہونا بھی درست ہے۔ اس صورت میں امام اہل سنت علامہ فخر الدین رازی علیہ الرحمۃ کے لفظوں میں (''یہ مکن ایضاً احراؤ ہ' عللی ظاہرہ '' آیت کو اس کے ظاہر پر رکھ کر اس کا ظاہری مفہوم لینا بھی صحیح ہے پس) معنی سیہوگا کہ: ''ای و ما کنت ترجہ و الاان سر حسک بسر حسمته فینعم علیك بذلك ای ما کنت ترجو الا علی هذا ''لیتن آپ امید نہیں رکھتے تھے گر اس بات کی کہ اللہ تعالیٰ آپ پرا پی خاص رحمت فرماتے ہوئے آپ کو سیک اللہ تعالیٰ میں میں ملاحظہ ہو ۔ (تغیر کیوں میں میں موجو کہ ایک ہوئے کہ کا کہ معنی کی کہ معنی کے بی کہ معنی

تعلیقا: (خطاب حضور الظینظ سے مرادامت ہے) آیت میں نفس نبر ت کے منفی نہ ہونے کی ایک دلیل ہی ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے آپ کا بیار شاد منقول ہے کہ : الحطاب فی الطاهر للنہی ﷺ والمراد به اهل دینه ''۔ ملاحظہ ہو (تغیر بغویٰ جلد ۳ صفحہ ۳۵۹ تفیر الخازن جلد ۳ صفحہ ۳۳۳ یفیر نفیٰ جلد ۳ صفحہ ۳۳۳ یز الجمل۔ نیز روح

المعانى ْجلداا صفحه ١٣٠) \_

**الالم**: بیردایت اگر چہ آگلی آیت کے بعد درج ہے کیکن کٹی علماء نے اسے زیر بحث آیت سے متعلق ہونا بھی سمجا ہے کیونکہ ان سب میں ظاہری خطاب آب ای سے ہے۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

چنانچ حضرت صدرالا فاضل اس ( زیر بحت ) آیت کے تحت لکھتے ہیں کہ : ''حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہمانے فرمایا کہ بیدخطاب خلاہر میں نبی کریم ﷺ کو ہے اور مراداس سے مؤمنین ہیں۔(خزائن العرفان حاشیہ ۳۱۷)۔

نیز ملاحظه بو (تبیان القران انمل ۲ یت ۱ تا ۱۳ نجلد ۸ صفحه ۵۷) ـ نیز ملاحظه بو (چامع البیان طری پ ۲۰ صفحه ۲۲۹ حیث قال: ''و فی هذه الآیة و ما بعدها و ان کان الخطاب للنبی کاف المر اد غیره'') \_

**مادماً:** (آیت بعثت ورسالت کے بیان پر بنی ہے جونفس نبوت کے منافی نہیں) اس سب سے قطع نظر وبر تفذیر یشلیم آیت ہذا حضور کی بعثت اور رسالت کے بیان پر بنی ہے جونفس نبوت کے منافی نہیں (کہ امر مرار آ)۔

دلیل بیہ ہے کہ حسب تصریحات علماء شان جو امور شرط رسالت ہیں ان میں ایک کتاب ہے نیز شریعت نیز معجزہ وغیر ہا۔ پیش نظر آیت کا بنیادی نقطہ بیہ ہے کہ بیہ کتاب (قر آن مجید) حضور کو ولادت باسعادت کے عرصہ بعد ملی جب کہ وہ حضور کی شریعت کی بنیاد ہے۔ نیز وہ حضور کا معجزہ بھی ہے و لا یہ حفیٰ۔ جس کالازمی نتیجہ بیہ ہوا کہ کتاب کے نزول کے آغاز سے حضور کی بعثت ہوئی اس کا دوسرانا م رسالت ہے جس کامعنی ہے بھیجنا جو آپ بھٹ کے پہلے سے نبی ہونے کی دلیل ہے۔ لہٰذا آیت ہٰذانفس نبوت کے ثبوت کی دلیل ہے جے خوش فہنمی سے اس کی نفی کی دلیل سمجھ لیا گیا ہے۔

ہمرا ایت پرا کن موت ہے ہوت کی دیں ہے جسے موں بی مصفحا ک کی کی کی دیں بھرلیا گیا ہے۔ والحمد للہ تعالی۔

**قومہ**: اس سلسلہ کی امام اہل سنت ایو منصور ماتریدی رحمۃ اللہ علیہ کی ایک دوٹوک عبارت پیش کردہ حوالہ جات کے جوابات کے من میں عنقریب آرہی ہے۔

**مالواً**: (زیادہ سے زیادہ میہ بحث ہو سکتی ہے کہ حضور کواپنی نبوت کے علم ہونے کی کیا دلیل ہے ) جب کتاب کا ملنا رسالت ہے بناءً علیہ نفس نبوت خارج از بحث ہو تو زیادہ سے زیادہ میہ بحث ہو سکتی ہے کہ الفاظ آیت سے میہ خاہر ہوتا ہے کہ جیسے اپنی نبترت ( نبی ہونے ) کی خبر نہ ہو جوایک سطحی اعتراض ہے کیونکہ کسی چیز کے ملنے کی امید کے ہونے نہ ہونے کی بات اس وقت درست ہو سکتی ہے جب اس کے وجود کے متعلق علم ہو۔ پس مید آیت بذات خود حضور کواپنے نبی ہونے کی علم ہونے کی دلیل ہے۔ بناءً علیہ آیت کی تا ویلات کے حوالہ سے اشتناء کی بحث میں منٹنی کے متصل ہونے کا قول ہی ران<sup>2</sup>

ہے کیونکہ بیمذکورہ حقیقت کے مطابق ہے۔ نیز حضور کا فیصلہ ''کنت نبیا و آدم بین الروح و الحسد '' بھی اس کا مؤید ہے۔

دیگر بے شار دلائل بھی اس کی تائید کرتے ہیں جیسے حدیث ابوذ ر ﷺ میں اس سؤال کے جواب میں کہ آپ کواپنے نبی ہونے کاعلم کیونکر ہوا' آپ کااپنے بچپن مبارک میں ہونے والے واقعہ شق صدر مبارک کے حوالہ سے بیفر مانا کہ اس سے علم ہوا (یعنی اس کا ایک ذریعہ بیدواقعہ ہے)۔

نیز حضور کابچین میں انسی رسول اللہ فرمانا نیز بے شارا حبار و رهبان اور کہان کے حضور کی موجود گی میں آپ کے نبی ہونے کے بیان۔ حضرت بحیرا نسطو راکی آپ نبوت کے متعلق شہادتیں اور جمر وشجر کے آپ کو یارسول اللہ کہہ کر سلام پیش کرنے کے واقعات وغیر ہا ہے بھی پند چاتا ہے کہ حضور کو شروع ہی سے اپنے نبی ہونے کاعلم تھا۔ صلی اللہ تعالی علیہ و آلہ و سلم۔ جن کی کمل باحوالہ تفصیلات باب ہفتم میں دیکھی جاسکتی ہیں۔ و الحمد للہ۔

تحريحات المجلد بابت علم نبوت عجلا صلى الله عليه وآله وسلم:

عالما بنوته ورسالته في عالمي الحقائق والارواح كما مرثم في عالم الاجسام والذرواتصلت نبوته بجميع الخلائق من غير انقطاع الى زمن وجود جسد ه المكرم فبعث بحسده في عالم الاجساد الى كل احمرواسود وكل عين مخلوقة ''\_ملاحظه مو (جلاءالقلوب جلدا'صفيه ٣٨٥، طبح بيروت)\_

عبارت بذاباب ہفتم میں مع ترجمہ گز رچکی ہے اس میں آپ الظیلا کے تمام عوالم میں اپنی نبوت ورسالت کے عالم ہونے کی تصریح موجود ہے و ہو المقصود۔ O حکیم الامت حضرت مفتی احمد بار خان نعیمی رحمۃ اللہ علیہ زیر بحث آیت کے تحت لکھتے ہیں: '' اس آیت سے بیڈابت نہیں ہوتا کہ آپ اپنی نبوت سے بے خبر تھے آپ کوتو بچپن ہی سے شجر وجر سلام کرتے تھے اور رسول اللہ کہہ کر پکارتے تھے بحیرا را ہب نے بچپن شریف میں ہی آپ کی نبوت کی خبر دے دی تھی ۔ خود

**تلسطاً** (بي مطلب بھي كه آپكوبن مائلے ديا)

اس کا بیم مفہوم بھی ہوسکتا ہے یعنی اس طرز پر بھی اس کو بیان کیا جاسکتا ہے کہ انلد تعالیٰ نے حضور کے مرتبہ محبوبت کی بناء پر بیغمت بھی آپ کو بن مائلے عطافر مائی۔فال صلی الله علیہ و سلم' الا و ال حبیب الله و لا فخر ''سن لو میں فخر بیہیں بلکہ تحدیث تعمت کے طور پر کہہ رہا ہوں کہ میں اللہ کا حبیب اور اس کا محبوب ہوں۔جس کی بے شار مثالیں قر آن وسنت میں موجود ہیں۔ مثلاً حضرت موسیٰ کلیم علیہ الصلا ۃ والسلیم نے دید اوالہی کی دعا کی پھر بھی جواب سہ پایا کہ لسن ترانی لیکن آپ بھی کو سی مطالبہ کے بغیر عالم بالا پر کامل

نیز حضرت خلیل علیہ الصلاۃ والسلام نے آنے والی نسلوں میں اپنے ذکر خیر کے بقاء کی دعا کر کے بیہ مقام حاصل فرمایا جب کہ حضور کو بن مانگے اس سے نوازتے ہوئے فرمایا''و رفعنالک ذکر کے ''نیزوللآ حرۃ حیرلک من الاولی ''۔

اس طرح کی پوری تفصیلات دیکھنے کے لیۓ امام اہل سنت اعلیٰ حضرت رحمہ اللہ تعالیٰ کی تصنیف لطیف وتالیف مدیف'' بچلی الیقین'' کا مطالعہ کیا جا سکتا ہے۔ و الحمد مللہ۔

**عاشراً**: (اس طرز سے مقصود قر آن کے کلام الہی ہونے کو بیان فرمانا ہے ) ان تفصیلات سے بیام بھی روز روثن کی طرح کھل کر سامنے آ گیا کہ قر آن مجید کے بارے میں حضور سے اس طرز پر کلام فرمانے سے مقصود بیہ بتانا ہے کہ قر آن واقعی کلام اللہ ہے۔معاذ اللہ حضور کا خود ساختہ نہیں

ی جس کی ایک مثال قل انما انا بشر مثلکم الآیة بھی ہے جس سے حسب بیان علماء شان آپ سے نفی الو ہیت کرنا ہے نہ کہ یہ بتانا کہ آپ معاذ اللہ ہر کہ ومہ کی طرح ہیں۔ق ال صلی اللہ و سلم لست مثلکم نیز لست کا حد منکم نیز ایکم مثلی (متفق علیہ) فقط و الحمد للہ ۔ خلاصہ بیر کہ پیش کردہ آیت کر یہ کسی طرح سے بھی مصنف تحقیقات کے موقف کی دلیل نہیں بلکہ ہماری دلیل ہے۔و فیما ذکر ناہ کفایة۔ اب پڑھیۓ ان حوالہ جات کے جوابات جو موصوف نے آیت ہٰذا کے حوالہ سے اپنے موقف کی تائید میں بنا کر پیش کی جی ۔

زىر بحث آيت سے مصنف تحقيقات کے اپنے موقف کی تائيد ميں پیش کردہ حوالہ جات سے جوابات

# ميادىتىللمهاتريرىت يحاب:

امامائلسنتابومنصور ماتریدی فرماتے ہیں: ''وما کنت ترجو (الی) ان یلقی الیك الكتاب وینزل علیك و تصیر رسولا ای لم تكن تطمع ذلك لكن الله بفضله ورحمته جعلك رسولا نبیا (تا ویلاتائل النه مفی۲۰۱)۔

آ پ کو بیامید نہیں تھی کہ آ پ پر کتاب کا القاءادر نزول ہوگاادرتم رسول بن جاؤ گے یعنی تمہیں اس امر کا طمع اورامید نہ تھی لیکن اللہ نے تحض اپنے فضل سے آ پ کورسول اور نہی بنادیا۔ (تحقیقات صفحہ ۱۱۳ ۱۱۳)۔

الحلب: برعبارت واضح طور پر ہماری مؤید ہے کیونکہ اس میں حضور کی بعثت کا بیان ہے یعنی بعثت بالقرآن ۔ جیسا کہ''الکتاب الخ کے لفظوں سے ظاہر ہے جس کا ترجمہ خود موصوف نے'' کتاب کا القاءاور نزول'' کے الفاظ سے کیا ہے ۔ اسی لیئے حضرت نے'' تصیر رسو لا'' کے لفظ ارشاد فرمائے ہیں'' تصیر نبیا'' نہیں فرمایا ۔ یعنی نبی پہلے تھے بھیجا آپ کو بعد میں گیا ۔

ر ہے' رسو لا نبیا '' کے الفاظ؟ تو وہ'' نبی مبعوث' کے عنی میں ہیں یعنی نبی پہلے سے تھے رسالت (تحکم تبلیخ) پر ما مور بعد میں ہوئے جو عین ہمارے مطابق ہے۔'' رسولا نبیا'' کا ترجمہ'' رسول اور نبی'' کرنا غلط ہے کیونکہ اور قو کا ترجمہ ہے جو ان میں نہیں ہے یعنی موصوف کو بھی احساس ہوا کہ و ملائے بغیران کی مطلب برآ رم ممکن نہیں اس لیۓ انہوں نے بیکارنا مہد کھایا۔ صحیح وہی ہے جو ہم نے عرض کیا یعنی نبی مبعوث ۔ باقی تما م

شقوں کے ایک ایک کر کے سب کے جوابات عرض کردیئے گئے ہیں اعادہ کی حاجت نہیں۔ میا**رت کر برالمدادے جاب**:

''ماكنت يا محمد (صلىا**لله** عليه وسلم)ترجو ان يوحى اليك القرآن وانك تكون نبيما تتملو عملي اهل مكة قصص الاولين الاان ربك رحمك واراد بك الخير فاوحى اليك الكتاب واكرمك بالنبوة منة منه اليك''\_(تفيرالداذطِدهُصْفِيهِ٢٢)(تحقيقات صفية١١٢)\_

الجلب: عبارت لذامين نبوة بمعنى بعثة ورسالت ب\_'يوحى اليك القرآن ''اور' لوحى اليك الكتاب '' كالفاظ جس پرواضح قرينه بين جونس نبوت كمنافى نبين' تتلو ' كلفظ اس پرمستزاد بين محامت تحسير المن مجال رضى الله عنها ست جاب:

وما كنت يا محمدترجوان يلقى اليك الكتاب ان ينزل عليك جبرئيل بالقرآن وتكون نبيا الارحمة من ربك ولكن منة وكرامة من ربك اذارسل عليك جبرئيل بالقرآن و جعلك نبيا(تفيرابنعباس جلام صفح ١٢٢)\_(تحقيقات صفح ١٢٣)\_

الجواب: اس عبارت میں بھی نبی بمعنی رسول اور نبوت بمعنی بعثت ہے۔ کتاب قر آن جبریل الظین کا ذکر جس پرقرینہ میں جب کہ بعثت نفسِ نبوت کے منافی نہیں۔

سب سے اہم بات ہیر کی حضرت عبدالللہ بن عباس رضی الللہ عنہما حضور کی نبوت کے قدم ونقذم کے قائل ہیں۔

چنانچة ب سروايت ب فرمايا: "قيل يا رسول الله الله متى كنت نبيا قال و آدم بين الروح والحسد لينى عرض كى كني يارسول الله! آب نبى كب موك؟ فرمايا: جب كدة دم التك روح اورجهم ك درميان تھے۔

ملاحظه بهو (الدراكمة ورُجلدة صفحة ١٨ - الحصائص الكبرئ جلدا ُ صفحة ٢ ، بحواله المز ارْطبرانی اوسط ابونعیم من طریق الصعی ، نیز مرقاة جلدا ا ُصفحه ۵۸ ، بحواله طبرانی كبیر بلفظه كنت نهیاو آدم بین المووح و المجسد \_ نیز تحفة الاحوذ ی ُجلد ۲ صفحة ۲۹۲ ، مثلهٔ \_ نیز المقاصد الحسنه ُ صفحه ۲۳۵ ، بحواله مند احمدُ دارمی ابونعیم طبرانی \_ نیز البدایه والنهایهٔ جلد ۲ صفحة ۲۹۲ ، مثلهٔ \_ نیز تفییر مظهری ُجلد که صفحه ۲۸۸ ، بحواله طبرانی كبیر \_ نیز البدایه والنهایهٔ جلد ۲ صفحه ۲۷۲ ، بحواله دلاکل النو قلابن شا بین \_ نیز قناوی رضویه جلد ۲۵ صفحه ۲۸۸ ، بحواله طبرانی كبیر \_ نیز البامع الصفیرُ جلد ۲ صفحه ۴۵ ، بحواله طبرانی \_ سیوطی نے فرمایا حدیث صحح ہے ۔ نیز قناوی رضویہ جلد ۳ صفحه ۱۳۹۹ ) \_

## مادن ۲ کے سے جاب:

''وما كنت ترجوان ينزل عليك الكتاب وان تكون نبيا قبل ذلك ''\_(جلد اصفحا۸) (تحققات صفح ۱۱)-

الحلب: اس سے جواب بھی مثل بالا ہے کہ اس میں بھی نبی بمعنی رسول ہے بقرینہ ان ینزل علیك الکتاب۔

امام ابن جریر رحمة الله علیه بھی حضور کے قدم نبوت کے قائل ہیں لہذا ان کی اس عبارت کو اس کے برخلاف پرلانا'' تو جیہ القول ہما لا یرضبی بہ قائلہ '' ہوگا جوقطعاً کسی طرح قابل قبول نہیں۔

چنانچانهول نے خود کھا ہے کہ:ان نبی اللہ ﷺ کان یقول کنت اول الانبیاء فی الخلق و آخر ہم فی البعث (تنیرابن جرئرپا۲ صفحہ 2 طبع بیروت)۔ مجامعة رکھی صحاب:

''ای ما عـلمت اننا نرسلك الی الخلق و ننزل علیك القرآن ''(تفیرالقرطی)(تحقیقات صفحهٔ۱۱۳)\_

الجماب: ''ن<sub>و</sub> سلك ''اور''القرآن '' کے الفاظ بنّین ثبوت ہیں کہ اس میں حضور کے ارسال اور بعثت بالقرآ ن کا ذکر ہے نفس نبوت کی اس میں کوئی بحث نہیں ۔ پس بیر عبارت خارج از بحث ہے۔ نیز اس میں رسول بننے کاعلم ہونے نہ ہونے کی بحث ہے۔ نبی بننے نہ بننے کی کوئی بحث نہیں لہٰذا اس کا

لانا بے جاہے جب کہ اچھی کچھ پہلے ہم دلائل سے ثابت کرآئے ہیں کہ سی جب کی دی بات کے محصور کواپنے نبی درسول ہونے کاعلم تھا بیگے۔

زیادہ سے زیادہ ''ماعلمت''کامفہوم بیہے کی تلم کے باوجود ہر بناء حکمت آپ کواس سے غیر متوجہ رکھا گیا جیسا کہ علامہ ماورد کی وغیرہ کا نظر بیہ ہے۔(کما فی جو اھر البحار للعلامة النبھانی)۔ **میار سے المن کی سے جاب**:

ی میں میں میں میں میں ہیں۔ ''ای ما کنت نظن قبل انزال الوحی ان ینزل علیك لكن رحمة من ربك ای انما انزل الوحی علیك من الله تعالی عن رحمته بك و بالعباد بسببك ''۔(جلد ''صفی ۲۱۲)( تحقیقات ۱۱۴)۔ الوحی: انزال الوحی وغیرہ کے الفاظ اس امر کو متعین کرر ہے ہیں کہ اس میں آپ اللی کی بعثت بالقرآن نیز اس بات کا بیان ہے کہ قرآن کا نزول محض رحمت الہیہ سے ہیں وحی وحی نبوت امروہ بی ہے جو خارج

> از بحث ب، لېذابي بھى مصنف تحقيقات كے مفيد مدعانہيں۔ **ميان متالجل سے جاب**:

''وما كنت قبل مجئ الرسالة اليك ترجو وتؤمل انزال القرآن عليك فانزاله عليك ليس عن ميعاد ولاعن تطلب سابق''\_(جلر۳'صفحه٣٦)\_(تحقيقات صفحه١١)\_

المحلب: ''قبِل محی الرسالة ''اور''انزل المقرآن'' کے الفاظ بہا تگ دہل یہ بتارہے ہیں کہ حضرت علامہ سلیمان الجمل میفر مانا چاہتے ہیں کہ آیت کا مرکز می نقطہ حضور کی رسالت اور بعثت بالفرآن نیز نبوت کے دہی ہونے کو بیان کرنا ہے جب کہ بحث نفس نبوت میں ہے۔لہٰذا موصوف کو اس کا بھی پچھ فائدہ نہ ہوا بلکہ نقصان ہوا کیونکہ رسالت بمعنی بھیجنا آپ کے پہلے ہے نبی ہونے کو ظاہر کرتا ہے بھی۔

### مارست المسادي سے:

"اى ما كنت ترجوا قبل مجئ الرسالة اليك ان يلقى اليك الكتاب اى فانزاله عليك ليس عن ميعادولا تطلب منك ومن ههنا قال العلماء ان النبوة ليست مكتسبة لاحد قال فى الحوهرة ولم تكن نبوة مكتسبة ولورقى فى الخير اعلى عقبه".(جلا"" في ١٩- (تحقيقات في ١٥). الحالي: الكام مون بعينه عبارت الجمل كام يعنى ال مي بيم وي محي الرسالة أنزال القرآن كالفاظ بن -

یں مزید 'عن میعادو لا تطلب ''میں جواجمال تھا ہے'ان النبوۃ لیست مکتسبۃ 'الخ کے سے مفصل فرمادیا ہے بناءعلیہ اس میں بھی حضور کی بعثت کا بیان ہے۔

نیز بیرکہ آیت سے بیر بتانامقصود ہے کہ''و حسی جسلی ''ایسی چیز نہیں جوخلوتوں کے ذریعہ روح کو مصفّٰی کر کے حاصل کی جاسکے بلکہ دو پھن امروہ ہی ہے جو ہمارے عین مطابق ہے۔ پس مولا ناکواس سے بھی پچھ حاصل نہ ہوا۔

علاده ازین علامه صادی کا بیعقیده ہے کہ پوری کا تنات میں جوجس کو حاصل ہوا ، ہور ہاہے ، ہوگا اس کا واسط حضور میں جو حضور کی نبوت کے قدم ودوام کو مستلزم ہے۔ چنانچہ''من اللہ نور'' کے تحت لکھتے ہیں:'' ہو اصل کل نور حسبی و معنوی'' حضور ہرنور کی اصل ہیں نور ظاہری ہویا باطنی ۔ صلبی اللہ علیہ و سلم۔ **اقلُ:** جب کہ نبوت بھی نور ہے پس اس کا مخزن اور منبع مصدر بھی آپ ہوئے۔

# مادندانه الجذي سيجاب:

''مما كنت ترجوا ان يلقى اليك الكتاب اى ان تكون نبيا وان يوحى اليك القرآن الا رحمة من ربك قال الفراء هذا استثناء منقطع والمعنى الا ان ربك رحمك فانزله عليك ''\_(ج*لد* ۲'صفحا1۵)\_(تحقیقات'صفح۲۱۱)\_

**الجلب**: اس کابھی کوئی ایسالفظنہیں جس کا بی<sup>عن</sup>ی ہو کہ حضوراس سے قبل نبی نہ تھے بلکہ اس میں بھی آپ کی بعثت بالقرآن کا بیان ہے جو''ان یہ و خبی الیك القرآن'' سے عیال ہے۔ بناءً علیہ اس میں'' نبیا'' بمعنیٰ'' رسو لا'' ہے جس سے نفس نبوت کی نفی نہیں ہوتی بلکہ اس سے اس کا ثبوت ملتا ہے۔

علادہ ازیں علامہ ابن الجوزی رحمۃ اللّہ علیہ حضور کے قدم ودوام نبوت کے بڑی شدّ ومدّ سے قائل ہیں جس کے لیے انہوں نے اپنی کتاب الوفاء باحوال المصطفی ﷺ کے اوائل میں مستقل عنوانات قائم فرمائے ہیں اور مزے کی بات سے ہے کہ ان کی اس کتاب کا اردوتر جمہ کر کے مصنف تحقیقات نے اسے سیرت سید الانبیاء یما مے مصافع کرایا بلکہ متعلقہ مقامات پرجگہ جگہ اس کے حواشی ککھ کر موصوف نے اس کومزید پند تر دیا ہے کہ علامہ موصوف کا واقعی یہی نظرتیہ تھا کہ حضور زمانہ قبل آ دم الکھن سے نبی ہیں۔

ریع مدعی لاکھ پہ بھاری ہے گواہی تیری رہا''ہذا استثناء منقطع''؟ توبیسب کاقول نہیں اورنہ ہی قال الفراء کامعنٰی قال العلماء کلھم اجمعون ہے۔

استناء متصل کے قائلین بھی ہیں دلاکل خصوصاً حدیث کنت نبیا الخ بھی اس کے مؤید ہیں۔ مفصل بحث گزر چکی ہے۔ (فمن شاء الا طلاع علیہ فلیر جع الیہ)۔ ماست تشری سے جاب:

''ما کنت تؤمل محل النبوة و شرف الرسالة و تأهیل محاطبتنا الیك ''تم نبوت کامحل بنخ اور شرف رسالت کے ساتھ مشرف ہونے اور ہمارے خطاب کے لاکق ہونے کی امید اور آرز ونہیں رکھتے تھے۔ (تغییر القشیر کی جلد ۲ صفحہ ۲۳۷)۔ (تحقیقات صفحہ ۱۱۷)۔

**الحاب**: بر تفدیر شلیم اس میں ''نبوت ورسالت'' کے الفاظ متر ادف استعال ہوئے ہیں جو نبی مبعوث ہونے کے مفہوم کو بھی ادا کرتے ہیں جونفس نبوت کی نفی نہیں ثبوت کی دلیل ہیں۔الغرض عبارت بلذ ابھی بعثت و رسالت کے بیان پر جنی ہے جب کہ بحث نفس نبوت میں ہے لہٰ زاریہ بھی موصوف کے دعویٰ کی کسی طرح دلیل نہیں

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

موالل مجرس (از آیت حتی اذا بلغ اشده وبلغ اد بعین سنة) **کارت** "چوشی آییمبارکه: حتی اذا به لغ اشده و به لغ ارب عین سنة قال رب او زعنی ان اشکر نعمتك یہاں تک که جب اپنے زورکو پنچا اور چالیس سال کا ہوا تو عرض کی اے میرے دب میرے دل میں ڈال کہ میں تیری اس نعمت کا شکرادا کروں' ۔

یچھ کتب تفسیر کے حوالہ جات فقل کرنے کے بعد لکھا ہے: بیہ آیت اگر چہ حضرت صدیق کے جوانی اور چالیس سال کی عمر تک پہنچ کر دعا کرنے پر دلالت کررہی ہے لیکن ایمان لائے بغیر ایسی دعا کیسے منصور ہو سکتی ہے۔ایمان لانے کا ذریعہ صرف بیتھا کہ نبی ﷺ کے مصاحب تتھا ورا تھارہ سال کی عمر میں ہی آپ کو بی شرف حاصل ہوا جب کہ حضور کی عمر بیس سال تھی اور اس کی برکت سے آپ پر نبوت اور وحی نازل ہوتے ہی مشرف بایمان ہو گئے پھر بید عاکی۔

حضرت مولانا مرادآ بادی خزائن العرفان (صفحہ ۹۰) میں فرماتے ہیں (یہ لکھنے کے بعد حضرت ابو بکر نے حضور کی ہمراہ ی میں شام کا سفر تجارت کیا ایک راہب نے آپ کے متعلق کہا خدا کی قسم سیر نبی ہیں۔ سیر بات صدیق اکبر پر اثر کرگئی اور آپ کی نبوت کا یقین ان کے دل میں جم گیا)'' جب سید عالم بھی کی عمر شریف چالیس سال کی ہوئی اور اللہ تعالی نے حضور کو اپنی نبوت اور رسالت کے ساتھ سرفر از فرمایا تو حضرت صدیق آپ پر ایمان لائے اس وقت عمر از تمیں سال تھی جب عمر چالیس سال کی ہوئی تو انہوں نے بید دعا کے ''۔ مرفر از فرمایا تو حضرت صدیق نہ ہو میں نبوت سے میں خصور کو اپنی میں سال کی ہوئی تو انہوں نے مید دعا کی'۔ مرفر از میں نبوت سے سرفر از کہ میں سال کی عمر شریف میں نبوت سے سرفر از نہ ہوں میں نبوت سے سرفر از

فرمائے جانے اور حضرت صدیق کے اڑتیں سال کی عمر میں ایمان لانے کا کیا مطلب؟ میں انہوں تہ بیر سے بیکر ہیں سے میں مربی مار کی مہم کا کیا مطلب؟

پہلنہیں تو را جب کے انکشاف کے بعد اٹھارہ سال کی عمر میں کیوں نہ ایمان لے آئے اور نبی بھی نے اس انتہا نی خلص اور فخد انی مصاحب پر خود کیوں سیانکشاف نہ فرمایا کہ میں آغاز ولادت سے نبی ہوں اور ان کو بچپن میں ہی اپنے امتی بننے کا شرف کیوں نہ بخشا حالانکہ آپ بھی پیدائش طور پر شرک دشن اور بت پر تی کے خلاف تصاور بتوں کو عاجز اور بے بس سمجھتے تصاور امی جان کے پیٹ میں تصوّ وہ غیب سے سے بشارت سا کرتی تھیں: ''ابشری بالولد العتیق اسمہ فی السماء الصدیق ولر سول اللہ صاحب و رفیق ''۔ آگے بت کے خلاف کا دوانی کا حضرت صدیق کا بچپن کا واقعہ تھی کر کے کہا ہے ) تو معلوم ہو گیا کہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

آپ کوجسمانی لحاظت بیاعز از ملاہی بعد میں تھا۔اھ بلفظ ملتحصاً۔ ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۱۹٬۱۱۰٬۱۱۹٬۱۰۰)۔ الجاب: بیرو ال انتہائی سطحی قتم کا اور سخت مصحکہ خیز بھی ہے کیونکہ وہ سو ال کرنے کے ساتھ ساتھ بیر بھی مان رہے ہیں کہ ابھی حضرت صدیق امی جان کے پیٹ میں بتھے کہ ہا تف غیبی نے انہیں 'لے سر سول اللہ صاحب و رفیق '' کہا نیز بیڑھی کہ وہ اٹھارہ سال کی عمر سے نبی کے مصاحب تھ نیز بیر کہ داہب نے خدا کی قتم اٹھا کر کہا کہ ' بیر نبی ہیں 'لیتن نہیں کہا کہ نبی ہوں گے۔ نیز بیر کہ حضرت صدیق کے دل میں آپ کی نبوت کا لیقین جم گیا بناء علیہ فوراً ایمان لائے ۔

فیاللعحب۔ باقی حضرت صدرالا فاضل کے الفاظ انہیں کچھ مفیداورہمیں کچھ مفزمیں کیونکہ ان میں نبوت سے مراد ''وحی جلی'' ( قرآن مجید کا نزول )اوررسالت سے مراد بعثت ہے نفس نبوت نہیں کہ وہ خودسید عالم ﷺ کے ارشادگرامی ( کے نبت نبیا و آدم بین الروح و الحسد ) کے مطابق پہلے سے حاصل تھی۔نبوت بمعنی وحی جلی خود مغرض کو بھی تتلیم ہے پیش نظر عبارت میں ان کے لفظ ہیں'' نبوت اوروحی نازل ہوتے ہی'' الخ۔

رہا یہ کہ حضور نے کیوں نہ انکشاف فر مایا؟ تو اس لیے کہ آپ کو ابھی اس کا حکم نہ ہوا تھاصد یق اکبر اٹھارہ سال کی عمر میں کیوں نہ ایمان لے آئے؟ جواباً عرض ہے کہ مانتے پہلے سے تھے با قاعدہ کلمہ اس وقت پڑھا جب انہیں اس کا پابند فر مایا گیا۔ چنا نچہ پیش کر دہ عبارت فرا ان میں صراحة موجود ہے کہ را ہب نے کہا خدا کی قسم بیہ نبی ہیں نیہ بات صدیق اکبر پہ اثر کرگئی اور آپ کی نبوت کا یقین ان کے دل میں جم گیا۔ سجان اللہ ! سؤال پرسؤال بھی ساتھ ہے اقرار پر اقرار پر چھی ساتھ۔ رہے اس گھر کو آگ گئی گھر کے چراغ سے حضرت صدیق اکبر کے حوالہ سے اس اعتراض کا حکمل جواب رد مغالطہ نمبر تا میں بھی پیش کیا جاچکا

ہے۔ فمن شاء الاطلاع علیہ فلیر جع الیہ۔ آی**ت ہٰڈا کے حوالہ سے اپنے موقف کی تائیر میں پیش کر دہ حوالہ جات سے جوابات** اسس فیلما نبئ رسول ا**للہ ﷺ و**ہو ابن اربیعین سنۃ صدق ابو بکر صدیق ﷺ رسول ا**للہ** 

و هـو ابـن ثمانية و ثلثين سنة ''(تفير القرطبى جلد ۲۱ صفحة ۱۹۲ روح المعانی خلد ۲۶ ـ شخ زاده جلد ۸ ـ تفير مراغى جلد ۸ ـ تفير حينى يفير جلالين يفير زادالمسير ـ بيغاوى ) ـ

۲ ولم يبعث نبي الابعد الاربعين ـ (بيناوي ـ البحرالحيط ٔ جلد ۹٬۵۰ مخه ۴٬۳۰) ـ

٣ فلما نبئ وهو ابن اربعين سنة وآمن به وهو ابن ثمان وثلثين سنة (عاقية الشماب طِلالا

صفحة الميم)

۴ چوں سال مبارک آنخصرت رسالت پناہ بچپل رسید مبعوث گشت وصدیق سی وہشت سالہ بود کہ بوے ﷺایمان آ ورد۔(روح البیان جلد ۸ صفحۃ۲۰۳)۔

۵ فلما بلغ رسول الله الله المعين سنة واكرمه الله تعالى بالنبوة واختصه برسالته آمن به ابو بلما بلغ رسول الله المعالم التنزيل ' المعديق المعديق المعالم التنزيل ' المعديق المعديق المعالم الله المعالم التنزيل ' المعديق المعالم التنزيل ' المعديق المعديق المعديق المعالم التنزيل ' المعديق المعالم التنزيل ' المعديق المعالم المعالم التنزيل ' المعديق المعالم الم المعالم الم معالم المعالم الم معالم معالم المعالم معالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم معالم المعالم المعالم المعالم معالم المعالم المعالم المعالم الم معالم معالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم الم

2 وكان لايفارقه الله في اسفاره وحضوره فلما بلغ (ابوبكر)اربعين سنة ونبئ رسول الله عنه دعاربه (تفيرالداد جلد ا صفح ٢٣٣٦) ملاحظه و (تحقيمات صفح ١١٩٣٦).

**الچلپ**: عبارت نمبرا ۳ کامیں نُبِّی کےلفظ سمتن بُـعِتَ ہیں جس کی ایک دلیل عبارت نمبر <sup>م</sup>اجم ہے جس میں ''مبعوث گشت' کےلفظ ہیں جونبی کا متبادل ہیں۔ عبارت نمبر ۵ میں 'النبو ۃ '' بمعنی ' و حی حلی '' ہے۔

پوت برگ منبو مسل کوشن کوشن ملکی سیست جب کہ عبارت نمبر۲'۲۴ بعثت کے مفہوم میں صرح ہیں۔ جب کہ نمبر۵اور ۲ میں ''ر سالة '' بمعنی ظہوررسالت ہے۔

جب کمان میں ہے کوئی بھی نفسِ مضمون نبوت کے منافی نہیں۔ حکمل باحوالہ تفصیل مع مالیہ و ماعلیہ اسی باب میں ردمغالطہ نبر ۸۱۱ور ردّ مغالطہ نبر ۱۹ میں نیز باب ہشتم میں عبارت روح المعانی کی بحث میں دیکھی جاسکتی ہے۔ نیز''لم یہ حث نب الا بعد الاربعین'' پر مفصل کلام مع مالہ وماعلیہ مغالطہ نبر ۸۱ کے ردّ کے ضمن میں کیا جاچکا ہے۔ فمن شاء الاطلاع علیہ فلیر جع الیہ۔

مالل مجالل فهدى) كالله پانچوین آیه مبارک: و و جدد که صالاً فهدی اور پایاتمهین این محبت میں خودرفته تواین طرف راه دی\_(تحققات صفحة ۱۲۲)\_ **الجماب**: آیت ہٰذا کاصحیح مفہوم جاننے اور صحیح معنٰی میں کسی نتیجہ پر پہنچنے کے لیۓ میہ ذہن نشین کرلیںا ضروری ہے کہ الفاظ قرآنی کامفہوم تعین کرنے کے دوذ رائع ہیں: نمبر اتفسیر ادرنمبر 7: تأ ویل۔ تفسير كامطلب ب معنى الفاظ قرآ نيد بالآية يا بالرواية. پس اس کے حیار در جے ہیں: نمبرا: تفسیر القرآن بالقرآن نمبرا: تفسیر القرآن بقول صاحب القرآ ن صلى الله تعالى عليه وسلم نمبر": تفسير القرآ ن بقول الصحابي عليه الرضوان اورنمبر»: تفسير القرآ ن بقول التابعي بالاحسان ـ بناءً عليه فسريهی چار بين اور مصنفين كتب تفسير كومفسر كهنا مجاز ہے جوعلما تفسير كے معنى ميں ہے۔ جب کہ تا ویل سے مراد وہ معنی ہے جوطریقۂ مذکورہ سے ہٹ کر ہولیتنی قواعد لغت عرب وغیر ہا ہے نیز بیر که تفسیر کے ثابت ہونے کی صورت میں تا ویل کوا ختیار کرنا خلاف اصول ہے۔خصوصاً جب کہ وہ تفسیر سے متصادم یاکسی محذ درشرعی پرشتمل بھی ہو۔ اب آیت مأتحن فیر کی طرف فساقدول و سالله التوفیق : آیت بازا کے معنی ومفہوم کے حوالہ سے کتب تفسیر میں تفسیریاور تا ویلی دونوں قسم کے معانی موجود ہیں۔ سچھتا ویلی معانی توبہت عمدہ ہیں جیسے کنزالا یمان شریف میں اختیار فرمودہ معنی۔ نیز ضال سے دہ اکیلا درخت مراد لے کراس کا بی معنی کرنا جو صحرا اورر یکستان میں راہ گم گشتدگان کے لیۓ نشان منزل بلکہ رہنمائی کا کا م وك بااسناد مجازی مراد لے کریہ معنٰی کرنا کہ اس نے آپ کو گمراہوں کی ہدایت کے لیئے مرجع اور ما و می وطجاء بنابا دغيره ـ علامہابوحیان فرماتے ہیں میں نےخواب میں دیکھا کہ میں ان الفاظ پرغور کرر ہاہوں تو میری زبان پر برجت بيالفاظ جارى ،وكَنْ ووجدك رهطك ضالًا فهدى بك '' پُمريلفظ بھى زبان يرآ گَخَ' على

حذف مضاف نحو و اسأل القرية ''(الجرالحط جلد لا صفح ٢٨٦)۔ جب كداس كى كچھتا ويلى معانى غلط بلكه انتهائى بيہوده اور سخت كفريّه بھى بيں جيسے ضال ميں صلالت اس كے معنى ميں لينا جو مقابل ہدايت ہے اور او لفك الذين اشترو الصللة بالهدى ميں مذكور ہے۔ اور اللہ كے محبوب كے حق ميں يہ معنى وہى كرسكتا ہے جو خود صال و مصل اور كافر بلكه اكفر ہو۔ چنانچ علامہ فہامه ابوحيان عليہ الرحمة والرضون اس آيت كے مباحث ميں فرماتے ہيں: ''لا يہ مكن حمله على الصلال الذى يقابله الهدى لان الانبياء معصومون من ذلك ''۔(الجرالحط جلد المفر علامة سليمان الحمل لكھتے: ''ليس المراد به الان حراف عن الحق '' (عاشية جلالين مغذاک )۔

علا**مة الد**ېر *منفى رقم طراز بي*ن: <sup>ور</sup>كمان عمليه السمام من اول حاله اللى نزول الوحى عليه معصو ماً ''\_(مدارك التزيل جلد ۲ بر مامش خازن جلد ۲٬۵۰۶ مغه ۳۸۷) ـ

خلاصة عبارات بير كهانبياء عليهم السلام خصوصاً ہمارے فبی ﷺاعلان نبوت سے پہلےاور بعد كبيرہ كجاان نقائص سے بھی معصوم ہیں جو باعث تنفر ہوں چہ جائيكہان کی طرف معاذا مللہ ثم معاذ اللہ گفروضلال كومنسوب كر كے كوئى اپنى عاقبت كوخراب كرے۔

علامه ابوحیان مزید فرماتے ہیں: ''ولبعض المفسرین اقوال فیھا بعض ملا یہوزنسبته السی الانبیاء علیھم الصلاۃ والسلام ''اس آیت کے حوالہ ہے بعض لابالی قتم کے فسرین نے الی یا تیں بھی لکھ ماری ہیں جوانبیاء کرام علیہم الصلوۃ والسلام کے مقام وشان کے منافی ہیں (الجرالحیط ٔ جلد ۸ صفحہ ۴۸۶)۔ مصنف تحقیقات نے معنیٰ آیت میں اس مقام پر جتنے حوالہ جات پیش کیے ہیں ان کا تعلق تا ویلی ذ

معانی ہے ہے۔ حق اور حقیقت میہ ہے کہ آیت ہٰذا کامسکلہ ُ نبوت سے کوئی تعلق نہیں ہے یعنی ازروئے تفسیر میہ آیت مسکلہ ُ نبوت کے بارے میں ہے ہی نہیں۔

بالفاظ دیگرتفسیر کے درجات اربعہ مذکورہ میں سے کسی سے بھی آیت ہٰذا کا حضور کی نبوت کے بارے میں ہونا ثابت نہیں ہے بلکہ اس کے برخلاف ثابت ہے۔لہٰذا تفسیر کے برخلاف موصوف کے پیش کر دہ تمام حوالہ جات حسب اصول خود بخو درد قرار پائے۔ اب پیڑھیے آیت ہٰذا کے تفسیری معانی کی باحوالہ تفصیل۔

# آ، شېدا کانگير خوير آن کى دد،

قرآن مجیدی متعددآیات سے حضور کا اوّل الخلق ہونا ثابت ہے جیسے و ما ار سلنگ الا رحمة لل لا لمین نیز ' و انا اول ال مسلمین وغیر ہا۔ جس کی کمل تفصیل تنبیہات ٔ جلداوّل کے باب نمبر ۲ (طبع اوّل ) میں دیکھی جاسکتی ہے۔

اس کی تفصیل بھی جلداول کے طبع اول کے باب دوم میں گزر چکی جواس امر کی روشن دلیل ہے کہ حضور کوفنس نبوت اس جہان میں جلوہ فر ماہونے سے پہلے حاصل ہے۔ جس سے بی<sup>تع</sup>ین ہو گیا کہ یہاں ضالاً کالفظ نفس نبوت کی نفی کے لیۓ ہر گزنہیں۔لہٰدانفس نبوت کی نفی میں پیش نظر آیت کی بیتا ویل' نضالاً عن النبوۃ '' تفسیر القر آن بالقر آن کے خلاف ہو کر مردود قرار پائی۔

نیز قرآن مجید میں ہے: ''ماضل صاحبکم و ماغوٰی ''جس کامفادیہ ہے کہ حضور ہمد شم علمی وروحانی ضلال سے پاک بین فنی نفس نبوت کے معنٰی میں ''ضالاً عن النہوۃ '' بھی اسی قبیل سے ہے۔لہٰذا آیت ماضل صاحب کم بھی اس کارڈ ہوئی۔

# آ، شبدا کاهم حدیث برکست:

بھی غلط ہے۔ رہا ہی کہ پھر آیت میں''صالاً'' کا مطلب کیا ہے؟ تو O اس کی وضاحت سب ے پہلے ایک مرفوع روایت ے لیہے' جو بعض مفسرین نے پیش کی

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

-- چنانچىملامەنىيتاپوركىنى كەلھا--: مرقر كىمايت- تىغال كەنىچى كەدغا دە. دوروى مىرفىوعاً انى ، الله قىال ضىلىلت عن جىدى عبدالمطلب وانا صبى ضائع كاد الجوع يقتلنى فھدانى الله يعنى حديث ابى جھل

ال مذكور ليعنى مرفوعاً مروى بركمة ب على فرمايا ميرى بالكل بحين كى عمرتنى كم يل جدا مجد عبد المطلب سے لم ہو گيا تھا قريب تھا كہ بحوك سے ميرى وفات ہوجاتى تو اللہ تعالى نے ميرى رہنمائى فرمائى كہ دشمن خدا ابوجہل كے ذريعہ مجھے گھر پہنچوايا۔

> ملاحظه *، بو*\_( تفسیر نیپثا پوری ٔ جلد ۲۱ ٔ صفحه ۱۰ ابر بامش تفسیر طبری طبع بیروت - نیز کبیر صفحه ۲۷ ՝ پ ۳۰ ) ۔ مدار خطه ، بو\_( تفسیر نیپثا پوری ٔ جلد ۲۱ ٔ صفحه ۱۰ ابر بامش تفسیر طبر ی طبع بیروت - نیز کبیر صفحه ۲۷ ՝ پ ۳۰ ) -

روایت پذا کے الفاظ 'ضللت عن جدی فهدانی اللہ'' ۔۔۔۔)س امرکی نشاند بی ہور بی ہے کہ آیت کریمہ 'وو جدك ضالاً فهلای ''میں اسی واقعہ کا بیان ہے جس ۔۔۔ 'ضالاً عن النبوۃ ''والی تأ ویل (حسب فرکور) کا غلط ہونا واضح ہوگیا۔

اب پڑھیۓ اسے تنسیر کے درجہ ُ ثالثہ کے حوالے سے۔

**تحسیراً یت بدا قرل محانی سے**: آیت ہٰذا کی تفسیر طبقہ صحابہ کرام میں حضرت تر جمان القرآ ن مفترر اعظم محبر الامة سیّدناعبداللّہ بن عباس رضی اللّہ عنہما سے منقول ہے جودوطرح سے ہے۔ ایک بعینہ منہذ کرہ بالامرفوع روایت کے مطابق ۔

چنانچہ البحر المحط (جلد لا صفح ۲۸۱) میں ہے: ''قسال ابن عباس هو ضلاله و هو فی صغرہ فی شعاب مکة ثم رد الله البی جددہ عبد المطلب ''لیعنی حضرت ابن عباس فر مایا (یہاں ضالاً کا معنی ہے کم ہوجانے والا) اس میں حضور کی کمشدگی کے واقعہ کا بیان ہے۔ آپ ﷺ اپنی بچین کی عمر شریف میں مکہ کی گھا ٹیوں میں کم ہو گئے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو آپ کے دادا جان کے ہاں واپس (بہ امن وامان ) پہنچادیا۔اھ۔

بخض روایات میں ان لفظوں سے ج عن ابن عباس ان النبی کے ضل فی شعاب ہمکہ و هو صببی فراہ ابو حصل منصر فا من اغنامہ فردہ الٰی عبدالمطلب یعنی حضرت ابن عباس سے مردی ہے کہ نبی کریم کے بچین شریف کی عمر میں مکہ شریف کی گھا ٹیوں میں گم ہو گئے ابوجہل وہاں سے اپنی مکریاں لار ہاتھا کہ اس نے آپ کود کھی لیااور آپ کوساتھ لاکر حضرت عبدالمطلب کے حوالہ کردیا۔ ملاحظہ ہو۔ (الجمل جلدہ صفحہ ۵۵ ۔ نیز ابن کشر جلدہ صفحہ ۵۵ ۔ بحوالہ بندی ۔ نیز جلدہ صفحہ ۴۹ ۔ نیز خازن ہ صفحہ

۲۸۷- نیز قرطبی جلد ۱۰ صفحه ۲۷ فمن الله علیه بذلك۔ ایک روایت میں یہ بھی ہے کہ ابوجہل نے اپنے او منٹی پر حضور کواپنے پیچھے بٹھالیا لیکن بسیار کوشش کے باوجودا فٹنی نے اٹھنے کانام ہی نہ لیابالآ خراس نے جب آپ کواپنے آگے بٹھایا تو او مٹنی اٹھ کرچل پڑی۔ بعض روایات کے مطابق او مٹنی نے ابوجہل سے ہم کلام ہو کراسے کہا: ''یہا احد مت ہو الا مام ف حکیف یقوم خلف من و جب علیہ ان یقتدی بہ ''اے او احمق! یہ تو مقدّاء ہیں پس وہ ایسے کے پیچھے

ملاحظه بور شخ زاده على الميصاوى 'جلد ۲ من ۲۲ مند ۲ مند ۲ مند من مند ايس نيشا يورئ جلد ۲ ا منده ۱۱ مير مند ۲۰ مند مند ۲۰ مند ۲۰

نیزالجمل (طِدَ<sup>م</sup>ُ صَفِیّا ۵۵) میں ہے: ''قـال ابن عباس ''ردّ الله تـعـالـي الي جدہ بيد عدو ہ کما فعل بمو سٰيالتَظِيَّلُ''اھ

امام علامة خفاجی نے فرمایا: ''و هو حدیث ثابت فی السیر ''<sup>یع</sup>نی *یدوایت سیر میں ثابت ہے* (حاشیہ بیفادی جلدہ صفحہ۵۱۲)۔

ان حوالہ جات سے جہاں بیدواضح ہوگیا کہ حضرت ابن عباس نے اس آیت کی تفسیر حضور کی کمشدگ کے دافقہ سے بیان فرمائی یعنی اس میں اسی دافقہ کو بیان فرمانا مقصود ہے۔ وہاں اس دافقہ کے حوالہ سے حضور پر جواحسان خدادندی ہوا اس کی دجہ بھی کھل کر سامنے آگئی۔ لہٰذا بعض اجلّہ کا اس کو دجہ امتنان تھ ہرانے میں تأمل فرمانا (حاشیة الشهاب علی البیضاوی 'جلدہ صفحہ ۱۵) ان کا تسامح ہوا فافھ م۔ حضر مصلان حمال کی دور کی مطابع:

آی**ت کی تغییر میں حضرت ابن عباس کی** دوسر**ی** روای**ت ب**یہے: ح*ضرت* امام سیوطی ارقام فرماتے ہیں: ''اخرج ابن مردویہ عن ابن عباس رضی اللہ عنہما فی قولہ وو جدک ضالاً فہدی قال و جدک بین ضالین فاستنقذک من ضلالتھم''۔

خلاصہ میہ کہ حضرت ابن عباس نے اس کی تفسیر بیان کرتے ہوئے فر مایا معنی میہ ہے کہ اللّٰہ نے آپ کو ان گمراہوں کے گمراہی کے ماحول میں پیدا فر ما کران میں رکھنے کے با وجودان کی گمراہی کا آپ پر پچھا ثر نہ ہونے دیا۔ملاحظہ ہو( درمنثور ٔ جلد ۲، صفحہ ۳۲ طبع ایران)۔

جب کہ پیش نظرات دوسری روایت میں اسناد مجازی والا معنی مذکور ہے یعنی اس میں ضالاً محنی کمشدہ کی سبت حضور کی طرف ہے اور اس میں ضالاً محنی کمراہ کی نسبت حضور کی طرف ہے اور اس میں ضالاً محنی کمراہ کی نسبت کفار کی جانب ہے۔ اس سے حضور کی شان عصمت کو بیان کرنا مقصود ہے جو آپ کے پہلے سے نبی ہونے کی دلیل ہے

کیونکہ عصمت خاصمہ نبوت ہے جو نبی ہونے کی دلیل ہے۔ اس طرح سے بیردوایت مصنف تحقیقات کے موقف کی مطل ہے۔ موقف کی مطل ہے۔

اب ملاحظہ کچیۓ آیت کی تفسیر درجہ اربعہ ہے۔

تحسیراً مص**بداً قرل تابعی سے**: آیت ہٰذا کی تفسیر مفسر ین طبقہ تابعین سے بھی منقول ہے جن میں سے تین حضر a ت نے مُشدگی کے دافعات ہی کواس کی بنیا دقر اردیا ہے۔اعنی جلیل القدر تابعی حضرت سعید بن مسیّب اور تابعی عظیم الشان حضرت کعب الا حبار اور تابعی کہیر المر تبت سعید بن جبیر رضی اللہ عنہم ۔

**خلاصہ یک**و و جدد کے صلاً فہ ای '' کے الفاظ کاتفسیر می حوالہ سے مسکّہ نبوت سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ نیز یہ کہ اسے مسئلہ نبوت سے متعلق قرار دینا تا ویل ہے تفسیر نہیں جوتفسیر سے متصادم ہونے کے باعث واجب الرد ہے ہاں اس کے دیگر وہ معانی جونفس مضمون کے منافی نہیں اور شان نبوت کے موافق ہیں 'سب صحیح ہیں

آیت کے مسئلہ نبوت سے متعلق نہ ہونے کی تائید مزید از مفتر قتادہ تابعی ہمارے اس بیان کی تائید شہور مفتر قتادہ تابعی کے اس تفییر کی قول ہے بھی ہوتی ہے جوانہوں نے سورہ واضحی میں واردینیہ ماً، ضالاً اور عائلاً متیوں کے تعلق کیا ہے۔

چنانچەان كاارشادىم: "كانت ھەذە مىنازل رسول الله ﷺ قبل ان يىعنە الله سبىخىنە و تىعالى "يىنى يېتيوں رسول الله ﷺ كاس زمانە كەزاتى احوال يى جب كەابھى الله سبحانەوتعالى نے آپ كومبعوث نييں فرمايا تھا۔

ملاحظہ ہو۔ (تغییر ابن جریز پ ۲۰ جلد ۲۱ صفحه ۱۳۹ ۔ نیز نغیر ابن کثیر ٔ جلد ۲۰ صفحه ۵۲۳ بحوالد ابن جریرو ابن ابی حاتم)۔ **اقرلُ**: منازل ( ذاتی احوال ) کے الفاظ سے خلاہ ہر ہے کہ ان کا مسئلہ نبوت سے کوئی تعلق نہیں. اگر' ضالاً عن النبوۃ ''صحیح ہوتو پھریتیہ ماً اور عائلاً کا بھی نبوت سے متعلق ہونا درست ہوگا جو صریح البطلان ہے یعنی یتیما عن النبوۃ اور عائلاً عن النبوۃ کہنا ہوگا جن کاتر جمہ بھی معنی کہ خیز ہے۔ واضح رہے کہ امام ابو منصور ماتر یدی نے منازل کی بیجائے''احوال'' کے لفظ استعال فرمائے ہیں اس

# https://ataunnabi.blogspot.com/ باب دېم تنييهات بواب تحقيقات

لیے ہم نے بھی ترجمہ میں 'احوال'' کہاہے۔(تا ویلات ٔ جلد ۱۰ صفحہ ۵۵ طبح ہیروت)۔ علاوہ ازیں امام قمادہ (تابعی) نے 'فقبل ان یہ عندہ ''کے لفظ استعال کیۓ ہیں یعنی بعثت کی نفی کی ہے نفس نبوت کی نہیں کیونکہ بعثت ٔ ارسال کا ہم معنی ہے جس سے آپ بی کے پہلے سے نبی ہونے کا اشارہ ملتا ہو و قد مرّ غیر مرّہ). ہناءً علیہ اس زمانہ میں نفس نبوت کا ثبوت ایک نا قابل تر دید حقیقت ہے پس ضالا کے لفظ کونفس نبوت کی نفی میں لینا کسی طرح صحیح نہ ہوا۔

حریدتا ئیدا و الم الل سنت الاضعور ماتریدی رحمة اللد تعالیٰ: مزید بید که اما م اہل سنت ابو منصور ماتریدی رحمة اللد علیہ نے ان احوال کے بارے میں فرمایا کہ بید دوسروں کے لیئے عیوب شار ہوتے ہیں مگر آپ کے لیئے آپ کی شان کے طور پر دارد ہے' و آیة له علی رسالته و نبو ته ''اور آپ کی نبوت درسالت کی دلیل ہونے کے حوالہ ہے۔

ملاحظہ ہو۔(تا ویلات جلد ۱<sup>، صف</sup>حہ ۵۵۹)۔ اس سے بھی بیا مرایک بار پھر منعین ہو گیا کہ زیر بحث آیت میں لفظ ضالاً کانفس نبوت کی نفی کے لیے ہوناممکن نہیں کیونکہ نفس نبوت کی نفی میں معجزہ ہونے کا کوئی مفہوم نہیں ہے۔ مزید سینے ۔

**طلم خالان** رحمة اللدعليه علماني التي كانت علمه خازن رحمة الله عليه كى السعبارت بي محمى موتى ج - چنانچه انہوں نے يہاں آيت كے لفظ ضالاً كے ضمن ميں پائے جانے والے ''ضلال' كے مقابل ہلاى نه ہونے كے دلاكل ديتے ہوئے لكھا ہے كه تمام انبياء عليهم السلام قبل از بعثت بھى معصوم ہوتے ہيں: ويدؤك دها ما روى فى قصة بحيرا الراهب (الى) فراى بحيرا علامات النبوة فيه وهو صبى فاحتبرہ بذلك الخ -

ویؤ کد هذا شرح صدرہ ﷺ فی حال الصغر واستخراج العلقة منه وقول جبریل هـذا حـظ الشیـظـن مـنك و مـلأه حكمة و ایمانا' وقوله ماضل صاحبكم و ما غو'ی '' یعنی ہمارےاس دعوٰی کی دلیل بحیرا الراہب کا قصہ بھی ہے جس میں سے ہے کہ انہوں نے آپ کی علامات نبوت ہے آپ کو پیچان کر سے چیک کرنے کی غرض ہے کی کہ آپ دہی ہستی ہیں جو موعود ہیں یا کوئی ادر آ زما کشا اس

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب دهم تنبيهات بجواب تحقيقات

انداز ہے کلام کیا کہ میں آپ کوفلاں فلاں بت کے نام کا واسطہ دے کر آپ ہے کچھ پوچھنا چاہتا ہوں آپ نے اسے جھٹک کرفر مایا مجھےان سے شدید نفرت ہے آپ میرے سامنے ان کا نام مت کیں پھرانہوں نے اللہ کا واسطہ دیا تو فرمایا جو جی میں آئے پوچھو۔

نیز آپ کی بچین کی عمر میں آپ کاشق صدر مبارک کیا جانا اوراس موقع پر حضرت جبریل کا بیہ کہ کر کہ ''هـذا حـظ الشیطن منك ''مزید حکمت وایمان سے قلب مبارک کو بھر وینا نیز اللہ تعالیٰ کا ارشاد ماصل صاحب کم و ما غوری بھی اس کی دلیل ہے۔ملاحظہ ہو۔ (تفیر الخازن جلد م صفحہ ۲۵۰)۔ بیعبارت بھی حضور کے پہلے سے نبی ہونے کی دلیل ہے لہٰ دااس سے بھی صل لا سے فس نبوت کی نفی

پیر عبارت بن مسور نے پہلے سے بن تھونے کی دیں ہے ہدا ان سے من صف لا سے ک جوت کی ک ثابت کرنا غلط ثابت ہوا۔

# ريريزالي والمكاليم المياو:

آیت *بذا کے تحت بیش کیے گئے حوالہ جات سے جوابات* **مارمت مدر البیان سے جاب**: ''ف کان ابو طالب هو الذی تکفل رسول اللہ ﷺالی ان بعثه اللہ تعالی ''(روح البیان' جلد ۱۰ صفح ۲۵۷)۔ (تحقیقات' صفح ۱۲۲)۔ **الجاب**: علامہ حقی کاان الفاظ مے مقصود میہ تانا ہے کہ 'السم یہ حدك يتيماً فاوٰی ''میں جوا حسان

https://ataunnabi.blogspot.com/ ٩٢٤ تنبيهات بجواب تحقيقات

جتایا گیا ہے اس کی توجیہہ میہ ہے کہ میٹیم کوعموماً اپنے پاس اکرام واحتر ام سے رکھنا کوئی پسندنہیں کرتا کیکن حضور کا معاملہ اس کے برعکس ہے حضور جس جس کے بھی زیر کفالت رہے ایک تو انہوں نے آپ کو بڑی چا ہت سے لیا دوسرے انتہائی اعز از کے ساتھ اپنے پاس رکھا اور بیسب خدا کے کرنے سے تھا۔ پھر حضور کس کس کی کفالت میں رہے؟ علامہ صاحب نے اسی کو بیان کرتے ہوئے مذکورہ الفاظ لکھے۔ پیز ہیں کہ حضور معاذ اللہ بعثت تک نبی نہیں تھا اس کے بعد بنے جب کہ بعثت کے لفظ پہلے سے نبی ہونے کی دلیل ہیں نفس نبوت کے منافی نہیں۔

**مجامعالمی گریم جاب**:''کانت هذه منازل رسول الله الله قبل ان یبعثه الله''(تغیر این کیژجلد۲'صفح۲۵۸)\_(تحقیقات'صفح۱۲۳)\_

**الچاپ**: بیہ مؤلف کے اپنے لفظ نہیں بلکہ معروف تابعی مفسر قمادہ کا قول ہے ابھی چند سطور قبل ہم بیہ ثابت کرآئے ہیں کہان الفاط کا مسلہ نبوت سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ پھراس میں'' قب ل ان یبعثہ '' کے الفاظ ہیں جونفس نبوت کے ثبوت کی دلیل ہیں نفی کی نہیں (و قد مرایضاً)۔

**الحلب**: بیرالفاظ اما ماہل سنت ماتریدی کے اپنے نہیں ہیں بلکہ کسی اور شخص کے ہیں جس کی آپ نے تصریح فرمادی ہے۔ چنانچہ عبارت کے شروع میں لکھاہے: ''وق<sup>ل</sup> ل بعضہم ''<sup>بعض</sup> کا یہ قول ہے۔قائل کون ہے اس کے بارے میں پچھ نہیں لکھا نیز سہ کہ آپ خود بھی اس کے قائل ہیں؟ ایسا بھی کوئی لفظ نہیں ہے جس کا یہ معنی ہو۔

بہرحال آپ نے یہاں جمع اقوال کے طور پر اے نقل کیا ہے اپنا عقیدہ ہونے کی غرض سے نہیں۔ جسے امام موصوف اس حوالہ سے لابھی نہیں سکتے کیونکہ آیت کامسلہ 'نبوت کے متعلق نہ ہونا ایک حقیقت ہے جیسا کہ ابھی دلاکل سے ثابت کیا جاچکا ہے۔ پس اے نفی نفس نبوت میں سمجھنا ایک سطحی ذہنیت ہے جب کہ حضرت علم کے بہت بلند معیار پر ہیں۔

نیزامام سالمی ماتریدی نے تمہید(عربی صفحہ۲٬۷۲۲مترجماردوصفحہ۲۱۲۴۴ وغیر ہا) میں صراحت کے ساتھ لکھاہے کہ اہل سنت (خصوصاً ماتریدیہ) کا عقیدہ یہ ہے کہ نبی ہمیشہ نبی ہوتا ہے قبل از اعلان نبوت اور بچین کی عمر میں بھی اور ہیتھی ساتھ لکھاہے کہ جو میہ نہ مانے وہ کا فرہے۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب دام تنبيهات بجواب تحقيقات

لإبذا مصنف تحقیقات کا حضرت امام ایومنصور ماتر بدی کواس کا قائل ند ہونا ظاہر کرنا موصوف کا حضرت پرافتر اء شد بداور بہتان عظیم ہے۔ علاوہ ازیں حضرت امام نے آیت کے شروع بحث میں یہ یعی لکھا ہے کداس کا مفہوم ہی ہے کہ محبوب ! اگر میری کرم نوازی آپ کے شامل حال ند ہوتی تو (آپ جس عمومی کفر بیا حول میں پیدا ہوتے اس میں رہے جس ہے کوئی متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا تو ) آپ بھی اس سے متاثر ہوتے کیکن اللہ تعالیٰ نے آپ کواس سے ہر طرح بچا کہ کہ متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا تو ) آپ بھی اس سے متاثر ہوتے کیکن اللہ تعالیٰ نے آپ کواس سے ہر طرح بچا کہ کہ متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا تو ) آپ بھی اس سے متاثر ہوتے کیکن اللہ تعالیٰ نے آپ کواس سے ہر طرح بچا کہ رکما فلم یہ جدد کہ صلا تو ) آپ بھی اس سے متاثر ہوتے کیکن اللہ تعالیٰ نے آپ کواس سے ہر طرح بچا کہ رکما فلم یہ جدد کہ صلا تو آپ ضال ہیں تی نہیں (تا ویلا نا صفر ۲۵ ما ۵۱ ۵)۔ ہر طرح بچا کہ رکما فلم یہ جدد کہ صلا تو آپ ضال ہیں تی نہیں (تا ویلا نا صفر ۲۵ ۲۵ ۵)۔ ماشیہ میں ہے قالہ این عباس کمانی الدر المعثور ر۔ و حدد کہ بین قوم صلال فھدا کہ ای احر حل من بینھم الخ۔ ماشیہ میں ہے قالہ این عباس کمانی الدر الم شور ر۔ ماشیہ میں ہے قالہ این عباس کمانی الدر الم شور ۔ موصوف نے صرف ای کا کیوں انتخاب کی این عباس سے منقول ہے جو با حوالہ چیں کی جا می گھی ہیں تا ہوں موصوف نے صرف ای کا کیوں انتخاب کیا اور ای کو کیوں چنا ہے جس سے ان کے حسب زیم فی میں نا تا بت قرم : موصوف نے ایک متاثر دونے بی عبارت ' حسلما ہوں لی ہو تھی ایں معظیم م قرم : موصوف کے ایک شاگر دی نے میں میں تو او میں اور ایک تھی جس ہوں ہو تا ہے تھی میں تا تا ہو ہوں ہوتا ہے ہو ہی ہو تا باللہ العلی العظیم

دعوت رجوع میں شدیدا حتجاج کیا مصنف تحقیقات نے ''جا الل ا'' کے لفظ نہیں لکھے اس پر فقیر نے تنبید بات جلدا وّل طبع اوّل صفحہ ۵۵ اپران سے مؤال کیا تھا کہ ''اگر بیلفظ صحیح تصوّواڑائے کیوں گئے غلط تصوّر مطالبہ کے باوجود اس کی تر دید کیوں نہ ک گئی''؟ جو ہر ستور قائم ہے۔

**مارستالمی جریت جام**ی: ''عن قتادہ (الٰی) قال کانت هذه منازل ''الخ (تغیر جامع البیانُ جلدہا'صفح ۲۹۳)۔ (تحقیقات'صفح ۱۲۳)۔

المحلب: بیہ بعینہ وہی عبارت ہے جو موصوف نے ابن کثیر کے حوالہ سے پہلچکھی ہے جس کا جواب ابھی گز راہے کیونکہ ابن کثیر نے بھی اسے ابن جریر سے لیا ہے چنا نچہ ان کے لفظ ہیں: ''رواہ ابس حریر و ابن ابس حاتہ''۔ (ابن کثیر جلد''صفہ ۲۲۳)۔ پس موصوف اسے محض حوالہ جات کا نمبر بڑھانے اور کتاب کا جم بنانے کے لیے علیحدہ لائے ہیں۔ پرلطف بات سیہ کہ اسے فقل کر کے انہوں نے سی تھی لکھ دیا ہے کہ: '' یہی مضمون اور مفہوم علامہ ابن کثیر کے

### https://ataunnabi.blogspot.com/ باب دیم

چنانچ بہت سے اقوال لفل کرتے ہوئے سب سے آخر میں جوقول وہ لائے ہیں بیہ ہے کہ ریکستان میں جودرخت اکیلا ہو جسے دیکھ کرراہ گیراپنی سمت متعین کرتے ہوں عرب اسے ضالَّة کہتے ہیں۔ پس اللہ تعالیٰ کے اپنے محبوب سے اس ارشاد' وو جدلۂ ضالا''کا مطلب میہ ہوگا''لااحد علی دینك و انت و حید لیس معك احد فہدیتك بك الحلق الی لیحن محبوب! آپ کے دین پر کوئی نہیں تھا آپ بالكل تن تنہا اور اکیلے تھتو میں نے آپ کے صدقہ میں تخلوق کو اپنی طرف ہدایت دی۔

امام موصوف نے اس کے بعد کھاہے بیتمام اقوال اپنے اپنے محامل رکھتے ہیں جن میں سے پھر معنوی اور پھر سی 'و المقول الا حیر اعجب الی لانہ یہ مع الاقوال المعنویة ''میر ایسند یدہ قول آخری ہے کیونکہ بیتمام معنوی خوبیوں کا حامل ہے۔

ملاحظہ ہو (تغیر قرطبی ٔ جلد ان ب ۳ صفحہ ۲۱ '۲۷ طبع بیروت)۔ اس سے معلوم ہوا کہ موصوف نے کمال دیانت سے کام لیتے ہوئے امام قرطبی پر بہت بر اظلم کیا ہے۔ مزید بید کہ موصوف نے آیت کا جوتر جمہ پیش کیا ہے دہ قرطبی نے قتل کر دہ ان کے الفاظ سے بالکل

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب رتم تنبيهات بجواب تحقيقات

خلاف ہے۔موازنہ کر کے دیکھ لیں۔ پھر بیکھی لائق ذکر بات ہے کہ موصوف نے ترجمہ لے لیا ہے کنزلا یمان شریف سے لیکن تفسیر کے لیے رابطے کیۓ ہیں دوسری کتاب سے اور وہ بھی محض من پسند طریقہ سے۔جب کہ کنز الایمان شریف تحت لفظی ترجمہ نہیں بلکہ اس کی مجموعی حیثیت تفسیر اور خلاصہ کی ہے۔گویا دوسرے اقوال دہ محض کنز الایمان شریف کے ردّ کے لیے لائے ہیں۔فیاللع حب و لا حول و لا قوۃ الا ہا ملہ۔

للمها وكان في معماسة في المعلى: "ثامنها كنت ضالًا عن النبوة ما كنت تسطيم في ذلك ولا خطر شئ من ذلك في قلبك فان اليهود والنصاري كانوا يزعمون ان النبوة في بني اسرائيل فهديتك الى النبوة التي ما كنت تطمع فيها البتة ". (كبرجلام" صفير 11) - (تحقيقات صفيرًا) -

**الچاب**: امام رازی رحمۃ اللّہ علیہ نے یہاں محض جمع اقوال فرماتے ہوئے ان توجیہات کو یک جا کرنے کے فن پڑھل کیاہے جوانہیں دستیاب ہو کیں جس سے مقصود تصویر کے دونوں رخوں کا سامنالا ناہوتا ہے ہیہ طلب نہیں ہوتا کہ جامع اور ناقل ان سب کا معتقد بھی ہے۔

چنانچان توجیهات کولانے سے پہلے آپ نے شروع میں کھا ہے ' ٹم ذکروا فی تفسیر هذه الآیة و حو ها کثیرة ''لیحنی اس آیت کی تفسیر میں مفسرین نے بہت می وجوہ بیان کی ہیں۔( بیر صفحہ ۲۱۲ پ۳)۔ جس کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ خود معترض کی فقل کردہ اس عبارت کے اول میں ' نشامنھا'' کے

لفظ ہیں جس کا ترجمہ بید کیا ہے' 'اس آیت کر' بیمہ کی آٹھو یں تا ویل اور توجید' ۔ (تحقیقات'صفحۃ ۱۳۷)۔ جس کا مطلب بیر ہے کہ اس کی سات توجیہات اس سے پہلے بھی مٰدکور ہیں ۔

نیز دوسری پیش کردہ عبارت کے آغاز میں''السع شہوں '' کے لفظ میں جس کا ترجمہانہوں نے اس طرح لکھاہے:''اس آیت کریمہ کی بیسویں توجیہ' ۔ (تحقیقات' صفحہ ۱۲۳)۔

جس کا مطلب میہ ہے کہ انیس توجیہات مزید ہیں آٹھویں نمبر کے بعد جن کی تعداد بارہ بنتی ہے۔ ا**لڈل :** بیان کردہ ان توجیہات میں ایک توجیہ آپ ﷺ کی کمشدگی والی بھی ہے جوموتو فاً مرفوعاً دونوں طرح سے مذکور ہے۔( بیر صفحہ ۲۱' پ ۲۰' توجیہ نمبر ۲' و۳' ۳)۔ نیز ایک توجیہ ریگستان میں اسکیا درخت والی بھی ہے جو کم گشتگان راہ کے لیے سمت کو سید ھا کرنے

کا کام دیتا ہوجس کی تفصیل عبارت قرطبی میں گز ری ہے۔( نبیرصفحہ ۲۷۷ توجیہ نبر ۱)۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب دیم تنبیهات بجواب تحقیقات

نیزایک توجید بیجی فدکور ہے کہ ضالاً سے مراد کفار بی فیدی کا مطلب ہے اللہ نے انہیں آپ کے ذریعہ ہدایت دی۔ (بیر صفح ۲۰ توجیہ نبر ۹)۔ تو آخران میں سے کسی کو لے کر بیان کرنے کی بجائے توجیہ نبر ۸، یک کو منتخب کرنے کی وجدا وراس میں کوئی خاص حکمت کیا ہے؟ کیا یہی للہیت اور حب رسول کا تقاضا ہے؟ ہم نے شروع بحث میں واضح کر دیا ہے نیز عبارت امام ماتریدی میں بھی دلائل سے ثابت کر دیا ہے کہ یہتو جید تا ویل ہے تغییر نہیں اور جوتف سر ہے اس کی روسے آیت کا مسئلہ نبوت سے تعلق ، ٹی نہیں ہے۔ تیز باب ہشتم میں امام رازی کی ایک عبارت کی بحث میں بی تابت کر آئے ہیں کہ حضرت موصوف خصور کے قدم نبوت کے قائل ہیں نیز اعلان نبوت سے پہلے آپ بی کے نبی ہونے پران کی تصریحات موجود ہیں - اب پڑھیے ان کی دوسر کی عبارت کا جواب۔

''العشرون روی عن علی اللی عن النبی ﷺ انه قال ما همت بشی مما کان اهل الحاهلیة یعملون به غیر مرتین کل ذلك یحول الله تعالی بینی و بین ما ارید من ذلك شم ما ه ممت بعدهما بسوء حتی اکرمنی الله بر سالته ''۔ ( بیرجلدا ۳ صفح ۲۱۸) میں نے بھی بھی کسی کام کا اراده نبیس کیا جوابل جاہلیت کرتے تصوائے دود فعہ کے اور ہر دفعہ اللہ تعالیٰ میرے اوران افعال کے درمیان حاک ہوگیا تک کہ بچھا پنی رسالت کے ساتھ کرم وشرف تھ ہرایا۔ (تحقیقات صفح ۲۱۲)۔ العاب کہ در میان کہ درمیان کے ساتھ کرم وشرف کھ ہرایا۔ (تحقیقات صفح ۲۱۲)۔ ماک ہوگیا تک کہ بچھا پنی رسالت کے ساتھ کرم وشرف کھ ہرایا۔ (تحقیقات صفح ۲۱۲)۔ ماک ہوگیا تک کہ بچھا پنی رسالت کے ساتھ کرم وشرف کھ میں ایا در تعلیٰ میرے اوران افعال کے درمیان ماک ہوگیا تک کہ جو ایل جاہلیت کرتے تصوائے دود فعہ کے اور ہم دفعہ اللہ تعالیٰ میرے اوران افعال کے درمیان حک ہو کیا تک کہ جھا پنی رسالت کے ساتھ کرم وشرف کھ میں ایا۔ ( تحقیقات صفحہ ۲۱۲)۔ ماری مؤید ہے۔ اللہ تعالیٰ کے حاکل ہوجانے کا مطلب عصمت ہے جو خاصمہ نبی ہونے کے باعث دلیل نبوت

ہے جس کا واضح مفہوم بیہ ہے کہ حضوراس وفت نبی تھاسی لیے ''حت ی اکسر میں اللہ ہر سالت ہ' فرمایا ہے ہنہو تہ نہیں فرمایا جب کہ رسالت پہلے سے نبی ہونے کی دلیل ہے ( کہا مرّ مراراً)۔ اس کی مکمل بحث مستفل عنوان کے خت اسی باب میں دیکھی جاسکتی ہے۔

**میارت تعیر حزیز کی سے حلب**: عبارت تفسیر کبیر میں جن دوقصوں کا اجمالی ذکرتھا' مصنف تحقیقات نے ان کی تفصیل کے لیۓ تفسیر عزیز ی فاری کی عبارت کے دومن مانے طویل گلڑ نے قتل کرتے ہوئے لکھا ہے: '' فخر المتأخرین حضرت شاہ عبدالعزیز اسی آیت کریمہ کی تفسیر اور جن دونا مناسب امور کا آپ نے ارادہ فرمایا ان کی دضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں: یعنی یافت تر اراہ گم کردہ پس راہ نمود تر ا ( الٰی ) تعطش و بے

### https://ataunnabi.blogspot.com/ باب دېم تنييهات بجواب تحقيقات

تابی والم نایافت تعبیر به م گردن را ہے فرمودند (آگ ان دووا قعات کا بیان ہے کہ آپ ﷺ نے اعلان نبوت سے پہلے دومختلف مواقع پر شادی کی دومحفلوں میں شرکت کے لیے تشریف لے جانا چاہالیکن جب وہاں پنچے تو آپ پر سخت ندید کا غلبہ ہو گیا اور آپ بالکل غیر متوجہ ہو گئے بیداری اس وقت ہوئی جب شرکا محفل چلے گئے بلکہ رات ختم ہوگئی حتی کہ دن بھی روشن ہو گیا )۔ (تفیر عزیز کن پھ نا الا اس وقت ہوئی جب شرکا محفل چلے گئے بلکہ آ گے لکھا ہے: ''صاحب دلاکل نبوت نے اس روایت کو مفصل طور یرفل کرتے ہوئے آخر میں لفل

فرمایا فوالله ما هممت ولا عدت بعدها لشئ من ذلك حتى اكرمنى الله عزو جل بنبو ته\_(دلأل النوة جلد اضخر ۳۳)\_

اس حدیث کوامام سیوطی نے خضائص کبڑی میں ٔامام حاکم نے متدرک میں اور حافظ ابن کثیر نے البدایہ دالنہایہ میں ذکرفر مایا ہے۔ نیز شفاء (جلدا'صفحہ ۸ ) پر بھی بید دوایت موجود ہے (ملخصاً )۔ (تحقیقات'صفحہ ۱۲۹۳ تا ۱۲۹۷)۔

الجلوب: حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی رحمة اللہ علیہ فی نفسہ مقتد اے اہل سنت ہیں اور ہمارے مشائخ عظام سے ہیں جن کی علیت اور ثقابت مسلم ہے لیکن ان کے حقیقی بعتیجا مولوی اسلعیل دہلوی نے خاندانی سنّی مسلک کو چھوڑ کر دہا ہیت اختیار کر لیتھی جس کے بعد رفتہ رفتہ وہ خاندانی بزرگوں کے علمی اثاثوں پر قابض ہو گیا جن میں حضرت شاہ صاحب کی کتب بھی شامل ہیں جن میں حسب دل خواہ ملا وٹیں کی کئیں جس کی ایک مثال و مسا اهل بہ لغیر اللہ کی بحث بھی شامل ہیں جن میں حسب دل خواہ ملا وٹیں کی کئیں جس کی ایک تصریح حضرت شاہ روف احمد جد دی علیہ الرحمۃ نے اپنی کتاب تفسیر رؤ فی میں فر مائی ہے۔ الغرض حضرت شاہ صاحب کی کتب محل جو تفسیر عزیز ی میں وہابی عقیدہ کے مطابق داخل کی گئی جس کی تصریح حضرت شاہ روف احمد جد دی علیہ الرحمۃ نے اپنی کتاب تفسیر رؤ فی میں فر مائی ہے۔ الغرض حضرت شاہ صاحب کی کتب مولو ی اسلعیل دہلو کی اور ان کے پیر دکاروں کے ہاتھوں منظر عام پر

نظریات دہاہیے۔ مطابقت رکھتی ہیں وہ ان لوگوں کی کارگز اریوں کا نتیجہ ہیں اس لیۓ وہ واجب الردّ ہیں۔ زیر بحث آیت کی تفسیر کے نام پر ضالاً کے بارے میں بیان کی گئی تفصیل کا بیشتر حصہ بھی اسی قبیل سے

ہاں لیے وہ لائق احتجاج نہیں ہے۔اوراس میں ایسی لا یعنی باتیں مذکور ہیں جن کا لکھنا حضرت شاہ صاحب سے متصور نہیں ہو سکتا۔ مثلاً مصنف تحقیقات نے تفسیر برعزیز ی کا جو پہلا لکڑا پیش کیا ہے اس میں حضور کی نسبت سے لکھا ہے کہ آپ حد بلوغت کو پنچنے کے بعد عسل جنابت کا مت ابرا میم الطلقا کی حط ابق کرتے تھے۔ (تحقیقات صفحہ ۲۱۵ / ۱۲۷) جو صرح البطلان ہے کیونکہ آپ کی شادی چیس سال کی عمر شریف میں ہوئی جب کہ آپ احتلام

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب دېم تنييهات بجواب تحقيقات

سے پاک تھے پس عنسل جنابت کے کیا معنٰی ؟ جب کہ یہ ہے بھی پوشیدہ امور سے جس کے متعلق کو کی آیت یا حدیث بھی پیش نہیں کی گئی۔ بناءً علیہ یہ بات تفسیر عزیز ی میں ملاو ڈی ہے۔ اس اصو لی بحث کے بعد اگر چہ مزید کچھ لکھنے کی حاجت نہیں ہے تا ہم مصنف تحقیقات کے استدلال کو

منطق انجام تک پینچانے کے لیے ابھی کلام کی بہت گنجائش ہے فاقول و ہاللہ التوفیق۔ منطق انجام تک پینچانے کے لیے ابھی کلام کی بہت گنجائش ہے فاقول و ہاللہ التوفیق۔

O ای تفسیر عزیز ی میں آیت کی کئی توجیہات موجود میں جیسے آیت کا پس منظر حضور کی گمشدگی کے واقعات کا ہونا نیز صلال بمعنی محبت وعشق الہی وغیرہ ۔ ملاحظہ ہو (تفسیری عزیز فارئ پ ۳۰ صفحہ ۳۱) ۔ توانہیں چھوڑ کر آگر آگر کے کر آگر کے معنی محبت وعشق الہی وغیرہ ۔ ملاحظہ ہو (تفسیری عزیز فارئ پ ۳۰ صفحہ ۳۱) ۔ توانہیں چھوڑ کر آگر آگر کے کر آگر کی تو جب کر تعام دین کر تو جب معنی محب کی تعام دین کر تع کر آگر کر تعام دین کر تعام دی کر آگر کر تعام دین کر ت کر تعام دین کر ت دین کر تعام دین کر تعالی دین کر تعال کر تعام دین کر ت دین کر تعام دین کر تع دین کر تعام دین کر تعام دین کر تعام دین کر تعام دین کر تال کر تی کر تعام دین کر تعام دین کر ت تعام دین کر تعام دین

O اس سے قطع نظر و برنقذ پر تسلیم اس بحث کولانے سے حضرت شاہ صاحب کا مقصود نفس نبوت کی نفی کرتا نہیں اور نہ ہی ان کی عبارت کا کوئی ایسالفظ ہے جس کا معنی نفس نبوت کی نفی ہو بلکہ عبارت میں متعدد الفاظ ایسے پائے جاتے ہیں جن سے قبل از اعلان نبوت آپ ﷺ کا نبی ہونا ثابت ہوتا ہے۔

O مثلاً اونٹنی کے ابوجہل سے کلام کے دافعہ پر (جس کی تفصیل شروع بحث میں باحوالہ گزری ہے ) یہ عنوان دیا گیا ہے: "دم مجزہ دیدن ابوجہل درایا م طفولیت' نیعنی حضور کے بچپن کی عمر میں ابوجہل کا' آپ ﷺ کا مجزہ دیکھنا۔ (عزیز یٰ پ، ۳) صفحہ ۳۱)۔ جب کہ مجزہ نبی کا ہوتا ہے غیر نبی کا نہیں۔

نیزاس میں اسی صفحہ پرلکھا ہے کہ حضرت حلیمہ نے کعبہ شریف میں بتوں کے سامنے حضور کا نام لیاتو ''ہمہ بتاں سرنگوں افتادند الخ سب بت اوند ھے گر گئے اوران سے آ وازیں آ نے لگیں کہ یہی تو ہیں جن کے ہاتھوں ہماری بربادی ہو نی ہے۔ یہ بھی آپ کامعجز ہ ہے جو دلیل نبوت ہے۔

O مزیدلکھا ہے کہ تمام مفسرین کا اس پر اتفاق ہے کہ انبیاء علیہم السلام' ' قبل از بعثت' ' بھی کفر کجا دیگر گناہوں سے بھی معصوم ہوتے ہیں ۔ (صفحۃ ۳۱۳)۔

- O نیز حضور کے لیۓ بھی خصوصیت کے ساتھ '' بیش از بعثت'' کے لفظ استعال کیۓ ہیں۔ (صفہ ۳۱۳)۔
- O نیز شادی کی تقریبات میں شرکت کے مذکور دوواقعات کے بیان کے ضمن میں لکھا ہے: عصمت اوتعالی درمیان من و درمیاں آں کا رحائل شد''۔
  - O نیز ''بعثت اوتعالی محفوظ ماندم''۔ '' آ <sup>ع</sup>صمت دوبالا ساخت''۔ (صفح ۳۱۵٬۳۱۷)۔

**اقل :** عصمت خاصّہ نبوت ہے جو نبی ہونے کی دلیل ہے جب وہ قبل از اعلان نبوت ایک حقیقت ٹابتہ ہے تواس عرصہ **می**ں آپ ﷺ کا نبی ہونا بھی ایک نا قابل تر دید حقیقت ہوا۔

/https://ataunnabi.blogspot.com إب دهم تنبيهات بجواب تحقيقات ٩٣٣ بأب دتهم اسی طرح پیش قبل از بعثت کے الفاظ بھی پہلے سے نبی ہونے کی دلیل میں کیونکہ بعثت' سمعنی ارسال O يعنى نبى كوهكم تبليغ دے كربھيجنا ہے۔ مزيد لکھتے ہيں: '' تا آ ککہ تن تعالی مرابہ رسالت نواخت''۔ (صفہ ۳۱۵)۔ О بیالفاظ بھی آپ کے پہلے سے نبی ہونے کی دلیل میں کیونکہ رسالت کامعنی ہے بھیجنا جو آپ کے یہلے سے نبی ہونے کوظا ہر کرتا ہے ۔ نیز اس سے ریچھی واضح ہوگیا کہ بعض روایات میں جو''ا کے منبی اللہ بندو تہ '' کے لفظ آئے ہیں ان میں نبوت جمعنی رسالت ہے۔ . الغرض ان عبارات سے حضرت شاہ صاحب علیہ الرحمۃ کاقبل از اعلان نبوت حضور کے لیے نفس نبوت کا قائل ہونا ثابت ہوتا ہے لہٰذا مصنف تحقیقات کا ان کے بارے میں اس کے برخلاف تاُثر دینا غلط اور بالکل خلاف واقعدامري ۔ نیز ستیرِ عالم کے متعلق بیہ الفاظ کہ''جن دو نامناسب امور کا آپ نے ارادہ فرمایا'' بھی مصنف تحقیقات کے اپنے لفظ میں حضرت شاہ صاحب نے اس طرز سے کلام نہیں فر مایا۔جس کی جتنی مذمت کی جائے کم ہے۔ اس بارے میں مزید عرض ہے کہ مذکور روایت میں جن دووا قعات کا ذکر ہے دلائل النو ۃ بیہتی وغیرہ میں مصرح ہے کہ وہ شادی اور نکاح کی تقریبات تھیں ۔ملاحظہ ہو۔ (جلد ہ'صفحہ ﷺ قاہرہ)۔ ظاہر ہے کہالیں تقریبات میں ایک عام آ دمی بھی بن ملائے نہیں جاتا نو عرب کے سب سے معزز خاندان بنو ہاشم کا فرداور وہ بھی وہ جوسب ہے محتر م یعنی سرکا رصلی اللہ علیہ وسلم بغیر بلائے ہرگز شریک نہ ہوئے بلكهآ ب كومدعوكيا گيا بلكه منت ساجت كي گئى كەقىدم رنجەفر ما كرېمىيں سعادت بخشيں اوررونق كودوبالافر ما ئىيں \_حضور نے بھی عہد فر مالیا جس کی پاسداری اور محض ان لوگوں کی دل جوئی کے لیۓ حضور تشریف لے گئے ۔معا ذاللّٰہ دیثم معاذ اللدلہوولعب کود کیصنے کے شوق کی بناء پرنہیں جیسا کہ مصنف تحقیقات کے بے ایمان قلم سے متر شح ہور ہا ہے کیونکہ جب خودموصوف کوبھی پیشلیم ہے کہ نبی قبل از اعلان نبوت بھی معصوم ہوتا ہے جس پرا جماع ہے اور اس كامنكر كافراورجهنمى ب- (تحقيقات صفه ) توحضور خلاف عصمت كام كاير دكرام كيس بناسكت بين؟ *علامةفاجي لكصة بين: "<sup>ويع</sup>ني*انه صلى ا**لله** عمليه وسملهم جلس قبل تعاطيهم اللهو فغلبه النوم حتبي لم يسمع شيئا من ذلك لعصمة الله له الله ومحرد همه بذلك واردته لا حرج فيه (الي)

### https://ataunnabi.blogspot.com/ باب دام تنبيهات بجواب تحقيقات ۹۳۵

على انه لم يكن حرم عليه شئ من ذلك (الى) وهو صلى **الله تع**الى عليه وسلممتشرع به غيرمسلم(شرحالثفاءُج*لدا صفح*اا)\_

مزید بیر کہ موصوف نے جس خصائص کمڑی کا نام لیا ہے اورا ہے بغور پڑھانہیں ہے اس میں اس سلسلہ کی ایک روایت میں صراحة بیلفظ موجود میں: ''و قسد کنت علی میعادین ''لیتن آپﷺ نے فرمایا کہان دوتقریبات میں میں نے جوشر کت کی تھی وہ محض اس لیتے تھی کہ میں نے ان لوگوں سے زبان کر لی تھی اور انہوں نے مجھ سے دعدہ لے لیا تھا جسے پورا کرنے کی غرض سے میں گیا تھا۔

ملاحظه بو (جلدا صفحه ۹۹ بحواله طبرانی ابونیم ابن عسا کرمن مکاربن یا سر عظیه)

اورایمانی سوچ ہے دیکھا جائے تو حضور کی ان تقریبات میں شرکت ہے بھی اس حکمت کی بخیل اور اس حقیقت کا اظہار ہو گیا کہ آپ واقعی ہر گناہ سے معصوم ہیں ۔معصوم نہ ہوتے تو نیند کی وہ کیفیت طاری نہ ہوتی اور آپ بھی ان شرکاءکا حصہ بنتے ۔

جس کی اور بھی بے شارمثالیس ہیں جیسے عہد قریش میں نتمیر کعبہ کے لیے کچھرا ٹھالاتے ہوئے حضرت عباس کے کہنے پر تہبند مبارک اتار کرا سے پتھروں سے بچانے کے لیے سراقدس پر رکھتے ہی آپ کا بے ہوش ہوجانا وغیر ہ ﷺ۔

قر آن مجید میں شان عصمت نبوت کی ایک مثال سورہ یوسف کی حضرت یوسف الکھ کے بارے میں بیآ یت بھی ہے جواس طرز سے ہے و لقد ہمت به۔و ہم بھا لو لاان رای بر ھان ربه الایة۔ خلاصہ بیک مشاہ صاحب کی پیش کردہ عبارات بھی کسی طرح مصنف تحقیقات کے مفید مدعانہیں اور نہ ہمیں بچھ صفر ہیں بلکہ ہماری مؤید ہیں۔ نیز بیک مان کانفس نبوت کی فنی کو شاہ صاحب سے منسوب کرنا غلط اور ان پرافتر اء ہے اور جو موصوف نے ''نا مناسب امور کا ارادہ فر مایا'' کے لفظ استعال کیئ ہیں دائرہ ادب سے باہر ہیں جو چیز شان تھی اسے

انہوں نے سرشان بنا کر پیش کیا ہے جس کی جتنی مدمت کی جائے اتنی کم ہے۔ فقط و الحمد ملہ۔



باب يازد بهم بالقو ة اور بالفعل کی بحث

**مظاللہ ٹیر 11** ( چالیس سال سے پہلے بالقوۃ نبی تھے بعد میں با<sup>لفع</sup>ل بنے نہ ماننے والے جاہل اورز مرۂ عقلاء سے خارج ہیں **) کارلا**نہ

مصنف تحقیقات حضور سید عالم ﷺ کوتخلیق آ دم الطنیں سے ولا دت باسعادت تک (جو آپ کم وبیش چھ ہزار سال اپنے آباء داجداد ادر امہات دجد ات کے ارحام داصلاب میں جلوہ قُکن رہے اس مدت میں بھی ) بالفعل نبی مانتے نظر نہیں آتے ۔ (تحقیقات صفحہ ۳۵٬۳۳۴٬۳۳۴)۔

اسی طرح ولادت باسعادت سے چالیس سال کی عمرشریف تک بھی ان کوآپ کے بالفعل نبی ہونے سے انکار ہے بلکہ دہ اس میں سرا پاتحریک بنے ہوئے ہیں جس پر انہوں نے پور اایڑی چوٹی کا زور صرف کر کے عوام کو بیر باور کرانے کی کوشش کی ہے کہ آپ بھٹی کی عالم ارواح والی نبوت روح مبارک کے جسم مبارک میں جلوہ فرما ہونے کے بعد بالفعل نہ رہی غیر موکٹر ہوگئی جس کے لیے انہوں نے بار بار' بالقوۃ نبوت ''اور' بالقوۃ نبی '' کے لفظ استعمال کیئے ۔ نیز بید کہ چالیس سال تک بالفعل نبی نہ تھے وغیرہ (ملحضاً)

حواله کے لیئے ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفحہ ۲۲ '۲۲ '۲۵ '۲۹ '۲۹ '۳۹ '۳۹ '۳۹ '۳۹ '۳۰ '۱۰۵ '۱۱۱ '۱۱۲ '۱۱۲ '۱۳۱ '۳۱ '

\_(rrx'rr'1'rr9'rra'rrm'rlx'191'121'1ar'1a+'rx

ایک مقام پران کے لفظ ہیں کہ''جس سے نبوت بالقو ۃ تو ثابت ہو سکتی ہے بالفعل نبوت کا تحقق اور ثبوت لا زم نہیں آتا جب کہ ٹی نزاع بالفعل نبوت ہے''۔( تحقیقات صفحہ ۲۱۳)۔ جس کے لیۓ موصوف نے مزید ہیہ بھی لکھا ہے کہ دنیا والی نبوت کو عالم ارواح والی نبوت کا عین تھ ہرانا اور اس کو اسی کا تسلسل اور دوام تھ ہرانا قطعاً درست نہیں ہے بلکہ وہ علیحدہ نبوت ورسالت ہے اور بی علیحدہ''۔

### https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدهم تنبيهات بجواب تحقيقات

(ملخصاًبلفظه)۔

نیز اسے نہ ماننے والوں کے لیۓ بیرالفاظ استعال کیۓ میں کہ''ہماراداسطہا بیسے مجتہدین سے ہے جنہیں (الٰی) ذرہ بحرعلم نہیں ہے'' آغاز ولا دت سے بالفعل نبوت ثابت کرنا کسی عقل مند آ دمی کا کام نہیں ہوسکتا''۔

نیز قائلین کو''زمرۂ عقلاء سے خارج'' قرار دے کرلکھا ہے کہ انہوں نے اپنے عقول اوذ ہان کوچھٹی دےرکھی ہے' (ملخصاً بلفظہ )ملاحظہ ہو۔( تحقیقات صفحہ ۶۰۹'۲۱۸'۲۲۳)۔

الجاب: "نبالقوة نبی شخ کے الفاظ سے عام قار کمین کو میدهو کہ ہوتا ہے کہ مصنف تحقیقات اس عرصہ میں آپ کی سے نبی ہونے کے منگر نہیں بلکہ وہ اس کے ماننے والے ہیں جنہیں ان کے خصوم کا اس کا منگر تھہرانا ان کی موصوف پر بہت بڑی زیادتی ہے جب کہ انہوں نے بھی اسی نیت سے ان الفاظ کا انتخاب کیا ہے تا کہ لوگ لفظوں کے بوجھ تلے دب کررہ جا کمیں اور مولانا اپنا کام دکھا دیں۔سب سے پہلے میں بچھنے کہ بالقوۃ نبی کہنے کا مقصد آپ کی کے نبی ہونے کی نفی کرنا ہی ہے لاغیر جس کا وہ خود بھی خدا کے کرنے سے اپنی اس کتاب میں اقر ار کر بیٹھے ہیں۔

بالتو الد بالقوم السلي المطلب: تفصيل اس كى يدب ك علاء شان فى بالقوة اور بالفعل كى تعريفات حسب ذيل الفاظ ميں تحريفر مائى بين :

 للمهالك عن يجاني المخرالدين رازى رحمة اللدعلية فوة "كى بحث مين ارقام فرمات بين ض انهم نقلوا اسم القوة الى ذلك الحنس وهو كل صفة مؤثرة فى الغير و الى ذلك اللازم وهو الامكان فيقولون للثوب الابيض انه اسود بالقوة اى يمكن ان يصير اسود شم انهم سموا الحصول و الوجود فعلا وان لم يكن فى الحقيقة فعلا بل انفعالا فانه لما كان المعنى الذى وضع اسم القوة له او لا كان متعلقاً بالفعل فها هنا لما سموا الامكان بالقوة سمو الامر الذى يتعلق به الامكان وهو الحصول والوجود بالفعل".

خلاصہ بیہ ہے کہ اہل فلسفہ نے نز دیک قوۃ کا ایک معنی ہے'' کل صفۃ مؤثرۃ فی الغیر ''ہروہ صفت جو دوسرے پر اثر ڈالے۔ دوسرا معنی ہے امکان یعنی کسی امر کا ممکن ہونا مثلاً سفید کپڑے کے متعلق وہ بید لفظ استعال کرتے ہیں کہ'انہ اسو د بالقوۃ ''وہ بالقوۃ سیاہ ہے۔تو اس کا معنی سیہ ہے کہ اس کا سیاہ ہوجانا ممکن ہے۔ پھر جب وہ ممکن امر ثابت اور موجود ہوجائے تو وہ اسے فعل کا نام دیتے ہیں اور یہاں فعل سے ان ک

# https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدهم تنبيهات بجواب تحقيقات ۹۳۸

مرادفعل متعدی ہی نہیں ہے بلکہ فعل لازم بھی اس میں شامل ہے۔ملاحظہ ہو۔(المباحث کمشر قیۂ جلدا'صفحہ ۹ سے' ۴۸۰ طبع ایران)۔

**طلما جرگ** - : نیز هذایة الحکمة میں تمیذامام رازی علامه ابری لکھے ہیں: ''القومة هی الشرئ الذی هو مبدأ التغیر فی شئ آخر من حیث هو آخر ''(صحیفا فصل فی القوة والفعل)۔
 **میڈی** - : اسکی شرح میں علامہ میزی لکھے ہیں: ''ان القومة قد یطلق علی امکان

الحصول مع عدمه\_ وهذا المعنى يقابل الفعل بمعنى الحصول فالمناسب ان يقتصر على ذكرالقوة في عنوان الفصل"\_

خلاصد بیر که نقوة ''کا ایک معنی وہی ہے جو مصنف نے ذکر کیا ہے جب کہ قوت کا ایک اور معنی بھی ہے جو 'امکان الحصول مع عدمہ '' ہے یعنی غیر حاصل کے حاصل ہونے کا امکان بلفظ دیگر جو چیز حاصل شدہ نہ ہو اس کے حصول کا ممکن ہونا۔قوۃ کا یہ غہوم' دفعل' کا مقابل ہے جو حصول کے معنی میں ہے۔ پس مناسب سیتھا کہ مصنف عنوان فصل میں 'القوۃ '' کے لکھنے پراکتفاء کرتے۔

- ملاحظه ، و(میبذی مع هدایة المحکمة ، صفحه ۳۳۹٬۳۳۸ ، طبع انتجا بم سعید کراچی ) \_ بر معد **ملق**ه برید بکه با مسال معد بران تر بال
  - علا**مہ جبلاقتی** بن عبدالرسول رحمہاللہ تعالیٰ سے:

علامةعبدالثبي رحمة اللدتعالي عليه رقم طراز بين: "أن المقومة بمعنى امكان حصول الشي مع عدم تقابل الفعل بمعنى الحصول في احد الازمنة "\_

خلاصد بیک فقوہ '' کا مطلب ہے غیر حاصل شدہ چیز کے حاصل ہونے کاممکن ہونا جب کفتل کا مطلب ہے اس چیز کے حاصل ہونے ک ہاں چیز کا نتین زمانوں میں سے سی زمانے میں حاصل ہوجانا جس کا حصول ممکن تھا۔ (دستور العلماء ٔ جلد ۳ منحد ۳ ۳ ، مہو، طبع میر محد کراچی )۔

طامد عن تما فل مين رحدالله -

علامه مفتى سيد أفضل حسين رحمه الله (سابق مدرس منظر اسلام بريلي شريف) لكصة بين كه: "قبول كے دو معنى بين: ايك معنى اتصاف ہے خواہ موصوف سے اتصاف كازمانه مؤخر ہويا مؤخر نه ہو جيسے الشعر قابل للبياض و النار قابلة للحرارة يعنى ان الشعر متصف بالبياض و النار متصفة بالحرارة ". قبول كا دوسر امعنى قوت اور استعداد ہے يعنى جس صفت ہے شى عارى ہواس صفت كے ساتھ متصف ہونے كى اميداور توقع ہو جيسے النطفة قابلة للصورة الحيوانية ليعنى ان الصورة الحيوانية عن

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدېم تخفيقات بچواب تحقيقات ۹۳۹

النطفة لكنها متوقع اتصافها بها \_ا*لكوامكان استعدادي بطي كيتم إلى يعنى الصو*رة الحيوانية ممكنة بالا مكان الاستعدادي\_

منہ پنہ میں فرماتے ہیں: قوت داستعداد کامفہوم تین امور ۔۔۔ مرکب ہے: **اول** موصوف ۔۔۔ صفت کا سلب لہٰذا آگ میں حرارت کی قوت اور استعداد نہیں ۔ **ودم** صفت ۔۔۔ موصوف کا اتصاف ممکن ہونا لہٰذا جمادات میں نطق کی قوت داستعداد نہیں ۔**سوم** موصوف میں ایسی حالت ہونا کہ اتصاف کی امید ہو۔لہٰذامٹی میں صورت حیوان یہ کی قوت داستعداد نہیں ۲امنہ۔

مزید ( سیجھآ گے ) لکھتے ہیں: '' قبول بمعنی قوت واستعداد یعنی امکان استعدادی اورا تصاف بالفعل کا اجتماع ممکن نہیں لہٰذا تصاف کے بعد قابلیت بمعنی قوت واستعدا دزائل ہوجاتی ہے اورا مکان استعدادی باقی نہیں رہتا ہے مثلاً حیوان بن جانے کے بعد نطفہ میں حیوان بننے کی قابلیت بمعنی قوت واستعداد باقی نہیں رہتی''۔ ملاحظہ ہو۔ (بدایۃ انحکمۃ 'صفحہ کلہ طبع مکتہ نورانی' غلام محمد آباذلائل پور ( فیصل آباد ) )۔ پ**التو قادر پالٹل کا ایک اور معنی**:

بالقوة اور بالفعل کا ایک عرفی مفہوم بھی ہے یعنی سی شخص کے لیے کوئی وصف حقیقة ثابت ہو پس جب وہ فارغ بیٹھا ہوتوا سے اس وصف کے حوالہ سے''ب القوۃ'' اور جب مشغول ہوتو اس کے حوالہ سے اسے''ب الفعل'' کہہ دیاجا تا ہے۔ مثلاً زید متکلم بالقوۃ (جب کہ چپ بیٹھا ہو) اورزید متکلم بالفعل (جب کہ کلام کرر ہا ہو) **اقل**: بی<sup>معن</sup>ی خارج از بحث ہے کیونکہ بی<sup>معن</sup>ی' مصنف تحقیقات کا مقصود نہیں ہے اور نہ ہی اس معنی

> میں لینا درست ہے۔تفصیل'' قوۃ بمعنی قدرت'' کے زیرِعنوان آ رہی ہے۔ **تر بیچ استعلال**:

پیش کرده عبارات سے چار بانیں داضح ہو کئیں: ا ایک بیر کہ کسی اور کو بالقوۃ کہنے سے مقصود فی الحال وصف سے خالی قرار دینا اور اس سے وصف کی نفی کرنا ہوتا ہے ۔ نیز بیر کہ اس میں بیر بھی احتمال ہوتا ہے کہ حاصل ہوجائے اور بیر بھی کہ حاصل نہ ہو سکے جیسا کہ اس کی تعریف اور مثالوں میں 'مع عدم '''، 'مع عدمه '''، 'تق ابسل السف مل بمعنی الحصول ''اور مسلوبة کے الفاظ سے ظاہر ہے ۔ لہٰذا مصنف تحقیقات نے سیّد عالم بی کے لیے ''بالقوۃ نبی ''یا' بالقوۃ نبوت ''کے لفظ استعال کیے بیں ان سے موصوف کا مقصود آ پ بی سے نبوت کا سلب اور آ پ کے نبی ہونے کی نفی ہی ہے نہ کہ اے ثابت ماننا ۔ و ہو المقصود آ

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازونهم تنبيهات بجواب تحقيقات

۲ دوسری میرک میرک موصوف کا لوگوں سے میرکہنا کہ وہ سلب نبوت کے قائل نہیں نیران پران کے خصوم کا غلط الزام ہے خلاف واقعہ ہے۔ حقیقت میر ہے کہ عقیدہ سبل نبوت کے ذمہ دار ہیں کیونکہ بالقوۃ کہنے کا مقصد ہی سلب ہوتا ہے۔ ۳ تیسری بات میر ہے کہ انہوں نے سلب نبوت کو ناجائز کہہ کر قول سلب کے حوالہ سے عائد ہونے والے شرع حکم کے خود پرلا گوہونے کاعملاً اقر ارکرلیا ہے جس کی تفصیل متعدد کتب شان سے گز رچکی ہے کہ اس کا قائل کا فر ہے۔ ۳ چوتھی بات میر کہ قوت کے معابق موصوف کا حضور سیّد عالم چھ کو بالقوۃ نبی کہنا غلط ہے ۲ من چوتھی بات میں کہ قوت کے معابق موصوف کا حضور سیّد عالم چھ کو بالقوۃ نبی کہنا غلط ہے

كيونكه حضوركواللد تعالى نے زمانة قبل تخليق آ دم الطّظلاميں بالفعل نبى بناديا (بدليل كەنىت نبياً و آ دم بين الروح و المحسد وغيرہ ) جس كاوہ خود بھى اقر اركر چكے ہيں۔ملاحظہ ہو (تحقيقات صفحہ ۲۷)۔ جب كہ بداية الحكمة سے ابھى گز راہے كه ثقوة و فعل ''كا اجتماع محال ہے نيز اتصاف كے بعد قابليت جمعنى قوت داستعداد زائل ہوجاتى ہے۔

# قوم مى تدرت يور كرمعت تحقيات اس كى كال تل

شايدكوئى بيرتم كمعلاء شان فتوة كاايك اور معنى بھى لکھا ہے جو 'فتررة ' ب مشلا '' ك است ب بالقوة '' كاايك معنى ہے عاجز عن الكتابة ليعنى جس نے كتابت سيصى ہى نہ ہواور دوسر امعنى ہے قادر على الكتابة جس نے لکھنا سيكھا ہوا ہوليكن لکھندر با ہو۔

جيما كمالمدراغب اصفهاني (٥٠٢) ني للحاب: "القورة تستعمل تارة في معنى القدرة نحو قوله تعالى حذواما آتيناكم بقوة وتارة للتهيّؤ الموجود في الشئ نحو ان يقال النوى بالقوة نخل اى متهى و متر شح ان يكون منه ذلك (الى) والقوة التي تستعمل للتهيّؤ اكثر من يستعملها الفلاسفة و يقولونها على وجهين احدهما ان يقال لما كان موجوداً ولكن ليس يستعمل فيقال فلان كاتب بالقوة اى معه المعرفة بالكتابة لكنه ليس يستعمل - فيقال فلان كا تب بالقوة اى معه المعرفة بالكتابة لكنة ليس يستعمل - فيقال فلان كا تب بالقوة ان معه العلم بالكتابة ولكن معناه ان يتعلم الكتابة - ملاحظ تو (المفردات في غريب القرآن صفي ٢٠ م نور محراجي) -

نیز علامیلی القاری (۱۰۴۱ ۵ م) ارقام فرماتے میں کہ : ''و ایسافرق واضح وبون لائح بین من

### https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدېم تخفيقات بچواب تحقيقات ۹۳۱

هو قداد رعلى الكتابة الا انه يؤ حرها الى وقت الارادة وبين الكاتب بالقوة حيث انه عاجز فى المحالة الراهنة وتحت الاحتمال فى الازمنة الآية '' - (شرح فقدا كبر صفحة ٣ طنع قد كي كتب خاند كرا چى)۔ الحلف: ليس كوئى كم سكتاب كه بالقوة فى مصمنف تحقيقات كى مراديمى قدرت والامعنى بليكن بير مجم صحيح نبيس اورحقيقت بير بحكه موصوف آب على كے ليے ولا دت باسعادت سے چاليس سال كى عمر شريف تك نبوت كى استعداد اور الميت ہونے كيمى قائل نبيس جوان كى اس عبارت سے واضح ہے۔ چنا نچرانہوں نے انتہائى كريم الفاظ ميں لكھا ہے كه : '' حضرت عيلى الظلام ميں (الى ) ابتداء سے بى نبوت ورسالت كى المبيت وان خوتى استعداد موجود تكى الى الى عبارت سے واضح ہے۔ نبوت ورسالت كى المبيت والد موجود تكى الى كتاب كى ان كواس وقت اس نعمت سے مرفر از فر ماديا كيا اور نبى كرم بي كالباس بشرى (الى ) نبيتا كثيف تصال ليے اس كى كثافت كو بار بار كي ش صدر اور چله شى وغيرہ (ملكوتی آ پريشنوں ) كى ذريعہ جب لطيف كرديا گيا اور حقيقت نور بيكا مم رنگ تب آ ہو يو منصب سونيا گيا (الى ) بيوں (الى ) كه (الى ) نبيتا كثيف تصال ليے اس كى كثافت كو بار بار كي ش صدر اور چله شى وغيرہ (الى ) اوں (الى ) كه در الى ) نبيتا كثيف تصال ليے اس كى كثافت كو بار بار كي ش صدر اور چله شى وغيرہ (الى ) مار حظر ور الى ) نبيتا كثيف تصال ليے اس كى كثافت كو بار بار كي ش صدر اور جله كى وغيرہ (الى )

الغرض بالقوۃ کی اصطلاح سے مصنف تحقیقات کا مقصود آپ ﷺ سے نبوت کی بالکلیۃ نفی کرنا ہے اور آپ کی بشریت مقدسہ منورہ کے لیۓ موصوف نے جو کثافت (نیز دیگر مقامات پر کدورت وظلمات) کے انتہائی ثقیل لفظ استعال کیۓ اور دبیز تہ والے سیاہی ماکل بادل سے جو گندی تشبیہ دی ہے وہ اس پر مستزاد ہیں۔ فوا اسفا والی اللہ المشتکی نہ

نیز قائلین نبوت سرکار ﷺ کے لیۓ وہ جاہل اورز مرہ عقلاء سے خارج وغیرہ کے جوالفاظ بول گئے ہیں وہ مزید ہیں۔

ت خلاصہ یہ کہ موصوف کا جالیس سال سے قبل حضور سیّد عالم کو بالقوۃ نبی کہنا نہایت درجہ غلط اوران کا ایسا بے بنیا دردعویٰ ہے جس کی دلیل پیش کرنے سے وہ عاجز میں اور عاجز رہیں گے بلکہ دلیل اس کے خلاف پر قائم ہے جس کا وہ خود بھی اعتراف کر چکے ہیں۔

علام يلى القارى رحمة الله عليه كى بيمبارت مزيداس كم ما تحطا ليج فرمات بيں: "بــل يــدل حـديـث كنت نبيا و آدم بين الروح و الحسد على انـه متصف بوصف نبوة فى عالم الارواح قبل حلق الاشباح وهذا وصف خاص له لا انه محمول على خلقه للنبوة و استعداده للرسالة "ـ خلاصه بيكه حديث كـنت بـنيـا الخ اس امركى دليل بحكمة بكازمانة قبل تخليق دم الظيلا محيافعل نبى

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازديم تنبيهات بجواب تحقيقات

ہیں۔اور بیآ پ کی خصوصیت ہے می<sup>عن</sup>یٰ نہیں ہے کہآ پ کے اندر نبی رسول بننے کی صرف استعداد تھی اور آ پ بالقو ۃ نبی بتھے در نہ خصوصیت کیسے۔

ملاحظه بو (شرح فقدا كبر صفحه ٢ ، طبع قد مي كراچي) ( اما ذكره قيضية حبجة الاسلام في هذا

المقام فقد کلمنا علیھا فی موضعھافافھم)۔ • حسب معنی عرفی (جوابھی گزراہے) بھی چالیس سال سے پہلے کے عرصہ میں آپ ﷺ کے لیے علی الاطلاق ''بہالمقبوۃ نبی ''کااطلاق بھی درست نہیں ہے کہ اس سے معنی صطلح مراد ہونے کا شبہ ہوتا ہے جو ''راعنا'' کی مدمیں آکر منوع قرار پائے گا۔

• معظر جنيات كم فاللا فري:

مصنف تحقیقات کی تحریر کردہ بحث 'بسال قدو۔ۃ و بالفعل '' سے عیاں ہے کہ انہوں نے چالیس سال سے قبل کے عرصہ میں آپ ﷺ سے بالفعل حسب معنی اصطلاحی نبوت کی نفی کی ہے کیکن اپنے خصوم سے انہوں نے وہ بار بارجس 'بسالہ فعل '' کے اثبات کا مطالبہ کیا ہے وہ بمعنی عرفی ہے۔ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۴۸۹ ولفظہ ) ''عملی طور پر نبی' اور''عملی نبوت'' ۔ فیاللع حب ۔

الحل : اگر اعلان نبوت کے بعد کے زمانے کے ان اوقات میں جن میں حضور تبلیغ ندفر مار ہے ہوں یا آ رام فر ما ہول مولانا ہمت کر کے سے کہہ دیں کہ ان اوقات میں بھی آپ بالفعل نبی نہ تصرفو بھی عین ممکن ہے۔ جب کہ بعداز وفات کے دور میں تو ان کو'' ہینڈ فری' حاصل ہے۔

# بالتوة نبوت كثوت كبي كرده دالك سرجاب

**مبار حالی حرمت سے جاب**: خودہی سؤ ال کر کے لکھتے ہیں کہ'' بعض حضرات میاعتر اض کرتے ہیں کہ نبوت کی تقسیم کرنا بالقو ۃ اور بالفعل کی طرف میہ بہت بڑی جسارت ہے۔ اس کے بارے میں گز ارش میہ ہے کہ امام احمد رضا خال بریلوی نے اپنی کتاب ختم نبوت میں تحریر فر مایا ہے کہ تمام انبیاء علیہم السلام میں پہلے نبوت کی صلاحیتیں رکھی جاتی ہیں اور ان کے اندر نبوت کی استعداد کامل طور پر موجود ہوتی ہے اس کے بعد ان کو نبوت عطا کی جاتی ہے۔ تو اگر میں تسلیم کرنا جسارت ہے تو میہ جسارت امام احمد رضا خال بریلوی نے بھی کی ہے۔ سچ عاشق رسول کا نقاضا میہ ہے کہ فاضل بریلوی پروہی فتو کی لگایا جائے جو دیگر مخالفین پر لگایا جاتا ہے۔ ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات خلام ۲۰۱۳)۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدهم تنبيهات بجواب تحقيقات

الجملي: بیالفاظ معترض کے اپنے ہیں اعلیٰ حضرت رحمۃ اللہ علیہ کے الفاظ نہیں ہیں کیونکہ آپ کے دہ الفاظ عربی میں ہیں - نیز معترض کے بیالفاظ امام اہل سنت کی اس عبارت کا صحیح مفہوم بھی نہیں بلکہ اس کا کوئی لفظ نہیں ہے جس کا بی<sup>عن</sup>ی ہو کہ 'اس کے بعدان کو نبوت عطا کی جاتی ہے' ۔ ہے تو دہ اس کی نشاند ہی کریں۔ پس بیدواقعی ان کی'' بہت بڑی جسارت ہے'' جس کے باعث'' بیچ عاشق رسول کے تقاضا'' کے مطابق ان پر ضرور ان کا منہ ما نگافتو کی لگے گا۔

ان کااعلی حضرت کااس حوالہ سے نام لینا بھی ان کی ایک اور بہت بڑی جسارت ہے۔ اس کی تفصیل ہیہے کہ اعلیٰ حضرت ختم نبوت کے بیان کی احادیث کے ضمن میں ایک حدیث لائے ''لو کان بعدی نبی لکان عمر بن المحطاب ''اگر میرے بعد کوئی نبی ہوتا تو عمر ہوتا رضی اللہ تعالٰی عنہ ''۔ (ختم الدہ ۃ'صفحہ ۲۴ ۲۴ موید لا ہور)۔

پھر ضمناً'' تذییل''اور''فائدہ' کے زیر عنوان حدیث''لو عاش ابراھیہ لکان صدیقا نبیا'' لائے جو حضور سیّدعالم ﷺ کے ابن کریم کے متعلق ہے یعنی''اگرابرا ہیم زندہ رہتا تو صدیق و پیغیر ہوتا''۔ ملاحظہ ہو( کتاب ندکور صفحہ ۳۳'۳۳)۔

جن کے بارے میں اعلیٰ حضرت ریبھی لکھ چکے ہیں کہان روایات سے مقصود شہرادہ حضرت ابرا ہیم اور حضرت عمر سے نبوت کی ففی ہے۔

چنانچ آپ نے کتاب مذکور کے بعد تحریر کردہ رسالہ مبارکہ 'السوء المعقساب علسی المسیح الکذاب '' (صفح کا طبح مذکور مشمولہ کتاب مذکور کے منہیہ میں قول مرزا قادیانی کہ ' میں محدث ہوں اور محدث بھی ایک معنی سے نبی ہوتا ہے' کے رد ) میں فرمایا: '' لا الله الله لقد کذب عدو الله ایها المسلمون ! سیّد المحد ثین ' امیر المؤمنین عمر فاروق اعظم کھ ہیں کہ انہیں کے واسطے حدیث محد ثین آئی انہیں کے صدق ہم نے اس پر اطلاع پائی کہ رسول اللہ بھنے نے فرمایا قد کان فیما مضی الخ اللی امتوں میں کچھلوگ محد ث ہوتے تصلیحی فراست صادقہ والہا مرحق والے اگر میری امت میں ان میں سے کوئی ہوگا تو وہ ضرور عرب ہوتی تصلیحی فراست صادقہ والہا مرحق والے اگر میری امت میں ان میں سے کوئی ہوگا تو وہ ضرور عرب میں )۔ فاروق اعظم نے نبوت کے کوئی معنی نہ پائے مرف ارشاد آیا لو کان بعدی نہی لکان عمر بن السخطاب اگر میر بے بعد کوئی نمی ہوسکتا تو عمر ہوتا ( الی ) گر پنجاب کا محد شام میں کہ محد ثین آئی المان عمر بن محتر شی میں روالہ میں بی میں میں معنی اللہ علی الکہ بین و العیاد باللہ رب العلمین ''۔ اصلاحی ال

### https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدېم تنبيهات بجواب تحقيقات

روایت لو عاش ابراهیم الخ کم**تعلق فرمای**: ''فیاذن الحدیث علی وزان مامر لو کان بعدی نبی لکان عمر ''ل<mark>ین *یحدیث بھیگز*شتہ روایت''لو کان بعدی نبی لکان عمر '' *کےطرز*اور اس کے منوال پر ہے۔</mark>

ملاحظه بو\_(ختم النوة 'صفحة به' طبع مٰدكور)\_

الى بحث يم فرمايا: "اقول لا نسلم ان الحديث يحكم بالنبوة بل انبأ عماتكامل فى جوهر ابراهيم من خصائل الا نبياء و خلال المرسلين بحيث لو لم ينسد باب النبوة لنالها تفضلا من الله تعالى لا استحقاقا منه فان النبوة لا يستحقها احد من قبل ذات لكن الله تعالى يصطفى من عباده من تم وكمل صورة ومعنى و نسبا وحسبا وبلغ غاية القصوى من خيرالله اعلم حيث يجعل رسالته" -

(يم عبارت ہے جس سے معترض كوغلط فہنى ہوئى ہے يا عمداً مغالط دبى سے كام ليا ہے اعلى حضرت رحمة اللہ عليہ نے اسے عربى ہى ميں ركھا ہے جس كا) خلاصة ترجمہ بیہ ہے كہ ہم يہ سليم نہيں كرتے كہ حد يث (لوعان ابراهيم) شنم اده حضرت ابرا تيم كے نبى ہونے كاتھم لگار ہى ہے بلكہ دہ اس امركى نشا ند ہى كرر ہى ہے كہ شہزادہ كے قوام ميں انبيا ، ور مسلين عليهم السلام كے خصائل وعا دات اس طرح سے كامل صورت ميں موجود تصرير اور كاروں كا دروازہ بند نہ ہو چكا ہوتا تو دہ استحقا قانبيں بلكہ حض اللہ تعالى كى نوازش سے اسے پاليے كيونك نہوت كسى كا ذاتى استحقاق نہيں ہے ہوتا تو دہ استحقا قانبيں بلكہ حض اللہ تعالى كى نوازش سے اسے پاليے كيونكہ نہوت كى كا ذاتى استحقاق نہيں ہے ہاں اللہ تعالى اللہ تعالى كى نوازش سے اسے پاليے كيونكہ نہوت كى كا ذاتى استحقاق نہيں ہے ہاں اللہ تعالى اپن ان بندوں كو اس كے ليے نتخب فر ما تا ہے جو خلام رأ باطنا اور نہوت كى كا ذاتى استحقاق نہيں ہوں اور نيكى كے انتہا كى مقام پر پنچے ہو ہے (اعلى درجہ كے نيك) ہوں (كہ اس كار شاد ہے اللہ اعلہ الہ توں اور نيكى كے انتہا كى مقام پر پنچے ہو ہے (اعلى درجہ كے نيك) ہوں (كہ اس

**اقل :** بير عبارت معترض کے دعویٰ کی تچھ دلیل نہیں کیونکہ جہاں اعلیٰ حضرت نے بید ککھاہے کہ اللہ حسب مذکور صفات کے حامل عباد کونیوت کے لیۓ منتخب فرما تا ہے وہاں آپ نے بید بھی صراحت کے ساتھ لکھ دیا ہے کہ جن ہستیوں کو اس نے نبوت دینی تھی ان کا انتخاب بھی وہ پہلے سے (ان کے عالم دنیا میں آنے سے پہلے ) فرما چکا ہے۔ چنانچ نفس بحث کے آغاز میں آپ نے صحیح بخاری شریف وغیرہ کے حوالہ سے ایک حدیث نقل فرما کر اور اس کا اردو ترجمہ کر کے اس کا فیصلہ فرما دیا ہے ۔ فرما تے ہیں ''صحیح بخاری شریف میں اسماعیل بن ابی خالد

### https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدېم تخفيقات بواب تحقيقات

ے ہے 'قبلت لعبد اللہ بن ابی او فی رضی اللہ تعالی ارأیت ابراهیم بن النبی ﷺ قبال مات صغیراً ولو قضی ان یکون بعد محمد صلی اللہ تعالی علیه و سلم نبی عاش ابنه ابراهیم ' میں نے حضرت عبد اللہ بن ابی او فی صحب پوچھا آپ نے حضرت ابرا تیم صاحبز ادہ رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کو دیکھا تھا؟ فر مایا ان کا بچپن میں انقال ہوا۔ اور اگر مقدر ہوتا کہ محصلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے بعد کوئی نبی ہوتو حضور کے صاحبز او بے ابرا تیم زندہ رہے گھر حضورت کے بعد نبی ہیں۔

امام احمد کی روایت انہیں سے یوں ہے میں نے حضرت ابن ابی اوفی کوفر ماتے سنا: نے کی سوسلم بعد النب صلی الله تعالی علیه و سلم نبی مامات ابنه ابر اهیم ۔ اگر حضور اقد س سلی الله تعالی علیہ وسلم کے بعد کوئی نبی ہوتا ، حضور کے صاحبز او براہیم انقال ند فر ماتے الخ ۔ ملاحظہ ہو۔ (ختم الدوة من صلی الله معلوم ہوا اعلی حضرت رحمة اللہ علیہ کا نظریہ ہے ہے کہ جتنے نبی اور رسول سے وہ یہاں آ کر نبی ورسول نہیں بنے بلکہ وہاں سے بن کر آئے۔ لہذا معترض کا بیتا کر دینا بالکل غلط ہو گیا کہ آپ کے زدیک نبی یہاں آ کر بنتے ہیں کہ پہلے ان میں صلاحتیں رکھی جاتی ہیں پھر انہیں نبوت عطا کی جاتی ہے نیز دیک نبی یہاں

بناءً علیہ شہراد ہُ سیدعالم ﷺ حضرت ابرا ہیم اسی طرح حضرت فاروق اعظم بھی نبی نہیں تھے خود اعلیٰ حضرت کے لفظوں میں انہوں نے''نبوت کے کوئی معنی نہ پائے''۔

پھر بھی نہ مانیں تو سؤال ہد ہے کہ کیا حضرت صاحبز اد دُامام الانبیاء ﷺ واقعی نبی تھے؟ اگر جواب ہاں میں ہے تو ختم نبوت نہ رہی جو باطل ہے۔ اور اگر جواب نفی میں ہے تو معترض کا استدلال باطل ہوا۔ و ھوالمقصود۔

الحل : اس سے بیام سم حال مزید داضح ہوگیا کہ 'بالقوۃ'' میں جوامکانی معنی ہیں اس میں دونوں رہلوہوتے ہیں حصول بھی اور عدم حصول بھی جیسے معترض کے حسب استدلال حضرت ابراہیم بالقوۃ نبی تھ لیکن وہ نبی نہ بن سکے لیس سید عالم ﷺ کو ولا دت با سعادت سے چالیس سال کی عمر شریف تک بالقوۃ نبی کہنے کا مطلب بھی یہی ہوا کہ آپ کے بارے میں بھی وہ یہی عقیدہ رکھتے ہیں کہ چالیس سال کی عمر شریف میں آپ کا نبی بنا امکانی حد تک تھا نبی بنا کچھ ضروری نہیں تھا اور بس اتفاق سے بن گئے نہ بنتے تو کوئی فرق والی بات نہ تھی جس کے فرید ہونے میں کسی ذی عقل سلیم مسلمان کو شک نہیں ہو سکتا۔ اس سب قطع نظر عبارت باد احضور سید عالم بی کے بارے میں ہوا کہ تھا ہو کی میں تھا اور بس اتفاق سے بن گئے نہ بنتے تو کوئی فرق میں آپ کا نبی بنا اس کی خطع نظر عبارت باد احضور سید عالم سی کے بارے میں قطعاً نہیں ہو تک اس میں بن ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہو کہ ہے ہوئے میں کسی دی عقل سیم مسلمان کو شک نہیں ہو سکتا۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازويم تخفيقات تجواب تحقيقات

ہے کہ حضور بھی اس میں شامل ہیں بلکہ اس کے برخلاف اس میں تصریحاً لکھا ہے کہ حضور پر انبیاء علیہم السلام کا قیاس بھی صحیح نہیں جسے مبر تن فرماتے ہوئے بیر حدیث لائے ہیں: ''ند حن اھل بیت لایقاس بنا احد ''ہم پر سی دوسر بے کوقیاس کرنے کیا اجازت نہیں ۔ (ختم الدہ قاصفہ ۳۳)۔

جب کہ اعلیٰ حضرت' آپ ﷺ کے قدم ودوام نبوت اور حدیث کنت نبیا الخ کے جمعنی تحقیق اور آپ کے نبی الانبیاء نیز اندیا ء ومرسلین علیہم السلام کے آپ کے امتی ہونے کی بھی تصریح فرما چکے ہیں جو آپ کے پیدائش نبی ہونے اور پیش کردہ عبارت میں شامل نہ ہونے کی روشن دلیل ہے۔

آپ کے لفظ ہیں: ''ہمارے حضور صلوات اللہ تعالیٰ وسلامہ علیہ سب انہیاء کے نبی ہیں اور تمام انہیاء ومرسلین اوران کی امتیں سب حضور کے امتی حضور کی نبوت ورسالت زمانۂ سیدنا ابوالبشر علیہ الصلاۃ والسلام سے روز قیامت تک جمیح خلق اللہ کو شامل ہے اور حضور کا ارشاد کہ نت نبیاً و آدم بین الروح و المحسد اپنے حقیقی معنی پر ہے (الیٰ) محمد ﷺ اصل الاصول ہیں رسولوں کے رسول ہیں ۔ امتیوں کو جونسبت انہیاء ورسل سے ہے وہ نسبت انہیاءورسل کو اس سیّدالکل سے ہے۔ (ملحّصاً بلفظہ )۔

ملا حظه ہو۔ ( تجلی الیقین مشمولہ فتادیٰ رضوبہ جلد ۳۰ صفحہ ۲۳۷ '۱۳۸ طبع لا ہور )۔

نیز فتادی رضوب جلد ۹ صفحه الطبع کراچی میں ہے: ''تمام انبیاء ومرسلین اپنے عہد میں بھی حضور کے امتی تتصاوراب بھی امتی ہیں۔ جب بھی رسول تصاوراب بھی رسول ہیں کہ ہمارے حضور نبی الانبیاء ہیں ق۔ال اللہ تعالٰی لتؤ من به ولتنصر نه اھ۔

خلاصہ یہ کہ اعلیٰ حضرت رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی پیش کردہ عبارت معترض کی کسی طرح دلیل نہیں۔اس نے اس سے مغالطہ اوردھو کہ دینے کی کوشش کی ہے جب کہ اس کے میدلفظ اعلیٰ حضرت پر سخت افتراء ہیں کہ' اس کے بعدان کونبوت عطا کی جاتی ہے' ۔ فالمی اللہ المہ شت کیٰ۔

### مارى يدادى مارى:

بالقوة نبوت اور بالفعل نبوت كى تقسيم ميں معترض فريق نے دوسرى دليل كے طور پر حسب ذيل عبارت بيضاوى پيش كى ہے جس ميں مصنف اوران كا بيٹا دونوں كى محنت شامل ہے لکھتے ہيں : ''امام بيضاوى نے فرمايا الاتـرىٰ ان الانبيـاء لمافاقت قوتھم واشتعلت قريحتھم بحيث يكادزيتھا يضي ولو لم تمسسه النار ارسل اللہ اليھم الملئكة ومن كان منھم اعلى رتبة كلمه بلاو اسطة كماكلم موسى التي فى الميقات و محمداً اللہ المعراج ''۔(جس كاتر جمددونوں كا تقريباً ہے)

### https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدېم تنبيهات بجواب تحقيقات ۹۳۷

(باپ کاتر جمد) کیا دیکھتے نہیں ہو کہ جب اندباء علیہم السلام کی قوت اور استعدا دوصلا حیت اپنے کمال کو پنچ جاتی ہے اور ان کی استعدا دادر صلاحیت پیدا ہو جاتی ہے کہ ان کی فطر کی استعدا دکا زیتون آگ لگائے بغیر جل ایٹھے تو اللہ تعالی ان کی طرف ملئکہ کو مبعوث فرما تا ہے۔الخ (تحقیقات صفحہ ۴۸۴ طبع اول)۔

(بیٹے کا ترجمہ) کیا دیکھتے نہیں ہو کہ جب اندیاء کرام علیہم السلام کی قوت فائق ہوجائے اوران کی طبیعت مشعل نورین جائے اوراس حد تک کہ اس میں جلنے والا زیتون خود بخو دروشن ہوجائے اگر چہ اس کوآگ نہ چھوئے تب اللہ تعالیٰ ان کی طرف ملئکہ کو بھیجتا ہے اور جوان میں اعلیٰ رہے والے ہوں تو ان سے بلا واسطہ کلام فرما تا ہے جیسے کہ حضرت موٹیٰ کے ساتھ میقات میں اور حمد کریم علیہماالسلام کے ساتھ شب معراج میں براہ راست کلام فرمایا''اھ۔ملاحظ ہو۔ (تحقیقات'صفیہ بے ان کی ا

**الجماب**: عبارت میں ایسے الفاظ کا کوئی نام ونشان نہیں ہے جن کا بیتر جمہ با مفہوم ہو کہ نبوت یا نبی ک دوشمیں ہیں نمبر ۱: بالقوۃ اور نمبر ۲: بالفعل ۔

عبارت کا مفہوم صرف اتنا ہے کہ افادہ واستفادہ ( دینے لینے ) کے لیے جامبین میں مناسبت کا پایا جانا ضروری ہوتا ہے عامّہ مخلوق کو اللہ تعالیٰ سے کوئی مناسبت نہیں اس لیے اللہ تعالیٰ نے اپنے اور عامہ خلق کے درمیان وسا نط مقرر فرمائے جوانبیا ، ورسل کرا ملیہم السلام ہیں کہ انہیں دونوں سے مناسبت ہے۔ اللہ تعالیٰ سے بھی لہٰذاوہ اس سے انوار کو دصول کر سکتے ہیں اور عامہ خلق سے بھی لہٰذاوہ انہیں فیض یاب فرماتے ہیں۔ خود انبیا ، کرام علیہم السلام چونکہ فطر تا شروع سے اس کی استعداد وصلاحیت رکھتے ہیں اس لیے ان پر عالم بلال کی نور ی مخلوق بلا تکلف اتر تی ہے یعنی ملئکہ کرام علیہم السلام ۔ اور جوابنیا ، ورسل کرام نہیں فیض یاب فرماتے ہیں۔ خود انبیا میں ان پر ملئکہ کرام کی آ مد کے علاوہ انہیں یہ شرف بھی عطا ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے ان سے مقام کے حال فر مایا جسے حضرت موتی کلیم اور ہمار ہے آ

الغرض اس میں بید بیان کرنامقصود ہے کہ انبیاء کرام علیم السلام کی ذوات قد سیہ میں وہ صلاحیت شروع سے موجود ہوتی ہے جس کا اقرار قدرت نے مصنف تحقیقات سے ان لفظوں میں کرالیا '' کہ ان کی فطری استعداد''۔مصنف اوران کے بیٹے نے مل کرعبارت میں اپنی مطلب برآ ری کے لیئے دوتصرف کیئے۔ایک بیہ کہ ماضی کے صیغوں کو مضارع پر ڈھالا دوسرے اس کی بنیاد پر فطری امرکوا مرجد بد قرار دیا۔ تفصیل اس کی بیہ ہے کہ عبارت میں لفظ'' ایت '' واقع ہے جو ماضی کے لیئے اے '' حرف وجوں پر داخل ہوتا ہے جن میں سے دوسرے کا وجود پہلے کے وجود پر موقوف ہوتا ہے اس لیئے اسے '' حرف وجود وجود

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

### https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدهم تنبيهات بجواب تحقيقات ۹۳۸

لوجود' بھی کہاجاتا ہے۔ پیش نظر عبارت میں بھی وہ دو جملوں پر داخل ہے جو بصیغۂ ماضی ہیں۔اور دہیہ ہیں نمبرا: ل۔م۔ا قو تھہ واشتعلت قرید حتھہ ''''نمبر۲:ار سل اللہ اليھ مالم الم کہ ''۔ نیز'' کلمہ ''۔ اور معنی یہ ہے کہ چونکہ ان کی قو تیں فائق اوران کی طبیعتیں منور تھیں اس لیۓ اللہ تعالیٰ نے ان ک طرف ملئ کہ کرام کو بیچ دیا نیز ان سے براہ داست کلام فر مایا جسے باپ بیٹے نے یوں بنادیا کہ انبیاء علیہ مالسلام ک استعداد جب کمال کو پیچ جاتی ہے یا فائق ہوجائے تب اللہ تعالیٰ ان کی طرف ملئکہ کو بھیجتا اوران سے براہ راست کلام فر ما تا ہے۔لاحول و لاقو قر الا باللہ۔

ید و نہیں کہا جا سکتا کہ ان کو یہ بھی پیڈ نہیں یا صلاحیت نہیں کہ لممّا ماضی کے ساتھ مختص ہے کیونکہ شعبۂ تد رلیس سے وابستہ ہیں جس کے متعلق ان کے مشہور قصے بھی ہیں لہذا لا محالہ یہی کہا جائے گا کہ یہ سب انہوں نے عمداً کیا ہے۔ جس سے یہ امر بہر حال روز روثن کی طرح کھل کر آ گیا ہے کہ ان کے پاس اینے اس (بالقو ق وبالفعل نبوت کی تقسیم کے ) دعویٰ کے ثبوت کے لیئے ندتو کوئی آ بیت تھی اور نہ ہی کوئی ایسی حدیث تھی تھی تو اسے پیش کیوں نہیں کیا اور آخر موت دونیات کی تھکش جیسی ضرورت شدیدہ کے با وجودا سے چھپا کرر کھنے کی وجہ؟ بلکہ علاء اہل سنت وائمہ شان کی کوئی صرح عبارت بھی ان کے پاس نہ تھی اس لیئے انہیں ان عبار راحظہ کی وجہ؟ بلکہ مطلب نکا لئے اور تغییر و تبدیل اور تر عبارت بھی ان کے پاس نہ تھی اس لیئے انہیں ان عبار ات کے من مانے اس کار گزاری کے بغیر مطلب بر آ رکی نامکن ہے جوان کے لیئے بدنما دھیہ اور کھی کا ٹیکہ بن گئی جب تک ان کی اس کار گزاری کے بغیر مطلب بر آ رکی نامکن ہے جوان کے لیئے بدنما دھیہ اور کھی کا ٹیکہ بن گئی جب تک ان کی کتاب باقی رہیں کیا مسلہ دیر ہے موا کوئی تو اس کے بی مغرورت پیش آ کی کیو کہا ہیں ایفین تھا کہ https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدېم تخفيقات بچواب تحقيقات ۹۳۹

مقالط فیمراس (آپﷺ چالیس سال سے پہلے''صرف دلی'' یتھے پھر'' نبی بے'' پھر'' رسول'') **کاملا**نہ مصنف تحقیقات کی اس سلسلہ ( نفی تنبوت ) کی مزید دلیل یہ ہے کہ آپ 🏙 چالیس سال کی عمر شریف سے پہلے''صرف ولی'' بتھے بعدازاں نبی بنے پھررسول قراریائے جس کے ثبوت میں انہوں نے کچھ عبارات بھی پیش کی ہیں۔ملاحظہ ہو( تحقیقات صفحہ ۲۲۹ تا ۳۴۵ 'باب پنجم کا آخری عنوان )۔ الجماب: یہ موصوف کے ان دلائل میں سے ہے جسے چوٹی کی دلیل سمجھا جارہا ہے مگر حقیقت میں وہ سب سے زیادہ کمزور ہے جس کی حیثیت پر کاہ (اور کمڑی کے جالے ) کے برابر بھی نہیں ۔ پیش کی گئی عبارات کےتر کی بہتر کی جوابات سےقبل دلیل لذا کےابطال کی بقدرضرورت اور پچھو جوہ کاسپر ڈکلم کرنا ضروری ہے جو حسب ذیل ہیں: **عبدالال**: پیش کردہ بیرنام کی دلیل (فی الحقیقت مغالطہ) بھی وہی''بالقوۃ نبوت'' ہی ہے جسے محض الفاظ کی تبدیلی سے پیش کیا گیا ہے جس کا ابطال ابھی گزشتہ عنوان کے تحت کیا جاچکا ہے کہ وہ آ پ ﷺ کے بارے میں خلاف اصل ہے یعنی خود آپ کا فیصلہ موجود ہے آپ ﷺ پہلے سے نبی ہیں۔ چنانچہ صحابہ کرام رضی اللَّدعنہم نے آپ ہے جب پوچھا کہ آپ نبی کب سے ہیں؟ تو فرمایا''و آد م بين الروح والحسد "يعنى زمانة بل تخليق آ دم الكليلا ، سؤال وجواب کے تناظر میں بیہ بات واضح ہے کہ اس سے مقصود تسلسل نبوت کا بیان ہے جس میں خاہر ہے کہ چالیس سال سے قبل کا زمانۂ بھی شا**مل ہے جس کے ا**ستناء یا نسخ کی کوئی دلیل نہیں ۔ل*ہذ*ا جب اس عرصہ میں نبوت ہےتواس سے 'صرف ولی'' ہونے کا دعویٰ قطعاً باطل ہو گیا۔ **عبرودم**: حضرت قندوة الكاملين عبدالعزيز دبّاغ رحمة الله عليه جنهيں مصنف تحقيقات نے بھی عظیم المرتبت ولی اورغوث کبیر ککھاہے آپ کے اس قول ہے بھی موصوف کے''صرف ولی'' کے دعویٰ کا ابطال ہوتا ہے۔آ پفرماتے זیں:''نورالنبوۃ مباین لنور الولایۃ (الی)ان نور النبوۃ ﷺ ذاتی حقیقی مخلوق مع الذات في اصل نشأتها ولذا كان النبي معصوما في كل احواله ونور الولاية بخلاف ذلك (الي) واماذات الولى فانها قبل الفتح من جملة الذوات ليس فيها شئ زائد فاذا فتح عليها جاء

تهما الانوار فانوارها عار ضة ولـذا كمان الولى غير معصوم قبل الفتح وبعده ' ''**ليني نبوت كانو**رُ

### https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازونهم تخفيقات بجواب تحقيقات

ولایت کے نور سے مختلف ہوتا ہے نبوت کا نوراصلی ذاتی حقیقی ہوتا ہے جو ذات نبی کی تخلیق کے ساتھ ہی خلق کیاجا تا ہے۔ بناءً علیہ نبی اپنی پوری زندگی کے تمام لمحات میں معصوم ہوتا ہے جب کہ ولایت کا نوراصلی ذاتی حقیقی نہیں ہوتا جو ذات دلی کی تخلیق ساتھ ہی خلق کیا جاتا ہو۔ ذات ولیٰ فتوح سے قبل عام لوگوں سے ہوتی ہے اس میں دوسروں سے امتیاز کی چیز نہیں ہوتی۔ فتح کے بعداس پر جن انوار کا نزول ہوتا ہے وہ بھی عارضی ہوتے ہیں اس لیے ولیٰ فتوح سے قبل اسی طرح فتوح کے بعداس پر جن انوار کا نزول ہوتا ہے وہ بھی عارضی ہوتے ہیروت جو اہو الم حاد 'جلد' صفر ۲۷ کی

**مجرم ج**ا دلیل بذا کے باطل ہونے کی ایک وجہ میہ ہے کہ ولیٰ نبی کامنیع کامل امتی ہوتا ہے اگر حضور بھی چالیس سال سے '' پہلے صرف ولیٰ' ہوں تو آپ بھی کسی نبی کے امتی قرار پائیں جب کہ آپ کسی نبی کے امتی نہیں بلکہ سارے نبی آپ کے امتی ہیں لہٰذا آپ کو''صرف ولیٰ'' کہنا خلاف واقعہ بھی ہے۔ **ویگر وجہ:** پیش کردہ دلیل کے باطل ہونے کی مزید دلیل دیگر وہ سب دلائل بھی ہیں جن ہے آپ

ویر ویک بین سردہ دیں سے بال ہونے کی مرید دیں دیر دوہ سب دلال میں بین سے اب بی کے چالیس سال کی عمر شریف سے قبل نبی ہونے کا اثبات ہوتا ہے۔ خصوصاً علماء وائمہ شان کی اس سلسلہ کی تصریحات کہ آپ ولا دت باسعادت کے بعد چالیس سال کی عمر شریف تک بھی بمعنی حقیقی نبی متھے۔ خصوصیت کے ساتھ حضرت امام ابوشکور سالمی رحمۃ اللہ علیہ کا بیار شاد کہ 'لان السنہ ی کان نبیا قبل

البلوغ وقبل الوحي كما انه نبي بعد الوحي وبعد البلوغ ''*الخ\_* **ثيرُ''**ان النبوة امر ثابت قبل الوحي من الانبياء''\_

نیز''وقال اهل السنة والحماعة ان الانبیاء صلوات الله علیهم قبل الوحی کانواانبیاء معصومین واجب العصمة (آیت و جعلنی نبیاً *کولطوردلیل لانے کے بعدلکھا ہے*)''وهذا نص من غیر تأویل ولا تعریض ومن انکر ذلك فانه یصیر کافراً''۔

سب کا خلاصہ میہ ہے کہ اہل سنت و جماعت کا عقیدہ میہ ہے کہ نبی بلوغ کی عمر کو پینچنے سے پہلے (بچین میں ) اور دحی کے اتر نے سے قبل ایسے ہے نبی ہوتا ہے جیسے بلوغ اور وحی کے بعد ہوتا ہے اور ان کی نبوت یکسال طور پر ایک حقیقت ثابتہ ہے۔ نیز میہ کہ انہیاء علیہم السلام دحی کے آنے سے پہلے بھی واجب العصمت معصوم ہوتے ہیں جس کی ایک دلیل حضرت عیلی الظلیلہ کا قرآن میں مذکور وہ قول ہے جو انہوں نے گہوارہ میں کلام فرماتے ہوئے کیا تھا کہ میں اللہ کا بندہ ہوں مجھے اس نے کتاب دی اور نبی بنایا ہے جو اس امر میں نص

### https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدنم تنبيهات بجواب تحقيقات ۹۵۱

ملاحظه بو(تم پيدابي الفكور سالمى عربي صفحه ٢ ٤ ٢ ٤ طبع لا بور) - اس جيس ديگر حواله جات كر ليخ ملاحظه بو(تنبيهات جلدا قل باب پنجم مشم ، جشم ) -نيزنفس مسله ميس آپ كى پيص صرت كه: "وق الت المتقشفة من الكرامية بان النبى قبل

الوحی لا یکون نبیا ولکن یکون معصوما لانه یکون ولیا "لینی متقشفه کرامیه کاعقیده به به که نبی وی کرآنے سے پہلے نبی نبیس ہوتا البتہ وہ معصوم ہوتا ہے کیونکہ وہ اس عرصہ میں ولی ہوتا ہے'۔ (صفہ ۱۷)۔

**اقل :** کرامیہ بالاتفاق ضال و مصل مخرقہ ہے لہٰذاقبل نزول دحی جلی نبی کونی ندماننا اور صرف ولی معصوم ماننا گمرا ہانہ عقیدہ ہوا اور یہ بعینہ مصنف تحقیقات کا عقیدہ ہے جس پر نزاع کا خاتمہ ہوجا تا ہے کیونکہ مصنف تحقیقات نے کتاب مذکور کی پرز ورتصدیق اور اس کے مصنف امام سالمی کی بھر پور توثیق کی نیز اس سے استناد بھی کیا ہے۔

مزید بیر کہاس کتاب پرنہایت درجہ اعتماد کرتے ہوئے حضرت خلیفہ اعلیٰ حضرت علامہ سید ابوالبر کات احمد رحمۃ اللّٰہ علیہ نے اس کاار دوتر جمہ فرمایا۔علامہ عبد الحکیم شرف القادر کی علیہ الرحمۃ نے اپنی تائید کی تقذیم کے ساتھ اے اپنے مکتبہ قادر بیدلا ہور سے شائع کیا جب کہ مصنف تحقیقات نے حضرت سید صاحب کی بھی توثیق کرتے ہوئے انہیں علماء معتمدین میں شار کیا ہے۔لہٰذا بیر کتاب (تمہید) موصوف پر ہرحوالہ سے جمت قاطعہ قرار یائی۔

مزید بید که موصوف نے خود بھی تسلیم کیا ہے کہ نبی قبل از اعلان نبوت بھی واجب العصمة ہوتا ہے۔ نیز قبل از اعلان نبوت نبی کی آئکھیں سوتی ہوتی ہیں دل نہیں سوتا۔ نیز بید کہ بید دونوں با تیں خاصۂ نبوت ہیں جس کا منتیجہ اس عرصہ میں بھی نبی ہونا ہے۔ ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفحہ الالالالات)۔ بقو لیجئے اب پڑھیئے ان کی پیش کر دہ عبارات کے جوابات۔

''صرف ولی''ہونے کے ثبوت میں پیش کی گمی عبارات سے جوابات **ٹل کردہ جملہ عبارات سے اللہ علی**: یہال''ولایت'' کا<sup>معن</sup>ی ہے قربِ الہی۔ ہر نبی اور ہررسول قطعی طور پرمقرب بارگاہ ایز دی ہوتا ہے۔ پس اس معنٰی میں خاہر ہے کہ ولایت'نفس نبوت کے منافی نہیں ۔ بناءً علیہ جن عبارات میں صرف اتنا ہے کہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

## https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازويم تخفيقات بجواب تحقيقات

انبیاءورسل کرام علیم السلام اولیاءاللہ ہوتے ہیں وہ ہمارے خلاف نہیں۔ چنانچہ امام راغب اصفہانی احیاءالموتی (مردوں کوزندہ کرنے) کے متعلق فرماتے ہیں: وقعد خص بذلك بعض اولیائہ تحییل صلی اللہ علیہ و سلم و امثالہ لیعنی اللہ تعالی نے اپنے بعض اولیاءکوا حیاء موتی (مردوں کوزندہ کرنے) کی طاقت عطافر مائی ان میں سے ایک حضرت عیلی ہیں صلی اللہ علیہ و سلم (مفردات راغب صفحہ ۵۵ طبح کراچی)۔

نیزامام شعرانی رحمة الله علیه ارقام فرماتے ہیں: <sup>وو</sup> کل رسول لابدا ان یکون نبیا و کل نبی لا بدان ان یکون ولیا و کل ولی لابدان یکون مؤمناً ''لیخی *ہررسول کا بی ہونا ہر نبی کا ولی ہونا اور ہرول* کا مؤمن ہونا لازم ہے۔ملاحظہ ہو۔ (ایواقیت والجواہر ُسنی ۲۲۱)۔

نیز بزارسال ، دکتی ہوئی نارفارس کے متعلق امام بوسیری کے اس شعرو النار خامدة الانفاس من اسف الخ کے تحت علام علی القاری لکھتے ہیں ' خصدت و همدت عند ظهور نورو لادته و اشعة شمس نبو ته و و لایته '' یعنی وہ آگ آپ اللہ کے نورولادت اور آپ کی نبوت وولایت کے آفتاب کی شعاعوں کے ظہور کے وقت بچھی تھی۔

ملاحظه جو (الزبدة العمدة في شرح البوده صفحه ٤ پير جوكوته فير يورميرس سنده).

**لوث**: صاحب کشف الظنون نے کشف میں فرمایا: ''و من احسن شرو حہا''لینی علام یکی القاری کی بیہ کتاب الزبد ہٴ قصیدہ بر دہ کی سب سے بہترین شرح ہے۔

O نیزشر العقسائد النسفیة (صفره۱۱، طبح کراچی) اورشر فقدا کبر (صفحه ۲۱، طبع کراچی) میں ہے: ''ان النبی متصف بالمر تبتین '' نی نبوت ولایت کا جامع ہوتا ہے۔

اس تفصیل کے بعد ہمارےخلاف وہ عبارت شار ہوگی جس میں قبل از اعلان نبوت <sup>ن</sup>فس نبوت کی <sup>ن</sup>فی کے ساتھ''صرف ولی'' ہونے کا ذکر ہوؤاپنے مفہوم میں صر<sup>ح</sup> بھی ہو منسوب الیہ سے ثابت بھی ہو نیز وہ علماء شان سے بھی ہو کسی شرعی دلیل سے متصادم بھی نہ ہو۔

- جب کہ پیش کر دہ عبارت میں اس طرح کی کوئی عبارت نہیں ہے۔ زیادہ سے زیادہ عبارت مرقاۃ کا نام لیا جاسکتا ہے مگروہ کسی طرح صالح استدلال نہیں ہے تفصیل
- عنقریب آ رہی ہے۔ نیز جب کہ پیش کردہ عبارات میں ہے بیشتر وہ ہیں جوخصوصیت کے ساتھ آپ ﷺ کے بارے میں

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازديم تنبيهات بجواب تحقيقات

> نہیں ہیں۔لہذاوہ دعویٰ خاص اور دلیل عام کے قبیل سے ہو کرنا قابل استدلال کٹھریں۔ **دلی کے مل تبادر کے حالہ سے مؤال کا جواب** :

شاید کوئی میہ سو ال کرے کہ''ولی'' کا متباد رمعنیٰ ہی میہ ہے کہ جو نبی نہ ہوجس کی مزید تائید حضرت شیخ محقق کی اس عبارت سے بھی ہوتی ہے کہ ولایت نیز از مقام نبوت نازل وناقص است یعنی ولایت ٔ مقام نبوت سے نیچےاوراس سے درجہ میں کم مقام ہے۔(اشعۃ جلد ۴ صفحہ ۵۲۸)۔ بناءً علیہ جن عبارات میں میہ ندکور ہے کہ انہیاء علیہم السلام قبل بعثت ولی ہوتے ہیں تو وہ ان سے فھی

نبوت می*ں صرح قر*ار پائیں۔ موت می*ں صرح قر*ار پائیں۔

**بالا حرف ہے کہ** بیر عبارات مطلق نہیں ہیں بلکہ مقیّد ہیں بعض ائمہ ُ شان نے اس مسئلہ میں ''ولی'' کے ساتھ عندالناس کی قید لگائی ہے۔لہذا بیرقید ہر جگہ کھو ظ رہے گی اور مطلق کو مقید پر محمول کیا جائے گا اور بیر ہرفن میں مسلّم امر ہے کہ کسی فن کے محقق وامام کی ذکر کر دہ قید حسب مقام ہر جگہ تمام کتب فن میں مانی جاتی ہے۔ امام علامہ ابوالشکور سالمی حنفی ماتریدی رحمۃ اللہ علیہ اس سلسلہ کی مفصل بحث میں ککھتے ہیں : ''لان

النبي قبل الوحي وقبل ظهور النبوة يكون وليًّا عندالناس وان كان نبياً عندالله تعالى''۔ فيز''فيكون وليا عندالناس ونبيا عنداللہ تعالى''۔

> نیز''لان قبل الدعویٰ لا یحب الفرق بین الولی والنبی عندالناس''۔ ملاحظہ او (تمہیر بی صفحہہ) طبح لاہور)۔

خلاصہ بیرکہ''نبی اُظہار نبوت اور دحی سے قبل ولی ہوتا ہے یعنی لوگوں کے ڑو برووہ ولی ہوتا ہے اگر چہ اللّٰہ کے نز دیک وہ اس دقت بھی نبی ہی ہوتا ہے''۔

ملاحظه مو- (تمهيد مترجم اردؤتر جمداز حفزت خليفة أعلى حفزت سيد ابوالبركات رحمة الله عليه مع تقذيم علامه شرف القادري صفحه ١٨١٤ طبع فريد بك سنال لا مور ) -

واضح رہے کہ بیعبارات مصنف تحقیقات نے بھی نقل کی ہیں نیز مصنف تمہیداور حضرت مترجم اورخود کتاب کی بھی بھر پورتو ثیق کی ہے پس بیعبارتیں مصنف تحقیقات پر جحت ہیں۔ ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفحہ ۲۳۹' (۲۴۲' ۲۳۲)۔

<sup>و</sup> مستقبل میں ''ہونے کا بیعنیٰ نہیں کیلم الہٰی کے مطابق وہ مستقبل میں نبی بنے گا بلکہ عدم اظہار نبوت عندالناس کے باعث اے عنداللہ تحبیر کیا گیا ہے کہ اللہ کواس کا نبی ہونا معلوم ہے۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدېم تنييهات بجواب تحقيقات

دلیل میہ ہے کہ امام سالمی قبل از اعلان نبوت' نبی کے بمعنی حقیقی نبی ہونے کی اسی کتاب میں تصریح فرما چکے میں نیز نہ ماننے والے کو کا فربھی قرار دیا ہے۔ نیز قبل از اعلان نبوت نبی کوصرف ولی ماننا متقشفہ کرامیہ ک عقیدہ ہونا بھی لکھا ہے۔ (تمہیں خد۲)۔ پس وہ بمعنی حقیقی نبوت کی نفی کیسے مراد لے سکتے ہیں نیز حضرت سیدصا حب کے ترجمہ سے بمعنی حقیقی

پل وہ " کی ہوت کی کی ہے سرادے سے ہیں بر تشرت سیدصا حب سے رہمہ ہے " کی یہ نبی ہونے کامفہوم واضح ہے حیث قال''اللہ'' کے زدیک تو اس وقت بھی نبی ہی ہوتا ہے''۔

جب کہ عندالناس کے الفاظ میں الناس سے مراد ناواقفین اور کفار ہیں کیونکہ مؤمنین اہل کتاب وغیرہم میں آپ کا نبی ہونا ہر دور میں معروف رہا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ علاء شان نے احبار و رھبان اور کھان وغیرہم کی بشارتوں کودلائل نبوت میں شارفر مایا ہے اور وہ حضور کی صورت مبار کہ کود کیصتے ہیں گوا ہیاں دیتے تھے کہ بیدوہ ی نبی موعود ہیں جن کے تذکر سے ان کی کتب وغیر ہا میں موجود ہیں۔ مقصد بیر کہ ناواقفین اور کفار بھی حضور کی شان نبوت سے ناواقفیت کے باوجود اس کے تختی سے قائل تھے کہ آپ مقرب بارگاہ اللہ ہیں اس لیے وہ آپ کو بالا تفاق صادق وامین کے لقب سے ملقب کرتے اور اپنے ذاتی اور اجتماعی نوعیت کے معاملات میں آپ کی تشریف آوری کوسعادت سیجھتے اور اچھی فال گردانتے تھے۔

جب کہ مصنف تحقیقات کے ایک مقلد (سندیلوی صاحب) نے بھی نہایت درجہ صراحت کے ساتھ ہیلکھ دیا ہے کہ یہاں عندالناس کے لفظوں میں''الناس'' سے مراد کفار مکہ ہی ہیں۔

جس سے بیامرایک بار پھر متعین ہوجاتا ہے کہ اس دور میں وہ ناواقف کفار ہی تھے جو آپ ﷺ و ''صرف ولی''مانتے تھے باقی اہل علم اور اس زمانہ کے اہل ایمان کے نز دیک آپ بمعنی حقیقی نبی تھے جس طرح آپ عنداللہ نبی تھے۔اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''الیڈین آتینا ھے مالیکتاب یعرفو نہ کہا یعرفو ن ابناء ھم ''لینی اہل کتاب کو صفور کے نبی ہونے کا ایسا یقین تھا جیسا کہ ان کو اپنے بیٹوں کے بارے میں یقین تھا کہ وہ واقعی ان کے بیٹے ہیں۔(البقرہ ۱۴۲)۔

تكميلاً للعنوان ايك امام شان كى اس سلسله كى ايك عبارت ملاحظه سيجيح : امام قاضى عياض مالكى رحمة الله عليها بني معركة الآراءاور شهره آ فاق كتاب الشفاء ميس ارقام فرماتي بي : ''ومن دلائل نسوت و عسلامات رسالته ماترادفت به الاخبار عن الرهبان والاحبار وعلماء اهل الكتب من صفته و صفة امته واسمه وعسلاماته وذكر الخاتم الذى بين كتفيه (الى) والاخبار فى هذ اكثيرة لا تستحصر ''سيعني آپ الله كن بي اوررسول ، وفكرايك دليل وه بكثرت اخبار بي جو آپ كى شان آپ كى

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدنم تنبيهات بجواب تحقيقات ۹۵۵

امت کے احوال نیز آپ کے اسم کریم ؓ آپ کی علامات اور اس مہر نبوت کے متعلق منقول ہیں کہ جنہیں شار میں نہیں لایا جاسکتا۔ (جلدا منفیہ ۲۳۰ ، ۲۳۰ عربی طبع مصر)۔

ایک شہادت خود معترض فریق کی بھی لے لیچے : چنانچامام ماوردی کے حوالہ سے لکھتے ہیں: ''لما دنا مبعث رسول الله سالندو۔ قرر سولا والی الحلق بشیراً ونذیراً انتشر فی الامم ان الله تعالی سیبعث نبیا فی هذا الزمان ''لیخی جب نبی ﷺ کی بعث اور مخلوق کی طرف بشیرونذ بر کی حیثیت سے ظہور کا زمانہ قریب آیا'' تو تمام امتوں میں اس بات کی تشہیر ہوگئی کہ اللہ رب العزة اس وقت میں ایک نبی مبعوث فرمانے والا ہے۔ (تحقیقات صفحہ ۳۸۸ مطبع ثانی)۔

**اقرل**: جب بحثیت نبی تمام امتوں میں تشہیر ہوگئی تو یہ خود معترض فریق کے اقرارت آپ ﷺ کل از اعلان نبوت جیسے عنداللہ نبی تھے بایں معنٰی کہ اظہار نبوت نہ فر مایا تھا۔ اسی طرح عندالناس بھی نبی تھے لہٰذا تمہید شریف کی عبارت کے الفاظ'' عندالناس ولیا'' میں سب لوگ شامل نہیں ہیں بکثرت لوگوں کے نز دیک بھی آپ اس وفت نبی تھے۔لہٰذا بیا مرتعین ہوگیا کہ سارے لوگ نہیں محض نا واقفین کفار ہی آپ کو' صرف ولی'' سبچھتے تھے۔

علاوہ ازیں حضرت امام ابوالشکور سالمی رحمة اللہ علیہ نے تمہید (صفحہ ۲۷ طبع لا ہور) میں صراحت کے ساتھ لکھا ہے کہ اہل سنت و جماعت کے عقیدہ کے مطابق نبی اعلان نبوت سے پہلے بھی ایسے ہی نبی ہوتا ہے جیسے بعدازں اعلان نبوت نبی ہوتا ہے۔ یہ بھی اس امر کا قرینہ ہے کہ ''عندالناس ولیا'' کے الفاظ سے مقصود''صرف ولی'' ہونے نیز بمعنی حقیقی نبی نہ ہونے کو بیان کرنانہیں بلکہ ان سے مرادو ہی''عند بعض الناس الکھار'' ہی مراد ہے۔والحمد مللہ علی ذلك۔

صرف دلی ہونے کے ثبوت میں مصنف تحقیقات کی ذاتی کا وشوں سے جوابات محف محقیات کی دلمل (نبی نبی بنے سے پہلے لامحالہ ولی ہوگا) سے جاپ : محقیات :''بعض حضرات نے اس کوبھی بندہ کی گستا خیوں میں شمار کیا ہے کہ میں نے چالیس سال کی مرشریف تک نبی بیک کو مقام ولایت پر فائر تسلم کیا ہے''۔ (تحقیقات صفہ ۲۲۹)۔ **الجاب**: مطلقاً مقام ولایت پر فائر تسلیم کرنے کو کسی نے گستا خیوں میں شمار نہیں کیا بلکہ نبی نہ ہونے سے معنیٰ میں ''صرف ولی'' ماننے کو گستا خی شمار کیا ہے جو اپنی جگہ درست ہے کہ موصوف کا یہ عقیدہ حضورا مام

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدېم تنييهات بجواب تحقيقات ۹۵۹

الانبیاءﷺ کے فیصلہ کورد کرر ہا ہے آپ فرماتے ہیں: '' کنت نبیاً و آدم بین الروح و الحسد ''میں زمانۂ قبل تخلیق آ دم الظلام سے نبی ہوں اور یہی معنی وہ اپنی کتاب تنویرالابصار اور سیرت سیّد الانبیاءﷺ میں خود بھی ککھ چکے ہیں۔

نیزامام سالمی (جن کی نقاحت وامامت فی العلم ان کوشلیم ہے ) نے صراحت فرمائی ہے کہ اہل سنت و جماعت کاعقیدہ یہی ہے کہ نبی قبل وبعداعلان نبوت یکسال نبی ہوتا ہے جسے انہوں نے قر آن کا فیصلہ بھی قرار دیا اوراس کے منگر کو کا فربھی کہا ہے (تمہید عربیٰ صفحہ ۲۵'۲۷'۲۷ متر جمار دوصفہ ۱۲۷۴)۔

لیس قرآن وسنت اورا بل سنت کے رداور مقابلہ میں جدیدنظریہ نکالنا گستاخی نہیں تو اور کیا ہے؟ **حصیات ص**فحہ ۲۲۹: ''اس میں غوخوض کی ضرورت ہے کہ جب تک کسی ہستی کو منصب نبوت پر فائز نہ کیا جائے اوراس میں ایمان ویقین محکم ُ تقویٰ وطہارت اور پر ہیزگاری بھی ہوتو اس کو ولی کیوں نہ مانا جائے؟ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ان اولیاؤہ الا الے متقون نہیں اس کے اولیاء گرمتقی لوگ۔اور فرمان ہے:

الا ان اولياء الله (الى) المذين آمنوا و كانوا يتقون اولياءاللدكون بي؟جوايمان لائرات اورتقوى اور پر ميزگارى اختيار كرتے تھے۔لېذاولايت كا مدلول اور مدارايمان وتقوى ہے اوران حضرات ميں موجود موتا ہے توان كوولى كيوں ندمانا جائے اوران پراس كا اطلاق كيوں جائز نہيں اوراس ميں باد بى اور كستاخى والاكون سا پہلو موگا؟'' (ملتح سابلفظہ )۔

المحاب: موصوف کے انتہائی معتمد علیہ اور منتند بدامام ابوشکور سالمی رحمہ اللہ نے تصریحاً لکھاہے کہ نبی قبل اعلان نبوت بھی ایسے ہی نبی ہوتا ہے جیسے بعد از اعلان نبوت ۔حوالہ ابھی پیش کیا جاچکا ہے۔ بناءً علیہ جب نبی ہمہ دونت نبی ہوتا ہے تونفس نبوت کے حاصل نہ ہونے کا دعویٰ ہی غلط ہے پھر جب بنیا دہی نہ رہی تو اس کے سہارے قائم کر دہ استدلال کی ساری عمارت ہی زمین بوں ہوگئی۔ باقی تفصیل وہی ہے جو اس سے قبل نقل کر دہ عبارت کے جواب میں گزری ہے۔

محصل من المراك الله الله تعالى فخودولى كلفظ كااب رسول بردوران رسالت اطلاق فرمايا ب'انما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا ''كيارسول الله كوولى المؤمنين كهنا جائز بولى الله كهنا ناجائز اور بادبي بسوخت عقل از جرت كماي چه بوالعبيت - نحن اولياء كم في الحياة الدنيا وفي الاحرة وغيره ذلك -

**الجماب**: بحث ولی المؤمنین میں نہیں صرف ولی اللّٰہ ہونے میں ہے جس کے ساتھ نبوت نہ ہو۔ادر

### https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدنم تنبيهات بجواب تحقيقات ۹۵۷

یہاں تو موصوف '' دوران رسالت اطلاق'' کہہ کر نبوت وولایت دونوں کو مان رہے ہیں۔ اس کو کس نے گستاخی کہا ہے۔ ایسے ہی قبل از اعلان نبوت کے عرصہ میں مانا ہوتا تو کوئی اعتر اض والی بات نہ تھی۔ الغرض بیآیت بے جاطور پر پیش کی گئی ہے بحث ولی اللہ میں ہے ثبوت ولی المؤمنین کا دیا گیا ہے۔ بحث صرف ولی اللہ میں ہے جب کہ ثبوت دونوں کے اجتماع کا ہے۔ بحث قبل از اعلان نبوت کے عرصہ کے متعلق ہے۔ ثبوت بعد از اعلان نبوت کے زمانہ کا۔ پھر بھی بیہ مان گئے کہ ولی اعتر اض والی بات نہ تھی۔ این کہ میں ہے جب کہ ثبوت دونوں کے اجتماع کا ہے۔ بحث قبل از اعلان نبوت کے عرصہ کے متعلق ہوت بعد از اعلان نبوت کے زمانہ کا۔ پھر بھی بیہ مان گئے کہ ولایت فی نفسہا نبوت کے منافی نہیں۔ ایمان (امتوں) سے متعلق ہے پس اس قد راصو لی خلاف ورزیوں کے ارتکاب کے باوجود الثا این خصوم کو

ہیں کی رہ یوں کی سے مسل ہے جن اس طرر اسوں علی خرار چوں سے ارتعاب سے باد بود اس میں سو ہو۔ ملز م طہرانا اور جو آیت خودا پنے خلاف ہے اسے ہمارے خلاف سمجھنا کہاں کا انصاف ہے۔ رع بریں عقل ودانش بباید گریست

لېذاسۇ ال بدستورقائم ہے۔

ت کی جو می میں ان کی تو بین و تحقیر اور بے ادبی اور اساءت ہو گی درسول بھی نہ ہوں اور ان کو ولی بھی تسلیم نہ کیا جائے تو اس میں ان کی تو بین و تحقیر اور بے ادبی اور اساءت ہو گی کیونکہ جب ولایت کا دار و مدار ایمان و تقویٰ پر ہے ۔ تو پھر ولایت کی نفی سے تقویٰ و طہارت کی ان سے نفی لازم آ جائے گی جو سر اسر تو بین و تحقیر اور خلاف اجماع ہے۔ کیونکہ تمام اہل اسلام کا اس پر اجماع و اتفاق ہے کہ اندیا علیم ماسلام نبوت سے قبل اور نبوت کے بعد بھی معصوم ہوتے ہیں اور جو اجماع امت کا مخالف ہو وہ سر اسر گراہ اور جہ نمی ہے۔ کہ ما قال اللہ تعالیٰ و یتب عیر سب ل المؤ منین نو له ماتو آئی و نصلہ جھنہ و سا ء ت مصیرا جو تحف کی کی راہ تو میں کہ رہ ہو کی مول ہو ہو تو ہیں اور جو اجماع امت کا مخالف ہو وہ سر اسر گراہ اور جہ ہم ہو ہے۔ کہ ما قال اللہ تعالیٰ منصب کا ما لک مانوال زم اور میں نو له ماتو آئی و نصلہ جھنہ و سا ء ت مصیرا جو تحف ہوں کی راہ موٹر کر دوسری راہ جلے گا اور وہ بر اٹھا کا اور بری انتقال کی جگہ ہے۔ لہٰ دان کی تعلیٰ کی راہ منصب کا ما لک مانوال زم اور ضروری ہے۔ اھر ملقط ملتھا۔

**الچاب**: اس تقریر کااطلاق اس صورت میں ہے کہ جب'' بی<sup>ح</sup>فرات نبی ورسول نہ ہول''لیکن جب واقعہاس کے برخلاف ہے کہ نبی قبل از اعلان نبوت بھی نبی ہوتا ہے جیسا کہ گزشتہ سطور میں تمہیدامام سالمی کے حوالہ سے ہم لکھآ ئے بیں ۔

نیز اس سے پچھ پہلے امام شعرانی کی کتاب الیواقیت والجواہر'صفحہ ۲۷ سے مید بھی لکھ آئے ہیں کہ ہررسول کا نبی' نبی کاولی اور ولی کا مؤمن ہونا ضروری ہےتو موصوف کی بیرساری تقریر بے کاراور بے سوداور بے محل تھہری۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدېم تنبيهات بجواب تحقيقات ۹۵۸

بلکہ یہ پوری تقریر موصوف نے جوش میں آ کر بے خبری کے عالم میں اپنے بی خلاف کردی ہے کیونکہ انہوں نے اسے تمام اہل اسلام کا اجماعی عقیدہ قرار دیا ہے کہ تمام نبی نبوت سے قبل بھی (ان کے طور پر نبی بننے سے پہلے ادر ہمارے طور پر بعثت اور وی جلی سے پہلے )معصوم ہوتے ہیں۔ نیز بید بھی لکھ دیا ہے کہ جواسے نہ مانے وہ''سرا سرگمراہ اور قبر آن کا منکر ہے۔

جب کہ آٹھویں باب میں ہم خود مصنف تحقیقات کے دورۂ حدیث کے استاذ ویشخ حضرت محدّث اعظم مولانا سردار احمد رحمہ اللّٰد کے حاشیۂ مشَلُو ۃ صفحہ ۱۲۸ کے حوالہ سے لکھ آئے ہیں کہ نبی کی عصمت 'قبل از اعلان نبوت نبی ہونے کی دلیل ہے۔

پس مصنف تحقیقات کی اس تقریر سے صرف سید عالم ﷺ ہی نہیں بلکہ تمام انبیاء علیہم السلام قبل از اعلان نبوت نبی ثابت ہوئے کیونکہ عصمت سب انبیاء کا خاصہ ہے۔ جیسا کہ خود مصنف تحقیقات نے بھی'' انبیاء علیہم السلام'' کے لفظ استعال کیۓ ہیں بناءً علیہ مصنف موصوف خودا پنی تقریر کی رو سے منگر نبوت تھم ے اور بقلم خود سراسر' ڈگ' اور'' ج' ' ہوئے لفظ ان کے اپنے ہیں اس لیۓ محسوس فرمانے کی بجائے تھنڈے دل سے اپنے موقف پر نظر ثانی کرنی چاہیۓ ۔

معن تحقیقات کوایک اور دلل ( کہتین حضرات کے علادہ نبوت سب کو چالیس سہال بعد طی) کارتند ''علادہ ازیں آغاز ولادت سے نبی ہونے کا قول کیا گیا ہے تو حضرت عیسی الظیر اور حضرت بخلی الظیر کر حق میں یا پھر ان مجتمد حضرات نے نبی اللہ کے حق میں یہ قبول کیا ہے تو تین حضرات کے علادہ باقی حضرات میں سنة اللہ کے مطابق چالیس سال کے بعد ہی منصب نبوت پر فائز تسلیم کیا جاسکتا ہے۔ چنا نچ علامہ علی قاری فرماتے ہیں و بلغ ارب عین سنة و هو سن بعث الانبیاء علیہ م السلام غالبا فی سنة الله و عاد تم سبخنه و تعالی آتیناہ حکما ای نبو ته و علما ای معرفة تامۃ (شرح شفاء جلدا صفح ۲۸)۔ و النادر کالمعدوم (صفح ۲۲)۔

تو ایک ما دولا کھ چوہیں یا چالیس ہزار انبیاء علیہم السلام میں سے صرف دونتین کو آغاز ولادت سے نبوت حاصل ہوئی بقایا کے حق میں نبوت بھی چالیس سال سے قبل تسلیم نہ کی جا سکے اور ولایت بھی تو ان کوتقو کی و طہارت سے عاری اور خالی ماننالا زم آئے گا جو سرا سر باطل لا زم اور اس کا التز ام سرا سر گمراہی وضلالت اور بے دینی اور بے ایمانی ہے لہٰذا کسی مسلمان کو ان سے ولایت کی فنی جائز نہیں ہے۔اھ بلفظہ ملتح صاً۔ (تحقیقات صفحہ اس

### https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازدېم تخفيقات بچواب تحقيقات ۱۹۵۹

۲۳۲)۔ ا**لجاب**: یہ بھی موصوف کو کچھ مفید اور <sup>ہ</sup>میں کچھ مضر نہیں کیونکہ پیش کی گئی عبارات کا کوئی ایسا لفظ نہیں جس کا یہ معنی ہو کہ انبیاءلیہم السلام قبل از اعلان نبوت صرف ولی ہوتے ہیں۔ پھران میں نبوت بمعنی بعثت اور بمعنی نزول وحی جلی ہے جواس سے قبل *کے عرصہ میں* نفس نبوت کے منافی نہیں۔

پھرعبارت نثرح شفاء حضور سیّدعالم ﷺ کے بارے میں نہیں حضرت موتیٰ الظّیف کے متعلق ہے جس کی صراحت اس کے نثروع میں موجود ہے۔ جب کہ اس میں بھی ''بعثت' کے لفظ ہیں جس کا ترجمہ خود مصنف صاحب نے''بعثت' سے کیا ہے

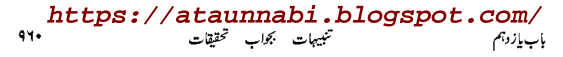
نیز حضرت عیلی وحضرت کی علیهاالسلام کے بچین سے نبی ہونے کے مسئلہ کو قول واحد کے طور پر قبول کیاہے جب کہ ای تحقیقات میں (صفحہ ۵۰ ایر) لکھ آئے ہیں کہ وہ' اجماعی اور منفق علیہ امز ہیں ہے' ۔

ر باجالیس سال کی عرمیں انبیاءلیم السلام کے مبعوث کیے جانے کا غالباست المہتد ہونا؟ تو بیختاج دلیل ہے بلکہ خلاف دلائل وحقائق بھی ہے۔ اس سے قطع نظر بعث نفس نبوت کے منافی نہیں۔ اس سب کی کمل مع ماله و ماعلیہ تفصیل ہما لا مزید علیہ ان شاء اللہ تعالٰی اس کتاب کے باب نم میں مغالط نمبر ۱۸۔ ۱۹ کے جواب میں دیکھی جاسکتی ہے۔

ر ہے موصوف کے بیالفاظ کہ 'یا پھران مجتہد حضرات نے نبی بھ کے حق میں بیقول کیا ہے'۔اس سے بیظ ہر ہوتا ہے کہ جیسے اس کے قائلین صرف دور حاضر کے ان کے خصوم ہی ہوں اور ماضی میں اس کا کوئی قائل ہی نہ ہوحالانکہ سب اہل سنت خصوصاً ماتر ید بیاسی عقیدہ کے حامل ہیں جیسا کہ تمہیدامام سالمی (صفحہ '24' طبح لاہور) کے حوالہ سے کھاجا چکا ہے۔ بلکہ اشعر بیکھی اسی کے قائل ہیں کما فی الزرقانی علی المواهب عن العلامة ابن فور لئہ الشافعی و غیرہ۔

پھروہ خود بھی اس کے برخلاف لکھ چکے ہیں۔ چنانچ ہمیں بھیج گئے اپنے مکتوب میں انہوں نے لکھا تھا کہ :''<sup>ربع</sup>ض صوفیائے کرام نے اور علمائے کرام نے اس کو خلاہ م<sup>عن</sup>ی پر محمول فرمایا ہے''۔(دعوت رجوع' صفحہ ک مطبوعہ جولائی ۲۰۱۰ء) رہا قائلین کے متعلق''مجتہد حضرات'' کے الفاظ کا استعال؟ تو انہوں نے'' جہلاء'' کی گالی دی ہے جب

رہا قامین نے معلق' جنہد حضرات' کے الفاظ کا استعال؟ تو انہوں نے 'جہلاء' کی کالی دی ہے جب کہگالی آ دمی تب دیتا ہے جب وہ دلائل سے قلاش ہوجائے۔



ان کی زبان میں یوں بھی کہا جا سکتا ہے کہ ہمیں اجتہا دکی کیا ضرورت ہے کیونکہ ہمارے پاس کوت نبیاً الخ جیسی صرح نص موجود ہے اجتہا دتو انہوں نے فرمایا ہے کیونکہ ان کے پاس ان کے نظریہ کے ثبوت کی کوئی نص نہیں ہے۔ پھر وہ بیالفاظ اس طرح سے بے دھڑک بولے جارہے ہیں جیسے حدیث کے نسبت نبیاً الخ<sup>دو</sup> حضرت شیخ الحدیث' کی نظر سے بھی گز ری ہی نہ ہو۔

''صرف ولی''ہونے کے شوت میں پیش کی گئی عبارات سے تر تیب وارجوابات مار مع قرم الراح عبارت عقائد وشرح العقائد لا يبلغ ولی درجة الانبياء الخ ) مع قلب: ''عقائد میں امام شفی نے فرمايا لا يبلغ ولی درجة الانبياء عليهم السلام کوئی ولی انبياء عليم السلام کے درج کوئيں پیچ سکتا ہے۔ اس کی شرح میں علامة تفتا زانی نے فرمایا: ''لان الانبياء معصومون مأمونو ن عن حوف المحاتمة مكرمون بالوحی و مشاهدة الملك مامورو ن بتبليغ الاحكام وارشاد الانام بعد الاتصاف بكمالات الاولياء \_ بعداس كركمالات اولياء كرام كے مات موجود وحقق ہوتے ہیں لیے جب ان میں پہلے كمالات اولياء موجود وحقق ہوتے ہیں اور اس كے بعد نبوت كرمات کرام کی الرضوان ان كرد جات ومرا تب تك كيوكرر سائی حاصل كر سكتے ہيں''۔ (تحقیقات صفح ۲۳)۔ ان كرد جات ومرا تب تك كيوكر رسائی حاصل كر سكتے ہيں''۔ (تحقیقات صفح ۲۳)۔

**الحجاب**: ان عبارات کا مطلب صرف اتنا ہے کہ نبی چونکہ ولی بھی ہوتا ہے اوراس میں مزید بھی ایسے اوصاف ہوتے ہیں جواس ولی میں نہیں ہوتے جوغیر نبی ہوتا ہے یعنی معصوم ہونا' سوء خاتمہ سے ما مون ہونا' وحی ُنبوت سے مشرف ہونا' نبوت کی بناء پر جبریل الکیلائ سے ملاقی ہونا' تبلیغ احکام اور ہدایت خلق پر ما مور ہونا۔ اس لیے کوئی بھی ولی (یعنی جوغیر نبی ہو) خواہ کتنا ہی عظیم الشان ہؤر ہے میں کسی بھی نبی کے برابر نہیں ہوسکتا اگر چہوہ نبی دیگر اندیاء علیم السلام کی نسبت سے ان سے مقام میں کتنا ہی نیچ ہو۔ اس عبارت کا کوئی لفظ ہوسکتا اگر چہوہ نبی دیگر اندیاء علیم السلام کی نسبت سے ان سے مقام میں کتنا ہی نے چہو۔ اس عبارت کا کوئی لفظ ہوسکتا اگر چہوں نبی دیگر اندیاء علیم السلام کی نسبت سے ان سے مقام میں کتنا ہی نے چہو۔ اس عبارت کا کوئی لفظ ہوسکتا اگر چہوں نبی دیگر اندیاء علیم السلام کی نسبت سے ان سے مقام میں کتنا ہی ہے ہو۔ اس عبارت کا کوئی لفظ ہوسکتا اگر چہوں نبی دیگر اندیاء علیم السلام کی نسبت ہے ان سے مقام میں کتنا ہی نے چہو۔ اس عبارت کا کوئی لفظ ہیں ''اور اس کے بعد نبوت کے ساتھ اور اس کے کمالات اور مقتصل سے جس کسی تھا ہو تے ہیں ''

مزید یہ کہ علامہ پر ہاروی علیہ الرحمۃ نے اس کے تخت لکھا ہے:''بعد ہمعنی مع ''لیعنی اس عبارت میں بَعُدُ کالفظ مَعَ کے معنی میں ہے۔(النمراس صفحہا۲۵)۔

الحلق: تومعنی ہوگا: ''مع الا تصاف بے کمالات الاولیاء ''لینی انبیاء کرام لیہم السلام میں کمالات نبوت کے ساتھ ساتھ کمالات اولیاء بھی پائے جاتے ہیں لینی جب کہ اولیاء میں کمالات اولیاء ہی ہوتے ہیں خصائص نبوت نہیں پائے جاتے اس لیے انبیاء میں وہ سب کچھ ہوتا ہے جو اولیاء میں ہوتا ہے اس کے برعکس نہیں لہٰذاولیٰ نبی کے رہے کونہیں پہنچ سکتا۔

**لوث**: رہایہ کہ علامہ پر ہاروی نے دوسرے معنیٰ کی تنجائش بتائی ہے یعنی نبی پہلے ولی ہوتا ہے بھر نبی بنتا ہے؟ تو مصنف نے چونکہا۔۔۔۔مستقل نمبردیا ہے اس لیے ہم بھی اس کا جواب الگلے نمبر کے تحت پیش کریں گے۔تو لیچئے پڑھیئے :

مامت في ( عبارت النبر اس إنَّ النَّبيَّ قَبْلَ النُّبُوَّةِ يَكُونُ وَلِياً ) سَكُم ب: علامہ برماروں بعدالا تصاف بکمالات الاولیاء کے تحت فرماتے ہیں: ''بعد بمعنی مع ویہ جوز ان يكون على ظاهره لما تقرر من ان النبي قبل النبوة يكون وليا ''ـ ''بعد الاتصاف ''مِعنی''مع الاتصاف ''ب-اورجائز ب که' بعدالاتصاف ''کواب ظاہر یر رکھا جائے اور دونوں اتصاف کیے بعد دیگر محقق ہوں۔ پہلے ان میں کمالات ولایت پائے جائیں اور ان کے بعد کمالات نبوت کے ساتھ متصف ہوں۔ کیونکہ بیہ طے شدہ امر بے اورمسلمہ حقیقت ہے کہ نبی کی ذات مقدسهٔ نبوت سے بل ولی ہوتی ہے''۔اھ بلفظ ملخصاً (تحقیقات صفحہ ۲۳۳'۲۳۳)۔ الحکاب: راج بیان کردہ پہلا<sup>مع</sup>نی ہے یعنی بَسعُد پہمعنی مَعَ ۔ کیونکہ بیدلائل وحقائق کے مطابق ہےاور معنی وہی ہے جوعبارت نمبرا کے جواب کے ظمن میں گزرا ہے یعنی انبیاء علیہم السلام کی ذوات قد سیہ میں خصائص نبوت کے ساتھ ساتھ کمالات اولیاءبھی پائے جاتے ہیں اوراس کے برتکس نہیں ہوتا اس لیۓ کوئی ولیٰ کسی نبی کے درجہ کو پنچ جائے؟ محال ہے۔ عبارت کے الگھالفاظ میں ''یَجُوُزُ'' بمعنی یُمَکِنُ ہے جو یحتمل *کے مفہوم میں ہے لیتی اس میں* اس معنی کااحتمال ہے۔ ر ہا بیرکہ بیاحتمال قو ی ہے یاضعیف ہے تو ہمارے نز دیک بیاحتمال ضعیف بلکہ غلط اور غیر صحیح بلکہ غلط فاحش ہے کیونکہ علامہ پر ہاروی علیہ الرحمة نے ''بعد بمعنی مع'' کواس ہے جدار کھا ہے یعنی الے محمل نہیں بتایا پس ان کے نز دیک بھی وہی پہلامعنی راج ہوا۔ علاوہ ازیں 'لِے ا تَقَرَّرَ'' کے الفاظ مہم ہیں یعنی بیتو ہے کہ بیہ *قرر* یا طے شدہ ہے کیکن' عیند من ''؟ کس کے نزدیک طے شدہ ہے؟ اس کی کوئی وضاحت نہیں ہے اس لیے ریا مرمحتاج تحقیق ہوا۔ پس ہم نے ائمہ شان سے رابطہ کیا تو امام ابوشکور سالمی حنفی ماتریدی رحمۃ اللہ علیہ (جن کی امامت وثقابت مصنف تحقيقات كوبھى شليم ہے انہوں ) نے تين باتيں كھول كريان فرمادين:

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ہے۔اور نمبر ۲: سیکہ نبی قبل اعلان نبوت عنداللد بمعنی حقیقی نبی ہوتا ہے جب کہ عندالناس یعنی انسانوں کی نظروں میں ولی ہوتا ہے بایں معنّی کہ نبی نےخود کو خلا ہزئییں کیا ہوتا اورلوگ اسے جس نیکی کے درجے کا مانتے ہیں وہ مقام ولایت ہوتا ہے۔ نیز شروع بحث (عبارات سے اجمالی جواب) میں باحوالہ گزر چکا ہے کہ انسانوں سے مرادسب انسان نہیں بلکہ محض نا داقفین کفار ہیں اور نمبر ۳: سید نبی کوتل از اعلان نبوت''صرف ول'' ما ننا اور نبوت سے خالی سمجھنا اہل سنت کانہیں بلکہ فرقہ ضالّہ کرامیہ کے سرپھروں کا عقیدہ ہے۔عبارات پیش کی جا پچکی ہیں جو تہید عربی صفحہ ۲٬۶۷ کاور تہید مترجم اردوصفحه ۵٬۴۴ اوغیر مایر بیں۔ اس تفصیل کی رو سے علامہ پر ہاروی کی عبارت کامعنٰی سنّی عقیدہ کے مطابق بی تو بالکل نہیں ہوسکتا کہ نبی تبل از اعلان نبوت اس معنی میں ولی ہوتا ہے کہ وہ نبوت سے خالی ہوتا ہے کیونکہ شی عقیدہ کے مطابق نبی اس یے قبل بھی بمعنی حقیقی نبی ہوتا ہے جس کا منگر کا فر ہے۔ باقى دومعنى بيج نمبرا "عندالناس ولى "جوحسب تفصيل مذكور تيج ب. نمبر ۲ کرامیہ کے نز دیک طے شدہ امر کہ نبی قبل بعثت صرف ولی ہوتا ہے۔ بیمعنی لیاجائے تو بھی درست ہےاور خلاہر ہے کہ ان میں سے کوئی بھی ہمیں تیج پر مصنف تحقیقات کو تیجھ مفیر نہیں بلکہ بیان کے سراسرخلاف ہے۔ مصنف تحقیقات نے علامہ پر ہاروی کی عبارت میں 'لِے مَا تَقَرَّدَ '' کاجو بید عنیٰ کیا تھا کہ' بی سلمہ حقیقت' ہے تواس کا تعلق بھی' عند الناس ولی ''حسب بالاسے ہوایا پھر متقشفہ کرامیہ سے اس کا تعلق بنے گا یمعنی حقیقی نبی ہونے کی نفی سے نہیں جہیہا کہ مصنف تحقیقات کا مقصود ہے لہٰذا یہ عبارت بھی موصوف کو کسی *طرح كچھسودمندثابت نہ ہوئی و للہ* الحمد۔ **کاپ آثر** : مصنف تحقیقات اگرعلامه پر باروی رحمه الله علیه کواپنا معتمد شخصے ہیں تونفس مسئلہ میں ان *کے حسب* ذیل اقوال کودہ کیوں نہیں مانتے ؟ چنانچه حفرت موصوف فاسی النبر اس میں لکھا ہے کہ: الرسول من يأتيه الملك والنبي يجوز ان يأتيه الوحي بوجه آخر من الهام اومنام يتن 0

رسول ہونے کے لیئے ضروری ہے کہ اس کے پاس ملک وحی آئے جب کہ نبی کے لیئے اتنابھی کافی ہے کہ اس کے پاس الہمام والقاءیا خواب کے ذریعہ مدایات آئیں۔

- O نیزای النمر اس میں لکھتے ہیں: یہ حوز الوحی لتک میل نفس النبی ﷺ بلا تبلیغ ''اللہ کے نبی پرالی وی بھی ہو سکتی ہے جس کا تعلق تربیت ذات نبی سے ہواور جسے دوسروں تک پہنچانے کا تکم نہ ہو یعنی تبلیغ ' نبی کے لیے شرط نبیں (صفحہ ۴۳۵)۔

حمة مما معامية مجر ( عبارت الشفاء 'ويبلغوا باصطفاء الله تعالى لهم بالنبوة ") .................................. مصنف تحقیقات نے اس مقام پر عبارت النبر اس کے حوالہ کے ساتھ مزید پیکھا ہے کہ 'و سے افسی الشفاء ' جلدا صفحه ۵۸ ' \_ ملاحظه بو (تحقيقات صفحة ٢٣٣) نيز (صفحه ٢٢٦ از ابن مصنف) \_ جس سے بیمتر شح ہوتا ہے کہالنمراس جیسی عبارت الشفاء میں بھی ہے جو بالکل خلاف واقعہ ہے کہ نہ تو اس میں اس کی عبارت جیسی کسی عبارت کا کوئی وجود ہےاور نہ ہی اس میں ایسےالفاظ ہیں جواس کے مفہوم کواداء کرتے ہوں بلکہ جس عبارت کی طرف انہوں نے اشارہ کیاہے وہ ہرحوالہ سے ان کے بالکل خلاف ہے۔ مصنف نے الفاظ قُلْ نہیں کیے ابن مصنف نے بیالفاظ لکھے ہیں: ''و تترادف نفحات اللہ علیہہ وتشرق انوار المعارف في قلوبهم حتى يصلو الى الغاية ويبلغوا باصطفاء الله تعالى لهم بالنبوة ". ہمارےاندازہ کے مطابق معترض فریق نے ان الفاظ سے بیسمجھا ہے کہانبیاء علیہم السلام میں پہلے خصائل حميده ربطح جاتے ہیں پھروہ مرتبہ ُ نبوت کو پینچتے ہیں جونہایت درجہ غلطادر سخت تعجب خیز اورانتہا کی حیرت انگیز بھی ہے۔ کیونکہ عبارت کامفہوم اس کے برعکس ہےاور وہ بیرہے کہ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام میں جملہ خصائل حمیدہ ان کی ذوات قدسیہ میں نبوت کی وجہ سے پائے جاتے ہیں جس کی تخصیل کے لیے انہیں محاہدے نہیں کرنے پڑتے جب کہ غیراندیاءعلیہم السلام میں پہلے تو جملہ خصائل کیجانہیں ہوتے' ہوں بھی سہی توانہیں اس کے لیئے بالعموم مجاہدوں اور ریاضتوں کی ضرورت ہوتی ہے جس کی نصریح اسی عبارت میں موجود ہے مگر معترض فریق نے محض من مانے حصے کے قل کرنے پراکتفاء کیا ہےاوراس میں بھی مغالطہ آ فرینی سے کا م لیا ہے۔ چانچان کی فل کرده عبارت کا گاس طرح بے: فی تحصيل هذه التحصال الشريفة الـنهاية دون ممارسة ولا رياضة قال الله تـعـالـي ولما بلغ اشده واستوى آتيناه حكما وعلما\_ وقد نجد غير هم يطبع على بعض هذه الاخلاق دون جميعها (الي) وكما نجد بعضهم على ضدها فبالا كتساب يكمل ناقصها وبالرياضة و المجاهدة يستحلب معدومها الخر(الثفاءطدا ، صفحہ ۸۵٬۵۹ )۔

اس سے امام قاضی عیاض رحمہ اللہ تعالیٰ کی مرادا ندیا علیہم السلام سے قبل بعث نفی نبوت ہر گرنہیں۔ جس کی ایک دلیل ہیہ ہے کہ موصوفین کی نقل کر دہ عبارت سے پہلے ہڑی تفصیل سے انہوں نے لکھا ہے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

که حضرت یحی الظلاف نے تین سال کی عمر میں اور ایک قول پراپنی والدہ ماجدہ کے بطن پاک میں حضرت عیسی الظلاف کے کلمة اللذروح اللّٰدہو نے تصدیق کی اور اس کی شہادت دی اور دویا تین سال کی عمر میں 'ال حکہ '' پایا۔ حضرت عیسی الظلاف نے پیدا ہوتے ہی والدہ ماجدہ سے کہا'' لا تحزنی '' پریثان نہیں ہونا نیز گہوارے میں علانہ فر مایا میں اللّٰہ کابندہ ہوں اس نے مجھے کتاب دی اور مجھے نبی بنایا ہے۔ نیز سلیمان الظلاف کی بچپن کی عمر میں تکم وعلم عطافر مایا۔ بارہ سال کی عمر میں این ہونا نیز گہوارے حضرت موسی الظلاف نے بیدا ہوتے ہی دالدہ ماجدہ سے کہا' کا تحزنی '' پریثان نہیں ہونا نیز گہوارے میں علانہ فر مایا میں اللّٰہ کابندہ ہوں اس نے مجھے کتاب دی اور مجھے نبی بنایا ہے۔ خصرت میں اللّٰہ کابندہ ہوں اس نے مجھے کتاب دی اور محص نبی بنایا ہے۔ معرت موسی الظلاف نی بی کی عمر میں تھم وعلم عطافر مایا۔ بارہ سال کی عمر میں انہیں باد شاہت دی گئی۔ حضرت ابراہیم الظلاف نے بالکل اپنی بچپن کی عمر میں فرعون کی دار تھی تھیں ہوتی ہے۔ حضرت ابراہیم الظلیف نے بالکل اپنی بچپن کی عمر میں صورت عطام ہوئی بلکہ آپ کی پیدائش کے وقت ایک فرشتہ ہے

ن آپ سے آ کر کہااللہ کودل سے پیچانیں اورزبان سے اس کاذ کر فرما نمیں فرمایا ' ق د ف علت ' یو پہلے سے کر چکا ہوں۔ جب آ پ کو آگ کے الاؤ میں ڈالا گیا تو آ پ کی عمر سولہ برس تھی۔ حضرت ذبح اللہ کی عمر آ زمائش کے وقت سات برس تھی۔ حضرت یوسف الظفیٰ کواللہ تعالیٰ نے ان کی بچپن کی عمر میں وحی فرمائی۔ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے: ' واو حیناالیہ لتنبئندہ م ہامر ہم ہذا الآیہ''۔

سیّد عالم ﷺ نے اپنی ولادت باسعادت کے دقت دونوں ہاتھ زمین پر رکھے اور سرمبارک آسان کی طرف اٹھایا نیز آپ کوشر دع ہی سے بتوں سے شدید نفرت بھی شعر گوئی سے بھی پاک رہے اور امور جاہلیت سے مجتنب۔

اس ہے متصلاً دہ عبارت ہے جسم معترض فریق نے پیش کیا ہے کہ ان حضرات پر ہمیشہ خدا کی خصوصی کرم نوازیاں رہتی ہیں اوران کے قلوب پرانوار کی بارش رہتی ہے جنی کہ دہ بغیر کسی ریاضت اور مثق کے محض اس نبوت کی دجہ ہے جس کے لیئے اللہ نے انہیں منتخب فر مایا ان خصال حمیدہ کے اوج کمال پر پہنچتے ہیں۔ ملاحظہ ہو (الثفاءُ جلدا'صفحہ۲۵'۵۵'۵۸طبع مصر)۔

خصوصیت کے ساتھ سیّد عالم ﷺ سے آپ کی بعثت سے پہلے نفس نبوت کی نفی تو قطعاً کسی طرح مرادنہیں ہو سکتی کیونکہ امام قاضی عیاض علیہ الرحمۃ بڑی شدومد سے حضور کے قدم نبوت کے قائل ہیں جس کی انہوں نے جگہ جگہ تصریح فرمائی ہیں بطور نمونہ حوالہ کے لیے ملاحظہ ہو۔ (الشفاء جلدا' صفحہ ۲۵٬۱۰۱٬۱۱۱٬۱۱۲٬۱۲۸

**م است بجرا** (عبارت مواقف وغيره والانبياء عليهم السلام قبل نبوتهم لايقصرون عن درجة الاولياء) ستكاب:

''مواقف اورشرح مواقف میں بھی قاضی عضد الدین اور میر سید شریف نے دعویٰ کیاتھا کہ مجمزہ دہ امر مخالف عادت ہوتا ہے جو نبی کے دعویٰ نبوت کے مقارن ہونہ کہ اس سے پہلے۔ کیونکہ مجمزہ دعویٰ نبوت کی تصدیق کے لیۓ ہوتا ہے اس پر وارد ہونے والا اعتراض پھر جواب کا مطالعہ اور حقیقت حقہ کا مشاہدہ کریں۔ (ماننا نہ مانا تو تو فیق الہی پر مخصر ہے )۔

اگر معجزه دعوت سے مقدم نہیں ہوسکتا توعیسی الظلام کرنے تازہ چی ہوئی تھجوروں کے گرنے کے معجز ے دعو کی نبوت سے مقدم ہیں۔ اس طرح رسول کی کے معجزات سیندافتد سکا چاک کیا جانا ڈل مبارک کا دھویا جانا با دلوں کا سایئہ پھروں ڈھیلوں کا سلام پیش کرنا ہی آپ کے دعو کی رسالت سے مقدم ہیں ؟قد لما تلك السخوارق السمتقدمة على الدعو یٰ لیست بمعجزات انما ھی کرامات فظھور ھا على الاولیاء جائز والانبیاء علیھم السلام قبل نبو تھم لایقصرون عن درجة الاولیاء فیجوز ظھور ھا علیھم ایضاً و حینئذ تسمّی ار ھاصاً ای تأسیساً للنبوة ''۔

ہم کہتے ہیں بیدخوارق جودعوائے نبوت سے مقدم ہیں معجزات نہیں بلکہ کرامات ہیں پس ان کاظہور اولیاء کرام کے ہاتھوں پر جائز ہے اور انبیاء علیہم السلام نبوت سے قبل اولیاء کے درجات سے کم درجہ والے نہیں ہوتے لہٰذاان سے اس طرح کے کرامات کا ظاہر ہونا بھی درست ہوگا اور ان خوارق کوار ہاص کا نام دیا جاتا ہے (جس کامعنی ہے بنیا درکھنا ) اور بیکھی نبوت انبیاء کے لیے مثل بنیا دواساس کے ہوتے ہیں۔ادھ کتھ مابلفظہ۔ (شرح مواقف صفحہ ۲۰۷۵ کذانی الزرقانی خلدہ صفحہ ۲۰۲۵ کذافی مطالع المسر ات مسفحہ ۲۱۲ یحقیقات صفحہ ۲۳۲ )۔

الجاب: المحاب: شرح مواقف کی پیش کردہ عبارت فقیر کے پاس موجوداس کے نسخہ کے جلد ۸ صفحہ ۲۲۵ ، ۲۳۲ طبع مصروقم میں ہے۔

زرقانی جلد پنجم فی الوقت دستیاب ندہو کی لہٰذااس کے حوالہ سے کلام کا حق محفوظ کیا جاتا ہے۔ مطالع کی عبارت صفحہ ۲۳۵ پر ہے۔ جس میں صرف بادل کے سابیہ کے حوالہ سے بحث کے ضمن میں بیا لفظ میں: ''ان تسطلیل الغمامة له صلی اللہ عسلیہ و سلم انما کان قبل النبوة و تأسیسا لنبوته اذلم یرو ذلك ولم

یحفظ بعد النبو <sup>6</sup> '(صفر ۲۳۵ طبخ نور بر رضو یالک پور) فلیحفظ۔ **اقرل**: جواب حاضر ب (ماننے کی توفیق ملنا مقدر اور قسمت کی بات ہے )۔ پیش کردہ عبارت ہمیں کچھ مفر اور مصنف تحقیقات کو کچھ مفیر نہیں کیونکہ اس میں محض بیہ بحث ہے کہ اعلان نبوت سے قبل کے خوارق کو مجزات کہہ سکتے ہیں یانہیں؟ جنہیں مجزات کہنے سے صاحب مواقف حضرت قاضی عضد الدین شافعی اشعری اور شارح مواقف حضرت میر سید خفی ماتریدی نے اختلاف فر مایا اور وجہ بھی بیان فر مادی کہ ان خوارق پر بھی ان کے نزدیک مجزات کی طے شدہ تعریف صادق نہیں آتی کہ ان میں دوکی نبوت سے مقارن ہونے کی شرط مفقود ہے۔

بناء ً عليہ انہوں نے خوارق قبليہ کوخوارق بعد يہ سے الگ کرنے کی غرض سے ارہاص کی اصطلاح استعال فرمائی۔ ینہیں فرمایا کہ حضوراس دفت نبی نہ بتھاس لیے انہیں بحجزات نہیں کہیں گے اور 'ارھ اص''کے لفظ استعال کریں گے۔ اسی لیے انہوں نے اس کے لیے باربار 'نہ قدم علی الدعویٰ ''کے الفاظ استعال کیے بیں۔ یعنی یوں کہا ہے کہ دعویٰ نبوت سے قبل کے خوارق یوں نہیں کہا کہ نس نبوت کے ملنے سے قبل کے خوارق وغیرہ جب کہ ان دونوں میں زمین و آسان سے بھی زیادہ فرق ہے۔ کہ الا یخوٰ ۔ O

ی مسلم کاسے میں کادل ، وغیر کہ ک محکومے میں رہایا کہ اوم ملک وجود ، براے کہا جا جا ہے کہ کسی طبی السنب دامیں 'صفحہ پیلام اوغیرہ )اس سے بھی ان کا مقصود آپ ﷺ یا کسی اور نبی سے نفس نبوت کی نفی کرنانہیں بلکہ دعویٰ نبوت سے مقارن ہونے کی شرط کانہ پایا جانا ہی اس کی وجہ ہے۔

ر ہاان خوارق کے متعلق بیکہنا کہ' انما ھی کرامات ''(بید محض کرامات بیں)؟ تو'' کرامات' کے الفاظ یہاں اصطلاحی معنی میں نہیں ہیں بلکہ لغوی معنٰی میں بمعنی تکریمات ہیں۔ رہاان خوارق کے متعلق بیکہنا کہ' انما ھی کرامات ''(بید محض کرامات ہیں)؟ تو کرامات' کے

الفاظ یہاںاصطلاحی معنیٰ میں نہیں ہیں بلکہ لغوی معنیٰ میں بمعنیٰ تکریمات ہیں۔

چنانچہ علامہ شہاب الدین خفاجی حنفی رحمۃ اللّہ علیہ اس جیسی ایک بحث میں فرماتے ہیں: ''والے کہ امة ليغوية لا اصطلاحية فلاتنافی المعجزة ''لیتن یہاں کرامۃ لغوی معنیٰ والی ( محمنی کریم واعزاز ) مراد ہے اصطلاحی معنیٰ والی نہیں ۔لہذا اس مطلب پر معجزہ پر بھی اس کا اطلاق ہوسکتا ہے۔ بلفظ دیگر معجزہ بھی نبی کی تکریم کے لیئے ہوتا ہے اس لیئے اسی تکریم کے مفہوم کی بناء پر معجزہ کو کبھی کرامت کہہ سکتے ہیں۔ملاحظہ ہو ( شرح الشفاءُ

علاوہ از یہ صحیح حدیث میں ہے: ''الکرامۃ والمے فاتیح یو مئذ بیدی''یعنی کمل اعزاز اور سارا کنٹرول اس دن میرے ہاتھ میں ہوگا۔

ملاحظة بو (من عقائد اهل المسنة ، صخحة ٨ از علامة شرف القادرى عليه الرحمة ، بحواله مقلوة المصابح ، صخه ٢٥٢) -نيز خود اسى شرح مواقف ميں شيخ الاسلام مير سيد في مير دوايت لکھى ہے کہ ايک اعرابى سرخ افٹنى پر سوار ہو کر حاضر خدمت ، وا پچھلوگوں نے کہا حضور ! ال شخص کے پاس ميداؤٹنى چورى کى ہے۔ آپ نے حضرت على کو اس کی تحقيق کا تھم ديا۔ اسى پر با تيں چل ، ى راى تقيي کہ اس اوٹنى سے با آ واز بلند حضور کى بارگاہ ميں عرض کى : ' و ال ذى بعد لك بالكر امة يا رسول الله ان هذا ما سرقنى و ما ملكنى احد سواه ، فتم اس ذات كى جس نے آپ کو يارسول اللہ با کر امت بھيجا اس شخص نے مجھے چورى کر کے اپن رکھا ہوا نہيں ہے مى تو شروع سے اسى کى بى ملكيت ميں ہوں۔

ملاحظه بو (شرح المواقف جلد المصفحه ٢٥٨).

اس حدیث میں '' کرامت'' کالفظ ہے جو اعلان نبوت کے کافی عرصہ کے بعد مدنی زندگی پاک میں آپ ایک کیچ بولا گیا ہے جو یقیناً نغوی معنی میں ( بمعنی تکریم و ہزرگی ) ہے۔ لیکن کچھ نہیں کہا جاسکنا کہ کوئی ہزرگ یہاں بھی اسے اصطلاحی معنی میں لے کراپنی '' کرامت''لوگوں کودکھا کمیں و لا حول و لا قوۃ الا باللہ العلی العظیم۔ کرامت کے یہاں لغوی معنی میں ہونے کی ایک دلیل یہ ہے کہ تحققین نے جب اے معنی مصطلح میں ایا تو اسے ار ہاص کانتیم ہونے کے طور پر ذکر کیا۔ جب کونتیم ما خذ میں شریک ہونے کے ساتھ ساتھ ایک دوسرے سے الگ ہوتے ہیں۔ چنا نچ کھ می تین قسمیں میں: نمبر 1: اسم نمبر 7: فعل نمبر 7: حرف میں تین کھر ممتاز ہوئے۔ چنا نچ مشہور ماہر درسیات کمشی کتب فنون عرب کھی ہو معلم میں الکوئی رحمہ اللہ معلیہ خوارق کی اقسام سند کی

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

و*يهمبط من لكملة بين*:ان المحارق اما ظاهر عن المسلم او الكافر والاول اما ان يكون مقرونا بكمال العرفان وهو المعونة اويكون وحينئذ اما مقرون بدعوى النبوة فهو المعجزه او لاوح لا يخ اما ان يكون ظاهرا من النبي قبل دعواه فهو الارهاص والافهو الكرامة والثاني اعنى المظاهر على يدالكافرا ما ان يكون موافقا لدعواه فهو الا ستدراج والافهو الاهانة (حاشيه السيالكوتي على الخيالي 'صخيراً عاشيه المعطيم يوضى).

اس عبارت سے بیا مررو زِروش کی طرح واضح اور کھل کر سامنے آ گیا کہ حسب معنی مصطلح کرامت اور ارہاص دونوں الگ چیز ہیں ۔ نیز بیہ کہ ارہاص کا صدور نبی سے ہوتا ہے مزید بیہ کہ اس میں قبل دعو کی نبوت کی تصریح ہے یعنی دعوی کی بات ہے نبی بننے کی نہیں ۔

موصوف پھر بھی نہ مانیں اوراسی پرڈٹ جائیں کہ یہاں'' کرامت'' سمعنی مصطلح ہی ہے یعنی بیلفظ اس لیئے ہے کہ معاذ اللّٰد آپﷺ (نقل کفر کفر نباشد ) نبوت سے اس وقت خالی تصوّانہیں بیتو ہم حال بتانا ہوگا کہ علاء کلام نے اس مقام پر'' کرامات' یا'' کرامۃ'' کے لفظوں کے ساتھ ارہاص' یا''ارہاصات' کے الفاظ کیوں ہڑھائے ہیں؟

ر ہاید کہ اس کے لیے انہوں نے ریجی تو ساتھ لکھا ہے'' ار ھاصاای تأسیساً للنبو ق من ار ھصت للحائط اسست '' لیعنی ار ھاصاً کے لفظ کا معنی ہے نبوت کی تاسیس کے لیے اور پر لفظ'' ار ھصت للحائط '' کے محاورہ سے لیا گیا ہے جس میں ار ھصت بمعنی آسَسَتُ ہے۔ (شرح المواقف جلد لا صفحہ ۳۲۷)

للحافظ سے دورہ سے میں میں جو سی میں الاسطن سے المسلن ہے۔ اور مرب واط جدور محرب کے لیے توجوا باً عرض ہے کہ اس سے بھی ان کا مقصود نفی نبوت نہیں کہ نفس نبوت نہ تھی جسے موجود کرنے کے لیے ان خوارق کو ذرایعہ بنایا گیا کیونکہ اس صورت میں نبوت کسبی قرار پائے گی جو صحیح نہیں کیونکہ نبوت وہ بی چیز ہے اللہ اعلم حیث یہ حعل رسالتہ ۔

نیز بیعنی فیصلہ نبو بیڈ سحنت نبیاً و آدم بین الروح والحسد '' کے بھی خلاف ہے جس سے صاحب مواقف اور شارح پر معاذ اللہ انکار حدیث کا الزام آئے گا جو کسی طرح درست نہیں۔

نیز بیر کہ حضرت میر سید ماتریدی ہیں جب کہ ماتریدی حضور کے قدم نبوت کے قائل ہیں جسیا کہ تمہید علامہ سالمی صفحہ ۲'۲۷اور صفحہ ۲ کے بار ہا گزر چکا ہے۔

نیز حضرت میرسید نے اپنی اس کتاب ( نثرح المواقف ) میں بھی خود بھی اس کی تصریح فرمادی ہے۔ چنانچہ او ل ماحلق اللہ کے بیان کی مختلف احادیث میں ( کہ بعض میں العقل آیا ٰ بعض میں القلم اور بعض میں

https://ataunnabi.blogspot.com/ باب يازويم تخفيقات تجواب تحقيقات الم

"نورى" كے لفظ آئے) تطبيق ديتے ہوئے آپ نے لکھا ہے كدان سب كا مصداق حضور بى بيں اوران مختلف الفاظ ميں آپ كى عظمت كے مختلف پہلووں كو مختلف الفاظ سے تعبير كيا گيا ہے اى ميں فرمايا: "و من حيث توسطه فى افاضة انوار النبوة كان نور لسيد الانبياء " يعنى اى اول چيز كوانوار نبوت كافيض دينے كا واسط ہونے كے حوالے سے سيدالانبياء بيك كانوركہا گيا (شرح المواقف جلد ك صخة ٢٥ المرصد الد ابع فى العقل) قال جائے اگر حضور شروع سے موجود نہ ہوں اور خود وصف نبوت سے متصف نہ ہوں تو واسط افاض انوار

نبوت *کیسے ہو سکتے ہیں*۔اللہ تعالیٰ فہم عطا فرمائے۔آیین۔

الغرض ار ہاص بمعنی تأسیس کامعنی نبی بنانا یانفس نبوت عطافر مایانہیں بلکہ نبوت کو یکدم ظاہر کردینے ک بجائے وقتاً فو قتاً خوارق کوظاہر کر کے نبوت کی جلوہ گری کے لیۓ راہ ہموار کرنا اور وہ بھی لوگوں کے لیۓ ۔

پھر چونکہ وہ خوارق زمانۂ ظہور نبوت کے شروع میں ہوتے میں جیسے عمارت کے لیے بنیا د شروع میں ہوتی ہے اس لیے اس مناسبت سے ار ہاص اور تأسیس للدوۃ کہا گیالا غیر '' ار ہاص'' کی کمل تفصیل مغالطہ نمبر ۲۷ کے رد میں دیکھی جاسکتی ہے۔

م الم کرامت کا متبادر معنی ہے وہ امر خارق عادت جو ولی کے لیے ظاہر ہوتو یہاں اس کے لانے کی آ آخر کیا وجہ ہے اور مناسب کیا ہے؟

اس کا جواب میہ ہے کہ نبی کے دعویٰ نبوت سے پہلے اس کے نبی ہونے کاعموماً لوگوں کو پیتر نبیں ہوتا جب کہ وہ اس دور میں بھی نیکی اور تقوئ میں ممتاز ہوتا ہے جس کی بناء پروہ لوگوں کی نظروں میں (اور عندالناس) ولی کے درجہ کا ہوتا ہے اس لیۓ اسی مشاکلت کی وجہ سے اس وقت اس سے ظاہر ہونے والے امر خارق کے لیۓ کرامت کے لفظ کور کھا گیا پھرا گراس کا صدور' ظہور نبوت کے زمانہ کے شروع میں ہوتو حسب تفصیل بالا اسے 'ار ہاص'' کا نام بھی ساتھ دیا جاتا ہے یعنی وہ کرامت جوار ہاص ہے لیں پورامعنی ہوگا وہ امر خارق عادت جو نبی سے اس زمانہ میں ظاہر ہوا جس میں وہ عندانلڈ بمعنی حقیق نبی مگر عدم اظہار نبوت کی بناء پر وہ لوگوں کی نظروں میں ولی کے درجہ پرتھا۔

**عار حال بوان سے** پیش کردہ عبارت کے ان الفاظ کی بھی توجیہ ہوگئی' و الانبیاء علیہ م السلام قبل نبو تھ م لایے قصرو ن عن در حة الاولیاء''جس کی مختفر تفصیل ہیہ ہے کہ ان الفاظ میں''نبوت' سے مرادوحی جلی ہے اور' لا یقصرو ن عن در حة الاولیاء''،' عند الناس '' کی قید سے مقید ہے کیونکہ کسی بھی فن کے کسی مسلہ میں اس فن کے ملاءشان میں ہے کسی کی کتاب شان میں ایک قید آ جائے تو دہ ہر جگہ کم طوظ ہوتی

ہے یعنی اس صورت میں اس مسئلہ کی عبارت جہاں بھی اس قید کے بغیر ہوگی تو وہ (مطلق عبارت) مقید عبارت پر محمول ہوگی (یحمل المطلق علی المقید)۔ جب کہ 'عندالناس ولیا ''کی قیدامام شان (ابوشکورسالمی) کی کتاب شان (تمہید) میں آگئی ہے عبارت اجمالی جواب میں نقل کی جاچکی ہے۔ ہناءً علیہ وہ یہاں بھی طحوظ ہے۔

جب که مصنف تحقیقات نے یہاں جن علماء کی عبارات پیش کی ہیں ان میں امام سالمی زماناً بھی سب سے متفذم ہیں ختی کہ صاحب مواقف حضرت قاضی عضدالدین اور شارح مواقف حضرت میر سید ہے بھی کیونکہ ماتن کی وفات ۲۵۷ حداور شارح کی وفات ۸۱۲ حدمیں ہوئی جب کہ امام سالمی کے متعلق خود معترض نے لکھا ہے کہ : '' حضرت علامہ ابوشکور سالمی جو حضور وا تائیخ بخش علی ہجو رہی ﷺ کے معاصر ہیں''۔ (تحقیقات' صفحہ ۲۳۹)۔

الحل حضرت داتا صاحب کی دفات ۲۵ ۲۵ ھیں ہوئی۔ (مقدمہ کشف الح ب صفحہ ۲۱ طبع کراچی) جس کا مطلب میہ ہوا کہ حضرت میر سید وغیرہ سے صدیوں پہلے کے علماءاس مسئلہ کو' عندالناس ولیا'' کی قید سے بیان فرماتے تھے۔ لہٰذا عبارات مطلق نہیں مقید ہیں۔ انہیں مطلق سمجھنا بہت بڑی سکمین غلطی ہے یا عمداً مغالطہ آفرینی۔

واضح رہے کہ مغترض کوامام سالمی کی ثقابت وامامت فی العلم بھی مسلّم ہے ملاحظہ (تحقیقات <sup>، ص</sup>فحہ ۲۳۹۹)جس سے حق ہرطرح واضح ہوجا تا ہے و الحمد مللہ علی ذلك۔ میں **صدم** 

**جامب آگر**: O پیش کردہ عبارات کے نفی نبوت کے لیۓ نہ ہونے کی ایک اہم وجہ یہ ہے کہ یہاں جن علاء کا نام لیا گیا ہے دہ سب حسب تفصیل ذیل حضور کے قدم نبوت کے قائل ہیں۔

اس طرح سے کہ امتی ہونے کی حیثیت سے وہ سب حضور کے فیصلوں کے پابند ہیں جن کے لیۓ مانا اصل اور نہ ماننا خلاف اصل ہے۔ نیز ان کے متعلق ماننے کا نظر بیر کھنا حسن ظن اور نہ ماننے کا نظر بیر کھنا ان سے سوء ظن ہے جب کہ صحیح العقیدہ مسلمان سے حسن ظن رکھنے کا اور اس کے بارے میں سوء ظن سے نیچنے کا حکم ہے جو اتنا اہم ہے کہ اسے قرآن میں خصوصیت کے ساتھ لایا گیا (کہ ما فی سورۃ النور و الحجرات و غیر ہما) جب کہ حضور کانفس مسلہ کے متعلق فیصلہ ہے: ''کے نہت نہیا و آدم ہیں الروح و الحسد ''میں

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

زمانۂ بل تخلیق آ دم الطلاب نبی ہوں جوقد م نبوت کی دلیل ہے۔لہذا یہی کہا جائے گا کہا س ناطے سے سیسب حضرات حضور کے قدم نبوت کے قائل تھے تھا۔ اور

- علادہ ازیں ان میں سے بعض سے تصریحاً بھی بیا مرتابت ہے۔ حضرت میرسید کی تصریح ابھی چند سطور پہلے پیش کی جاچکی ہے۔
- د ہے علامہ زرقانی ؟ تو برتقد پر تسلیم صحت نسبت عبارت ؟ آپ نے اپنی اسی کتاب (زرقانی شرح مواہب) میں جگہ جگہ اس کی تصریحات کی ہیں۔

چنانچام مربانى علامة سطلانى رحمة الترعليم في مواجب مين ارقام فرمايا: "ان النبوة والرسالة باقية بعد موته عليه الصلاة والسلام حقيقة كما يبقى وصف الايمان للمؤمن بعد موته لان المتصف بالنبوة والرسالة والايمان هوالروح وهى باقية لاتتغير بموت البدن باجماع (الى) فوصف النبوة باق للحسد والروح معاً ".

لیعنی آپ ﷺ کی وفات کے بعد بھی آپ کی نبوت ورسالت ' سمعنی حقیقی باتی ہے جس کی مثال ہیہ ہے کہ کو کی اہل ایمان فوت ہوجائے تو اس کی وفات کے بعد بھی اس کا ایمان باقی اور قائم رہتا ہے۔ وجہ بیہ ہے کہ نبوت ' رسالت اور ایمان سب روح کی صفت ہیں جب کہ روح بالا جماع وفات برن کے باوجود باقی رہتی ہے یعنی روح پر فناء نہیں۔ بناء علیہ حضور کا وصف نبوت آپ کے جسم وروح مبارک دونوں کے لیے سمعنی حقیقی باقی ہے۔

اس کے بعد لکھا ہے کہ اللہ کا کلام قدیم ہے اور قدیم ہی سے اس نے اپنے نبیوں کو اپنا مخاطب قرار دیا فلھ و علیہ الصلاۃ و السلام قبل ان یو جد کان رسو لا و فی حل کو نہ الی الابد جس سے بیواضح ہو گیا کہ آپ علیہ الصلاۃ والسلام جسد عضری میں جلوہ گرہونے سے بھی پہلے سے اللہ کے رسول تھے۔ نیز پیدا ہونے کے بعد بھی اور ابد تک رسول ہیں۔

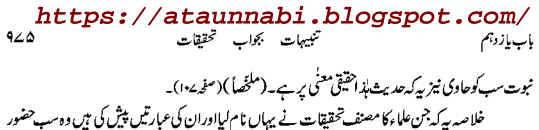
علامہ زرقانی نے اسے رد کرنے کی بجائے اسے برقر اررکھا بلکہ تعلیل فر مائی اور اس میں فر مایا''و ان تا حسر الامبر بالتبلیغ الی بعد الوحی ''لینی نہی پہلے سے تھے کم تبلیغ نزول وحی جلی کے بعد ملا (زرقانی شرح مواہب جلد المفیہ ۱۹۵ طبع مصر)۔

الرف قال امام ابل السنة في المعتمد المستئد التعليل دليل التويل-

/https://ataunnabi.blogspot.com إبايازدهم تنبيهات بجواب تحقيقات م\_م باب يازدهم مسّلہ میں تصریحات اس قدر کثرت سے ہیں کہان سب کو یکجا کیا جائے تو دہ ایک رسالہ کی شکل اختیار کر جائے بطورنمونه بعض نقول حسب ذيل مين: "لا يصل لاحد شي الابو اسطته "جس كوجوملتا ب حضور كواسط بى سے ملتا ہے۔ (صفحة ٣٢) -''وان كل خير ونور وبركة شاعت وظهرت في الوجود او تظهر من اول الايجاد النی آخره انما ذلك بسببه صلی **اللہ** علیه و سلم <sup>، یع</sup>نی *بر بہتر*ی *بر روشی اور بر بر کت جو وجو دیں آ*کر جہانوں میں پھیلی یا ابتداء آ فرینش سے لے کر آخر تک جوظاہر ہوئی ہور ہی ہے ہوگی وہ سب آپ ہی کے دسیلہ ے ب\_ \_ الله (صفحة ١١)-اس طرح صفحہ۲۲۲ پر بھی ہے۔ نیز ہر چیز حضور کے نور کے فیض سے ہے۔ اللہ (صفحہ ۲۲۱٬۱۲۴) **اؤل**:اس سے دوامر ثابت ہوئے ۔ایک بیر کہ حضور وجود میں سب ہے اول ہیں دوسرا بیر کہ آ پ وصف نبوت سے سب سے پہلے متصف ہوئے ورنداس کے بغیر آب داسطہ کل نہیں ہو سکتے۔ احادیث لولاك ہے بھی جوآ پ نے فقل فرمائی ہیں اس پر روشن پڑتی ہے۔(صفحۃ ۲۷۲)۔ نیز 'قبل ظہورہ بالنبوۃ '' آپ ا کے شان نبوت کے ساتھ ظاہر ہونے سے پہلے (صفحہ ۹)۔ نیز جملہا ولین وآخرین کے رسول مطلق آپ ہیں آپ کی رسالت 'ہمہ گیر دعوت' کامل رحت ُ شامل ٔ اورمخلوق کی امداد ہمہ وقتی ہے' و کسل میں تقدم من الانبیاء والر سل قبلہ فعلی حسب النیابة '' *آ پ* سے پہلے جتنے انبیاء ورسل علیہم السلام ہوئے سب نے آپ کی نیابت میں کام کیا (صفحہ ۴) ° ان نیز صفحہ ۲۰۱۷ ا ښحوه په آ **پﷺكاارشادې:''ك**ىنت اول الانبياء في الخلق و آخرهم في البعث ''**مير<sup>ت</sup>خليق مي**ل سب انبیاء سے پہلے اور بعثت میں سب سے آخر میں ہول (صفحہ ۲۲)۔ حضرت ين فقرى رحمه الله ك حواله ساستنا وأكما ب: ان النبي الله عقدت له النبوة قبل كل شی<sup>، ، ،</sup> بی کریم ﷺ کو ہر چیز کے وجود میں آنے سے پہلے نبوت عطا کی گئی۔ (صفحہ ۲۰)۔

صفحة ۱۲۹٬۹۲۱ ورع اپر حدیث تحدیث نبیاً و آدم بین الروح و السحسد "استناد أنقل فرمانی اور مؤخر الذکر صفحه پر آپ الله کے متعلق امام اہل سنت تقی الدین سبکی رحمه الله علیه کی مشہور تقریر زیب قرطاس کی جس کا خلاصہ مید که زمانتہ آ دم اللله سے لے کر آخر تک سب کے سب حضور کی امت میں شامل ہیں یعنی آپ کی

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



تحلاصہ یہ لہ بن علماء کا مصنف حقیقات نے پہال نام کیا اور ان کی عبار یں پیل کی قبل وہ سب سور کے قدم نبوت کے قائل ہیں بناء علیہ ان کی ان عبارتوں کونفی نبوت کے معنیٰ میں لینا غلط ہے اور'' تو جیدہ القول ہما لا یہ رضی ہیہ قائلہ '' کاارتکاب ہے بلفظ دیگر ہی عبارتیں کسی طرح بھی معترض کے مفید مدعایا ہمارے خلاف ہر گرنہیں ہیں ۔و مللہ الحمد۔

عبارت تمبر۵ (عبارت زرقانی بحواله شرح المواقف ) **علی ب** اس نمبر پر مصنف تحقیقات نے زرقانی شرح مواہب (جلد ۵ صفحہ ۷۷) سے ایک عبارت پیش ک ہے جو بعینہ مواقف اور شرح المواقف کی گزشتہ عبارت ہے جس کی نصر تح خود اسی عبارت میں موجود ہے۔ چنانچہ اس میں سیالفاظ بیں: ''کسا صرح به المعلامة السید الشریف علی الحرحانی فی شرح المواقف ''ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۲۳۱)۔

البتر*آ خريم بيالفاظ (اكري)*:وصرح به غيره وهو مذهب جمهور ائمة الاصول وغيرهم خلافاً للرازاي في تسميتهامعجزات".

**الجاب: الول**: ان زائد الفاظ سمیت پوری عبارت کا مکمل طور پر جواب پیچیلے عنوان کے تحت دیا جاچکاہے۔اسےادھر،می ملاحظہ کیا جائے۔

ر إ''خلافاللرازي في تسميتها معجزات''؟

تو یہ **علامہ ذریکی ر**حمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی اپنی معلومات کی حد تک ہے یہ مطلب نہیں کہ ساری دنیا کے علاءا یک طرف میں اور امام رازی اس میں ایک طرف میں جس کی دلیل میہ ہے کہ امام جلال الملۃ والدین السیوطی جیسی عظیم ہستی نے بھی خصائص کمرٹی میں )ان خوارق کو بھی جو زمانہ ظہور نبوت سے برسوں پہلے ظاہر ہوئے 'معجزات کا نام دیا ہے۔

ملاحظه بو (الخصائص الكبرئ جلدا صفحه ۴۵ باب ماظهر في ليلة مولده الله من المعجزات والخصائص)\_

علاوہ ازیں شیخ محقق شاہ عبدالحق محدّث دہلوی نے بھی انہیں معجزات کے عنوان سے ذکر فرمایا ہے ملاحظ ہو(مدارج النوۃ فاری ٔ جلدا'صفحہےٰ ۸٬ معجزات سفتم است الخ)۔

والد ماجداعلیٰ حضرت نے ولادت با سعادت کے وقت ظہور پذیر ہونے والے خوارق کے بیان کے حصہ کتاب کو'' معجزات ولادت' کے عنوان سے معنون کیا ہے۔ملاحظہ ہو(الکلام الاوضح صفحہ ۸۰ اطبع لا ہور)۔ اس سے قطع نظر امام رازی بحثیت معنوی ایک فردنہیں پورے ادارہ کا نام ہے۔لہذا آپ کے حلقۂ اثر کے دیگر جیّد علماء بھی اس میں شامل ہیں۔ پھر کم از کم اس ہے معترض کے طور پر میدتو ثابت ہو گیا کہ امام رازی

رحمة اللہ علیہ سید عالم ﷺ کو چالیس سال کی عمر شریف سے پہلے نبی مانتے تھے جوایک حقیقت ثابتہ بھی ہے۔ تفصیل باب ہشتم میں مستقل عنوان کے تحت گز رچکی ہے۔ کہ قیلہ بندہ سو

اس سے بھی قطع نظراس کا مفادصرف میہ ہے کہان خوارق پر علاء کی طے کردہ تعریف معجزات کا اطلاق درست نہیں۔ بیہ مطلب ہرگزنہیں ہے کہ حضوراس وقت نبی ( معاذ اللہ ) نہ تھے۔ ﷺ۔ پس اس کا بھی معترض کو کچھ فائدہ نہ ہوا۔

اس سب سے قطع نظر بعض خوارق کو مجز ات کہنے نہ کہنے کا اختلاف تو حضور کے زمانۂ اعلان نبوت کے بعد آپ سے ظاہر ہونے والے خوارق کے متعلق بھی ہے کہ جوخوارق تحدّ ی کے بغیر ہوں 'بعض علاء انہیں آیات وعلامات کے نام سے یاد کرتے ہیں ۔تو کیا اس سے بھی معاذ اللہ ثم معاذ اللہ نبوت کے متعلق تشکیک کی جائے گی ؟ تفصیل ردّ مغالطہ نمبر ۲۷ میں دیکھی جاسکتی ہے۔

الحالب: عبارت ہذابھی مصنف تحقیقات کے دعویٰ کی قطعاً دلیل نہیں اور اس کے کئی جواب ہیں جن میں سے بعض حسب ذیل ہیں:

عبارت باذا کے بید جملے اس امر کی نشا ندہی کررہے ہیں کہ علامہ کی حیثیت محض ناقل کی ہے جب کہ اہل علم پر فضی نہیں ہے کہ 'الاز ہار فی شرح المصابیح ''امام بغوی کی ''المصابیح'' (جو مشکو ق کی اصل زمین ہے) کی شرح ہے (کما فی کشف الطنون وغیرہ)۔ جس سے دہ مرقاق میں عبارات لارہے ہیں۔ علادہ ازیں اسی عبارت میں ان بر بان کے قول سے میدالفاظ بھی ہیں: ''ولعل اللہ عزو جل حعل حفاء ہ و کتمانہ من جملة معجزاته ''لینی ترول شروع حضور بی جن طریقوں سے عبادت فرماتے شے دہ نامعلوم ہیں جنہیں اللہ تعالی کا مخفی رکھنا شاید آ ہے کہ جزات کا حصہ ہو۔ (مرقاق میں جن)۔

نیز آ گے انہی کے قول سے لکھا ہے کہ : نبی کی بعثت سے پہلے پچھامور ایسے بھی ظاہر ہوتے ہیں جو ''یشب المعحد ات یعنی التی تسمی ار ھاصاً ''معجزات سے مشابہ ہوتے ہیں جنہیں ار ہاص کہا جاتا ہے۔ (صفہ ۳۰۸)۔

، نیزای عبارت میں بیکھی ہے: ''یہ حتمل ان یکون نبیا قبل اربعین غیر مرسل ''لیعنی بیکھی احتمال ہے کہ آپ چالیس سال سے پہلے نبی غیر مبعوث تھے۔ (صفحہ ۲۰۹۸)۔ جس کا واضح مطلب بیہ ہوا کہ علامہ کی فقل کر دہ اس عبارت کا جواصل کا تب دراقم ہے عبارت ہٰذا میں

مجھی اس کی بحث مذکور ہے۔ فیصلہ اس کا بھی نہیں جب کہ فیصلہ اور بحث میں اہل علم کے نز دیک فرق ہے جس کی مثال امام ابن الہما م حنفی کی فقہ میں علمی ابحاث بھی ہیں جنہیں محققین نے ان کے نظریہ ہونے کا درجز نہیں دیا۔ (کے مسا فسی

ردالـمـحتار وغيره من الاسفار المعتبره المحررة في رسم الافتاء)الىليخوة (يحتمل ·· كَهدكر بات كر رب بي جوبحث بي كااثداز ب-

رہا آخرعبارت میں بیکہنا کہ'والاظھے۔ ''الخ؟ توبیاظہر کجا'' ظاہر''بھی نہیں ہے بلکہانھیٰ ہے جس بے غیر صحیح ہونے کے لیۓ اتنابھی کافی ہے کہ اس کی دلیل مذکور نہیں۔

پس بیعبارت بالکلیہ ساقط الاعتبار ہے جس سے استدلال غلط ہی کہیں اَرُدیٰ ہے۔

جس کی مزید تائیداس سے بھی ہوتی ہے کہ اسی عبارت کے شروع میں سید عالم ﷺ کے کمالات قبل از اعلان نبوت کے متعلق معجزات وار ہاص کے الفاظ استعال کیے گئے ہیں ۔عبارتیں نقل کردی گئی ہیں جب کہ معجز ہ اورار ہاص نبی ہی کا ہوتا ہے غیر نبی کانہیں (جس کی تفصیل عبارت شرح مواقف نیز ردّ مغالطہ نمبر ۲۷ میں گزر چکی ہے )۔

اس سے کیان قبل الارب عین ولیًّا کااظہر ہوناغلط ہوگیااور کلام مختل کہذا اس سے استدلال خلل سے خالی ہیں لیکن بخت حیرت کی بات ہے کہ مصنف تحقیقات نے عبارت ہذا کے الفاظ 'الاظہر ''کا تر جمہ محض اپنی مطلب برآ رکی کی غرض سے ان لفظوں سے کردیا ہے کہ : ''زیادہ نمایاں 'زیادہ ظاہر اور' جزمی ام''۔ ملاحظہ ہو (تحقیقات'صفیہ ۲۲٬۲۳۷)۔

حالانکہ 'زیادہ جزمی امر'' کا مطلب ہے بہت کچی اور مضبوط بات۔ جب کہ بیلفظ نہ تو''الا ظھر '' کا ترجمہ ہیں اور نہ ہی اس کامفہوم ہیں

رع ناطقہ مربیگر یبال ہے اسے کیا کہے؟ قوم : الاز ہاراور ابن بر ہان کے والہ سے کلام کی گنجائش ہاتی ہے۔ ای ''ف ال السبّد '' کے قائل کی تعیین کے ہارے میں بھی فافھم۔ خلاصہ بید کہ پیش کر دہ عبارت کا مضمون حضرت علام علی القاری رحمۃ اللہ علیہ کا عند سیر یا نظر پی ہیں بلکہ وہ اے محض بیان اقوال کی غرض سے لائے ہیں جس میں ان کی حیثیت محض ناقل کی ہے۔ وہ اے محض بیان اقوال کی غرض سے لائے ہیں جس میں ان کی حیثیت محض ناقل کی ہے۔ **علی قبر ا** (علامہ قاری قدم ودوام نبوت کے قائل ہیں): نقل کر دہ عبارت کا مضمون علامہ کا نظر سے بیں بلکہ آپ قدم ودوام نبوت کے قائل ہیں جس کے بعض دلائل حسب ذیل ہیں:

اس کی ایک دلیل مد ہے کہ انہوں نے اپنی بعض دیگر کتب میں بھی میصنمون لکھا ہے گراس میں <sup>ور</sup> کے ان قبل الارب عین ولیگ ''کا کوئی ذکر نہیں بلکہ اس میں صرف اتنا ہے کہ آپ نزول دی جلی کے آغاز میں منصب نبوت پر یتھے پھر پچھ عرصہ بعد منصب رسالت پر فائز فرمائے گئے جب کہ علی انتحقیق اس میں بھی نبوت سے مرادر سالت ہی ہے جوایک فلسفہ پرین ہے۔اس کی کمل تفصیل رد مغالطہ نمبر ۲۷ میں دیکھی جاسکتی ہے۔ ولیل فیر ۲۷:

مزید سینے علامہ کا نظریہ بیہ ہے کہ نبی کے لیے وتی نبوت کا ہونا کا فی ہے ما مور بالتبلیغ ہونا شرط نہیں اور اس کا انہوں نے صحیح اور مذہب جمہور ہونانقل فرمایا ہے۔ملاحظہ ہو( شرح فقہ اکبرُ صفحہ ۲۰ طبع کراچی۔شرح الشفاءٔ جلد ۲۰ صفحہ ۴۵٬ طبع ملتان )۔

اس سے چالیس سال سے قبل آپ ﷺ کی نبی ہونے کے باوجو دہلینے ندفر مانے سے نبوت میں فرق نہ آنے پر دوشتی پڑتی ہے۔ **دلیل قبر 17**:

مزید واضح سنیے : محققین احناف کا مختار اور امام رازی رحمة الله علیه کا فیصله سنات ، و بے قونوی شرح عمدة النسفی کے حواله سے لکھتے ہیں : کان فسی مقام النبوة قبل الرسالة و کان یعمل بما هوا لحق الـذی ظهر علیه فی مقام نبوته بالوحی والکشوف الصادقة ''لینی آپ کے چاپس سال کی عمر شریف سے پہلے کے دور میں مقام نبوت پرفائز شخاور آپ اس مقام پر ہونے کی بناء پر (کسی سابقہ شریعت

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کے قنیع نہ تھے کہ کوئی شریعت باقی نہ تھی نیز ایسی اتباع امتی کا کام ہے جب کہ آپ کسی نبی کے امتی نہیں پس آپ) وحی اور بیچ کشفو ل کے ذریعہ سے واضح ہونے دالے طریقو ل کے مطابق عمل فرماتے تھے۔ ملاحظہ ہو( شرح فقہ اکبر صفحہ ۲۰ طبع کراچی)۔ **دلیل قبیر ۳**:

اس اورواضح عبارت پر صيئ جونفس بحث مين ض صريح جفرماتي مين وفيه دلالة على ان نبوته لم تكن منحصرة فيما بعد الاربعين كما قال حماعة بل اشارة الى انه من يوم ولا دته متصف بنعت نبوته الخ يعنى آب الكاعباليس سال كى عرشريف سے پہليكى شريعت كاپابند ہونى كى بجائے وحى پر عامل ہونا اس بات كى دليل ہے وہ آپ الكي عبد الكى عرش في سے بليكى شريعت كاپابند ہونى كى كہنا ہے بلكه اس كى دليل ہے كہ آپ الكا بين سال كى عرش في سے (جاليس سال كى عرف متصف (اور نبى ) تھ - (شرح نقد اكر ضخه ٢٠ طبع كراچى) -متصف (اور نبى ) تھ - (شرح نقد اكر ضخه ٢٠ طبع كراچى ) -

بلکه اس سے بھی مزید واضح اور نہایت صاف عبارت لیج جومسلکہ بلذا میں ہر حوالے سے قاطع نزاع ہے۔ فرماتے ہیں: ''ان اعطاء النبوة فی سن الاربعین غالب العادة الاللهية وعيسنی و يحیٰ عليه م السلام حصا بھذه المرتبة الحليلة كما ان نبيا تھ خص بما ورد عنه من قوله كنت نبيا وان آدم لمنحدل بين الماء و الطين ''لينى عومى روثين يہى رہى كه اللہ تعالى نے انبياء كرام علم السلام كومنصب نبوت پر اس وقت فائز (اور انہيں مبعوث) فرمايا جب ان كي عربى كه اللہ تعالى نے انبياء كرام علم السلام كومنصب علي اور حضرت يحى عليه السلام نيز ہمارے نبى تلا اس سے منفى ميں اور اس عوم ميں شامل نہيں كيوں كه حضرت علي اور حضرت يحى عليه السلام نيز جمارے نبى تلا اس سے منفى ميں اور اس عوم ميں شامل نہيں كيوں كه حضرت علينى اور حضرت يحى عليه السلام نيز جمارے نبى تلا اس سے منفى ميں اور اس عوم ميں شامل نہيں كيوں كه حضرت علينى اور حضرت تحى عليه السلام نيز جمارے نبى تلا اس سے منفى ميں اور اس عوم ميں شامل نہيں كيوں كه حضرت علينى اور حضرت تحى عليه السلام نيز جمارے نبى تلا اس سے منفى ميں اور اس عوم ميں شامل نہيں كيوں كه حضرت علينى اور حضرت تحى عليه السلام نيز جمارے نبى علا اس سے منفى ميں اور اس عموم ميں شامل نہيں كيوں كه حضرت علينى اور حضرت حى عليه السلام نيز جمارے نبى علي اور اس موقت اس مرتبہ جليله پر فائز فرمائے گے جس كا مرتبہ جليله پر فائز فرما ہے كين عليا الے لينى ميں نبى تقا جب كما تي الم اين كي ميں تكام اليوں الي حضرت كى اليوں اليوں اليوں اليوں اليوں اليوں اليوں اليوں كے اليوں ك

معلوم ہوا کہ حضرت مولا ناعلی القاری رحمۃ اللّہ علیہ سید عالم ﷺ کی نبوت کے قدم ودادم کے بڑی شد ومد سے قائل ہیں۔لہٰذا مرقاۃ کی پیش کردہ عبارت ( جسے وہ محض جمع اقوال کے فن پر چلتے ہوئے لائے ہیں اس) کے مضمون کوان کا عقیدہ ظاہر کرنا بالکل خلاف واقعہ اوران پر شدید افتراءاور سخت بہتان ہے جس سے وہ ہزار ہابار ہری ہیں۔

**چاپ فمبرتا** (تأ ویل عبارت): برتقد ریسلیم عبارت مؤوّل ہے یعنی 'اندہ کان قبل الاربعین ولیًّا ''مطلق نہیں بلکہ' اجمالی جواب' نیز عبارت شرح المواقف کے جواب میں ذکر کردہ تفصیل کے مطابق فی اعین الناس اور عندالناس کی قید سےمقید ہے۔ ''ٹہ بعد ها نبیا'' *سے مراد سور وُعلق کی آیات کے ز*ول سے آیات سور وُ مدثر کے نزول تک کا عرصہ ہے اور اس میں نبیاً تجمعنی رسو لا ہے جس کے من میں مذکور رسالت سے مراد مطلق رسالت ہے۔ جب کُرْنہ صار دسولاً'' میں دسالت سے مراددسالت کا ملہ ہے۔ ان دونوں کی باحوالہ تفصیل دیکھنے کے لیے ملاحظہ ہور دمغالطہ نمبر ۲۳۔ پوری عبارت کامعنی ہوگا کہ اظہراور جوزیادہ صاف بات ہے یہ ہے کہ آپ ﷺ چالیس سال کی عمر شریف سے قبل جمعنی حقیقی نبی ہونے کے باوجود عندالناس ولی متصوبا یں معنی کہ آپ نے اظہار نبوت نہیں فرمایا تھاجب کہ عموماً لوگ آپ کو درجہ ولایت کی ہتی سجھتے ہوئے آپ کوصادق وامین کے القاب سے یا دکرتے یتھے۔اس کے بعد مطلق رسالت کے منصب پر فائز ہوئے پھرسور ۂ مدثر کی آیات کے نزول پر تھم تبلیغ کے ملنے پر رسالت کاملہ کے منصب پرجلوہ فرماہوئے۔ **کاب قبر ا** (عبارت کوظاہر پر رکھاجائے تو واجب الردّ ہے): عبارت کو مذکورہ جواب (نمبر۳) کے مطابق 'مؤوّل نہ کیاجائے اور اسے محض اس کے ظاہر پر رکھاجائے تو وہ واجب الرد ہے کیونکہ جالیس سال ہے قبل نہوت سے خالی ہونے کے معنی میں لینے سے حدیث ''کنت نبیا و آدم بین الروح و الحسد''کاانکاراورردکرنالازم آئے گاج کسی طرح درست نہیں۔ اورائے''الاظہر'' کہناواقعہ سے مطابق نہیں۔' 'شم بعدها نبیا '' کوظام ر پررکھتے ہوئ' نبیاً'' کا بی<sup>عنی</sup> کیاجائے تواس سے ایک توحدیث "كنت نبياً" الخرد ، وجائ كى-و*سرے سودۂ مزل شریف کی بیآ بیت بھی دوہ*وجائے گی:انسا ار سسلنسا الیکم رسو لا شساھداً عليكم ''بلاشبه بم في تمهارى طرف أيك ايس رسول كو بهيجا ب جوتم برحاضرونا ظرب-اس آیت میں رسول (منصب رسالت پر فائز ) کہا گیا ہےاور بیہورۂ مدثر کی ابتدائی آیات کےنزول ے پہلے نازل ہوئی تھی یعنی آیت کہتی ہے کہاس دفت آپ رسول (اور منصب رسالت پر فائز ) تھے جب کہ بیر

عبارت کہتی ہے کہ آپ اس وقت رسول (صاحب رسالت) نہ تھے۔ با حوالہ تفصیل رد مغالطہ نمبر ۲۲٬۲۲ میں دیکھی جاسکتی ہے۔ بناء عبارت کا رد کرنا لازم آیا کیونکہ مصنف تحقیقات نے بھی '' تنویز' میں صراحة تسلیم کیا ہے کہ اقوال آیات واحادیث کے تابع ہوتے ہیں اس کے برکس نہیں۔ **علی فیرک** (اتمام جمت کہ مصنف تحقیقات کا ستاذ محدّث اعظم نے اس عبارت کور دفر مایا): اس سب <u>ق</u>طع نظر اتماماً لملہ حبقہ عرض ہے کہ حضرت محدّث اعظم مولا نا ایوالفضل سردارا حمد لائل پوری رحمۃ اللہ علیہ جو مصنف تحقیقات کا ستاذ محدّث اعظم نے اس عبارت کور دفر مایا): مریف کے کملی عاشیہ میں (صفیہ ۲۱ پر الم الما لملہ حبقہ عرض ہے کہ حضرت محدّث اعظم مولا نا ایوالفضل سردارا حمد لائل مریف کے کعلی عاشیہ میں (صفیہ ۲۱ پر الم حبقہ عرض ہے کہ حضرت محدّث اعظم مولا نا ایوالفضل سردارا حمد لائل مریف کے علی میں (صفیہ ۲۱ پر الم الم حبقہ عرض ہے کہ حضرت محدّث الفظم مولا نا ایوالفضل سردارا حمد لائل م رحمد اللہ علیہ جو مصنف تحقیقات کے شخ اور استاذ ہیں نے عبارت پاد اکواپنے ذاتی مطالعہ والی مقلو ۃ م ریف کے علی معلی (صفیہ ۲۱ پر اردکر تے ہوئے نہا بیت درجہ غیر میں م الفاظ میں لکھا ہے کہ ہ ''اط ہے '' اس کے برخلاف ہے (اور صنف تحقیقات کے اس مادوار میں تی کہ دولا دت با سعادت سے عبل سرمال کی عرشریف تک بھی بھتی حیث تھی نہی سے نیز سے کہ حمد کے تمام اورار میں تی کہ دولا دت با سعادت سے نہ ہو آپ نے اپنی ہونے کو ظاہر فر مایا۔ چالیس سال سے پہلے آ ہے نے ہی ہونے کی ایک دلیل ہی ہے کہ بعد آ پہ نے اپنے نبی ہونے کو ظاہر فر مایا۔ چالیس سال سے پہلے آ ہے کہ ہی ایک کی کی کی کو لین ہے کہ ا

آپ قبل از اعلان نبوت بھی معصوم تھے جب کہ عصمت خاصّہ نبوت ہے تو یہ آپ کے اس عرصہ میں نبی ہونے کی دلیل ہے۔ﷺ (ملحصاً)

حفزت محدث اعظم کی بیعبارت باب ہشتم میں ایک مستقل عنوان کے تحت (عصمت کے دلیل نبوت ہونے کی بحث میں ) مفصّلاً بیش کی جا چکی ہے۔ اعادہ موجب طوالت ہے۔ پس اسے ادھر ہی ملاحظہ کرلیا جائے۔

**فرمٹ**: سناہے کہ حضرت محدّ ث اعظم رحمۃ اللّٰہ علیہ کا بقلمی حاشیہ مصنف تحقیقات کود کھایا گیا ہے مگراس کے باوجود وہ اپنے خود ساختہ نظریہ پر ڈٹے ہوئے میں۔اللّٰہ تعالی انہیں ہمایت عطافر مائے۔آمین ۔

میام تع قم مرك (عبارت حضرت شخ مجد دمش شرح المواقف) سے جماب: موصوف نے اس سلسله ميں ايك عبارت ، حضرت شخ مجدود حمه الله تعالى سے منسوب كتاب ا شبات الديو ة (١٠) كى پيش كى ہے جو بعينہ شرح المواقف كى عبارت ہے جس كامغترض موصوف نے بھى اپنے ان الفاظ ميں اعتراف كيا ہے۔ (چنانچہ عبارت نقل كرنے كے بعد كھما ہے كه): ''ترجمہ اور مفہوم وہى ہے جو زرقانى اور شرح مواقف كے حواله سے ذكر كيا جاچكا ہے'۔ (تحقیقات صفحه ٢٣٢ ٢٣٢)۔

**الل :** لہٰذااس میں بھی جوابی تفصیل وہی ہے جوعبارت شرح مواقف اورعبارت زرقانی میں ہے پس اسےادھرہی ملاحظہ کرلیا جائے۔ نئے سرے سے جواب لکھنے کی حاجت نہیں۔

مزید جواب میہ ہے کہ حضرت شیخ مجد دالف ثانی قدس سرّہ النورانی کی وجوہ سے خصوصیت کے ساتھ حضور سیّد عالم ﷺ کے قدم نبوت کے قائل میں کیونکہ :

ا آپ کا جب بی فی ملد موجود ہے کہ ''کنت نبیا و آدم بین الروح و الحسد ''توایک عام امتی کے متعلق بھی بیگران کرنا درست نہیں کہ وہ حضور کا فی ملد مانے سے انکاری ہے۔ حضرت شیخ مجد دتو اکا براسا تین سے تیں ۔ پس یہ کہاجائے گا کہ وہ یقیناً اس کے معتقد تھے جب کہ کیے دولیل سے بھی ان سے نفی ثابت نہیں و من ادّعی فعلیہ البیان۔

۲ آپ نے تمہیدامام ابوشکور سالمی رحمۃ اللّہ علیہ کے حوالہ سے ایک مسلّہ پر کلام فرماتے ہوئے لکھا ہے' ویشخ ابوشکورسلمی کہ از اکابر علماء حنفیہ است' خلاصہ میہ کہ ابوشکورسلمی بہت بڑے حنفی علماء میں سے بیں۔ ملاحظہ ہو( مکتوبات شریف جلداڈل حصہ چہارم'صفحہ 8 طبع القدس کوئنہ)۔

جب کہ امام ابوشکور سالمی آپ سی سمیت تمام اندیا یکر اعلیہم السلام کے قبل از بلوغ اور قبل از اعلان نبوت بھی جمعنی حقیق نبی ہونے کے قائل ہیں اور آپ کا یہ فتو کی ہے کہ جو نہ مانے وہ پکا کا فر ہے۔ اس کے لیے انہوں نے حدیث کنت نبیا الخ اور آیت و جعلنی نبیا سے بڑی شدومد سے استد لال فر مایا ہے۔ گزشتہ صفحات میں تہ ہید عربی صفحہ ۲'۲۵'۲ کے اور مترجم اردوصفحہ ۲۵'۲۱ ان سے عبارات نقل کی جا چکی ہیں۔ اس تو سط سے حضرت شیخ مجد دبھی اسی کے قائل ہوئے جس سے مصنف تحقیقات کے حضرت شیخ مجد د کی عبارت پیش کرنے کے بعد لکھے گئے ان الفاظ کا بھی جواب آگیا کہ '' حضرت مجدد کا نظر بیدواضح ہو گیا ہے

كَتْجَلُ از دَعُوكُ نبوت أنبياء كرام عليهم السلام مقام ولايت پرفائز ہوتے ہيں' ۔ (تحقیقات صفحہ ۲۲۷)۔ ولا يحفى س حضور سيّر عالم على كاس شان كے بارے ميں حضرت شخ مجد درجمة الله عليه كا خصوصى جزئير ليچے بو حسب ذيل ب (آب فرماتے ہيں كه): ''اوصلى الله عليه وآله وسلم با وجود نشأ عضرى از نور حق جل وعلا تحلوق گشة است ''آپ على تخليق عضرى كے با وجود حق جل وعلا كنور سے پيدا ہوئے ہيں۔ ( كمتوبات جلد اصفحه ٤٥٥)۔ است ''آپ على تخليق عضرى كے با وجود حق جل وعلا كنور سے پيدا ہوئے ہيں۔ ( كمتوبات جلد اسف الحلاق گشة است ''آپ على تخليق عضرى كے با وجود حق جل وعلا كنور سے پيدا ہوئے ہيں۔ ( كمتوبات جلد اسف الحلاق گشة است ''آپ على تخليق عضرى كے با وجود حق جل وعلا كنور سے پيدا ہوئے ہيں۔ ( كمتوبات جلد ۲ صفحه ٤٥٥)۔ نيز آپ نے بيا حاديث قد سيد استنادا أنقل فر ما كى ہيں: ''لولاك لما حلقت الافلاك ''' لولاك لما اظہرت الربو بية ''محبوب آپ نہ ہوتے تو ہيں افلاك كو پيدا نہ كرتا 'اپ رب ہونے كومى ظاہر ند فر ما تا نيز كلما ہے :' قدال عديدہ و على آله الصلاة و السلام اول ما حلق الله نورى ''يعنی آپ عليه وعلى آله الصلاة قوالسلام نے فر مايا الله تعالى نے جس چيز كوسب سے پہلے پيدا فر مايا وہ ميرا نور ہے ''

اسی میں ۲۷ اپر لکھا ہے: '' حقیقت محمد ی علیہ من الصلوات افصلها و من التسلیمات الملها کہ ظہور اول ست و حقیقة الحقائق ست بآل معنی کہ حقائق دیگر و چہ حقائق انبیاء کرام وجہ حقائق ملئکہ عظام علیہ وعلیم الصلاة والسلام کالظلال اند مراورا واواصل حقائق ست (الی) پس ناچار آل حقیقت واسطہ بود در میان سائر حقائق و در میان حق علی وعل و وصول بمطلوب احد را بے تو تبط او علیہ وعلی آلہ الصلاة والسلام محال باشد فی ہے محافق و در میان حق علی وعل و وصول بمطلوب احد را بے تو تبط او علیہ وعلی آلہ الصلاة و السلام محال باشد فی ہے انہ بی الانبیاء و ال سر سلین و ار سال ہ رحمة للعلمین علیه و علیه م الصلوات و التسلیمات ۔ از ینجاست کہ انبیاء اولوالعزم با و جو دا صالت تعیت او مے خواہند و بآر در و واخل امتان او مے گردند تحماق رد '' محلق حقول کی معام کر محلوب احد میں العلومين علیه و علیه م الصلوات و التسلیمات ۔ خلاصہ یہ ہے کہ حقیقت محد یعلی صاحبہ الصلوة و التحیت نظہوراول کا نام ہے۔ اور وہ هی تا کو اکن (تمام محلق حقول کی جامع) ہے لیوں انبیاء و ملئکہ کرام علیہم السلام سمیت تمام افراد کا نات کی حقیقتیں اس کے لیے ایسے میں جیسے چیز وں کے سائے ۔ اور وہ اصل حقائق ہے (تمام محقیقین اس کی فرع ہیں) وہ اللہ تعالی اور جللہ میں جیسے چیز وں کے سائے ۔ اور وہ اصل حقائق ہے (تمام حقیقیتیں اس کی فرع ہیں) وہ اللہ تعالی اور جملہ محقوقات کے درمیان واسط ہے کسی کا اس کو تعالی ہوں اور آلی کا ارسال تمام جبانوں کے لیے ایسے اور یہ جو واردہ واہے کہ اولوالعزم نیوں نے بالاستقلال نی ہونے کے با وجود آپ کی اجباع کی طلب کی اور آپ کی امت میں داخل کیے جانے کی وہ تمنائیں کرتے رہاں کی ہی ہیں دور آپ کا ارسال تمام جبائوں کے لیے دہمت ہے۔

**مپارت فمبر۸**(عبارت علامہ نبہانی مثل عبارت شرح المواقف ) **سے محاب**: موصوف نے اس مقام پر علامہ نبہانی رحمۃ اللّٰدعلیہ کی کتاب حجۃ اللّٰہ علی العلمین صفحہ اا کے حوالہ سے بھی ایک عبارت پیش کی ہے۔ ییں بیسی میں ہوتے ، ا**لول**: بیر عبارت علامہ نہمانی کے اپنے لفظ نہیں بلکہ انہوں نے اسے امام قسطلانی سے نقل فرمایا ہے چنانچ پر روع میں ان کے لفظ میں: ''و قسال ضی السمبو اهب اللد نیہ '' یعنی نقل کردہ عبارت مواہب لدند یہ ک - ملاحظه بو (حجة الله على العلمين "صفحه ا) -جب کہ عبارت کامضمون بعینہ وہی ہے جوشرح مواقف کی عبارت کا ہے جود ونوں میں تقابل کر کے بآسانی شمجها جاسکتا ہے جس کا خودموصوف کوبھی اقرار ہے۔ چنانچہانہوں نے عبارت ہٰذا کے پیش کرنے کے بعد کھا ہے : ''ترجمہاور مفہوم اس کا پہلے مذکور عبارت سے ظاہر ہوجا تا ہے۔ (تحقیقات صفحہ ۲۳۸)۔ ہناءً علیہ اس کا جواب بھی بالکل وہی ہے جوشرح مواقف کی عبارت میں پیش کیا گیا ہے۔علیحدہ سے کچھ لکھنے کی حاجت نہیں۔ پھر بیر کہ امام قسطلانی رحمۃ اللہ علیہ حضور سیّد عالم ﷺ کے قدم ودوام نبوت کے بڑی شد دمد سے قائل ہیں۔ان کی اس سلسلہ کی عبارت' عبارت زرقانی کے جواب میں ہم ابھی پیش کرآ ئے ہیں اسےادھر ہی ملاحظہ کرلیاجائے لہٰذااس سےان کامقصود فی نبوت قطعاً نہیں ہے۔ علامہ نبہانی رحمۃ اللہ علیہ بھی آ پ ﷺ کے قدم ودوام نبوت کے شختی سے قائل ہیں۔ان کی عبارات گزشتہ اوراق میں پیش کی جاچکی ہیں۔حوالہ کے لیے ملاحظہ ہوجوا ہرالہجا ر۔ خودان کی پیش کردہ کتاب حجۃ الڈعلی العلمین میں بھی جگہ جگہ اس کی تصریحات موجود ہیں ۔ بطورنمونہ لعض حواله جات ملاحظه ہو۔ . چنانچه شخه ۲۹ پر باحواله جات لکھا ہے کہ ہر چیز حضور کے نور سے نکلی ہے جنی کہ 'لااللہ الا اللہ محمد رسول الله "كامستلداوراس كانور بهى-نیزاس صفحہ پر بیکھی لکھا ہے کہ حضرت آ دم الطَّطِّلاً نے عرش پرکلمہ طبیبہ لااللہ الا اللہ مسحمد رسو ل

الله لکھا پایا۔ نیزلکھا ہے کہ سیدعالم ﷺ کی عمر شریف نو برس تھی کہ آپ سے می مجزات ظاہر ہوئے کہ درخت اور پھر آپ کے آگے سجدہ ریز ہو گئے بادل نے ساریہ کیا' حضور دھوپ والی جگہ پر تشریف فر ما ہوئے تو درخت نے اپنی شہنیاں آپ پر پھیلا کر آپ پر ساریہ کر دیا۔ نیز یہ کہ آپ کے دونوں شانوں کے درمیان شروع سے مہر نبوت شہنیاں آپ پر پھیلا کر آپ پر ساریہ کر دیا۔ نیز یہ کہ آپ کے دونوں شانوں کے درمیان شروع سے مہر نبوت شہنیاں آپ پر پھیلا کر آپ پر ساریہ کر دیا۔ نیز یہ کہ آپ کے دونوں شانوں کے درمیان شروع سے مہر نبوت شریف میں پر درکار کہ میں ہوئے ہا تھ مبارک سے پکڑ کر بھر کی محفل اور اجتماع عام میں پکار پکار کر اعلان کیا ما وی دولجاء ہیں نہ پر ودگار عالمین کر سول ہیں بہی ہیں جن کی شان رحمہ للعلمین '' یہ تمام کا سات کے ما وی دولجاء ہیں نہ پر ودگار عالمین کر سول ہیں بہی ہیں جن کی شان رحمہ للعلمین '' یہ تمام کا سات کے ما وی دولجاء ہیں نہ پر ودگار عالمین کر سول ہیں بہی ہیں جن کی شان رحمہ تعلمینی کا ظہور ہونے والا ہے۔

نیز بکترت حوالہ جات سے لکھا ہے کہ حضور کی بعث (اعلان نبوت) سے پہلے درخت اور پی تحر آ پ کو سلام کرتے ہوئے یوں عرض کرتے تھے: ''السلام علیك یا رسول اللہ''(صفحہ ۳۳)۔

نیزامام ماوردی کے حوالے سے استنادا لکھا ہے: ''ول ما دنامولد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تقاطرت آیات نبوتہ ''لینی جب رسول اللہ ﷺ کی ولادت باسعادت کا زمان قریب آیاتو آپ کی نبوت کے مجزات بارش کے قطروں کی طرح ( بکثرت) خلام ہوئے ملاحظہ ہو۔ (صفحہ ۲۲۸)۔ نیز صفحہ ۲۳ تا ۲۳۳ بحوالہ خصائص امام سیوطیٰ امام علامہ کی کامشہور بیان استناد أنقل کیا ہے جس میں سے

ثابت کیا گیاہے کہ حدیث'' کسنت نبیا و آدم بین الروح و الحسد ''حضور قدم ودوا منبوت کے بیان پر مشتمل اوراپ حقیقی معنی پر ہے۔

نيز صفحه ۲۹ پر بيجديث استناد ألائع بين: "انسى عند الله مكتوب حساته النبين وان آدم لمنحدل في طينته" مير محاتم النبين كافيصله اس وقت ، و چكاتھا جب آدم الله البخير ميں تھے۔

الغرض امام نبہانی رحمۃ اللّہ علیہ خصوصیت کے ساتھ حضور سیّد عالم ﷺ کے قدم ودوام نبوت کے بڑی سختی سے قائل ہیں جنہیں اس کا منکر بتا ناافتر اء شدیداور بہتان عظیم ہے۔

پیش کردہ عبارت سے بنیادی مقصود ہیہ ہے کہ قبل از اعلان نبوت حضور سے ظہور پذیر ہونے والے خوارق کو حسب اصطلاح 'معجزات کہا جاسکتا ہے یا نہیں؟ بینہیں کہ حضور اعلان نبوت سے قبل نبی تھے یا (معاذ اللہ) نہیں تھے جس کی ایک دلیل ان کا قائم کردہ عنوان بحث ہے جس کے لفظ ہیں: ''المب حث الاول فسی مسعنی المعجزة والفرق بینھا و بین سائر حوارق العادات ''یعنی کتاب کی سب ہے پہلی بحث

مجامعة في ( عبارت بحرالعلوم وَ هُمُ إنَّمَا يُولَدُوُنَ عَلَى الْوِلَايَةِ ) مصحف : " بحرالعلوم فواتح الرحموت ميں فرماتے ہيں: " ليكن انديا عليهم السلام كى شان نبوت سے قبل ؟ تو شخفيق بير ہے جب كداى كے قائل اہل اللہ صوفياء كرام ہيں كہ يہ حضرات اس حالت ميں بھى كبائر سے مطلقاً اور صغائر كے اراد ة ارتكاب سے معصوم ہيں اور كيونكر اس طرح نہ ہو جب كہ وہ پيدا ہى ولايت پر ہوتے ہيں اوران پركوئى لمحداور پلك جھپكنے كى دير بھى اليى نبيں گزرتى جب كہ وہ اللہ تعالى كا مشاہدہ نہ كرر ہے ہوں اوران كى ولايت اولياء كرام كى ولايت سے قوى اور ارفع واعلى ہے كيونكہ اولايت الى كا مشاہدہ نہ كرر ہے ہوں اوران كى ولايت اولياء موقى ہے ۔ اور جب اولياء معاصى اور آ ثام ہے محفوظ ہوتے ہيں ( تو اندياء كرام كى ولايت ہے ہى مستفاد اور ما خوذ موقى ہے ۔ اور جب اولياء معاصى اور آ ثام ہے محفوظ ہوتے ہيں ( تو اندياء كرام كى ولايت سے ہى مستفاد اور ما خوذ موقى ہے ۔ اور جب اولياء معاصى اور آ ثام ہے محفوظ ہوتے ہيں ( تو اندياء كرام كى ولايت سے ہى السلام بطريق اولى محفوظ بلكہ معصوم ہوں گے ) اس كلتہ كو تھى اچى طرح سمجھ لواور اس پر ثابت قدم رہوں ( تو اندياء م السلام الم الدوں )۔

الحکوم: بیر عبارت بھی قبل از اعلان نبوت نفی نبوت کی دلیل نہیں کیونکہ حضرت بحرالعلوم رحمة اللہ علیہ کا بیکلام عصمت انبیاء علیہم السلام کی بحث میں واقع ہے بناءً علیہ انہوں نے انبیاء کرام علیہم السلام کی ولایت کو اور اولیاء کرام کی ولایت کو جوقو می اور ارفع واعلیٰ کہا ہے وہ اسی عصمت کی بنیا د پر ہے۔ مطلب بیہ ہوا کہ نبی قبل از اعلان نبوت بھی معصوم ہوتا ہے جسے معترض نے بھی ہر یکٹ میں دیئے گئے ان الفاظ میں تسلیم کیا ہے کہ: ''انبیاء کرام علیہم السلام بطریق اولیٰ محفوظ بلکہ معصوم ہوں گئے۔

نیز تحقیقات کے دیگر کٹی مقامات پر بھی تصریحاً لکھااور منگر کو گمراہ اور جہنمی قرار دیا ہے جب کہ عصمت بذات دلیل نبوت ہے جسے مصنف تحقیقات کے استاذ ویشخ حضرت محدّث اعظم مولانا ابوالفصل سرداراحمد صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے بھی خصوصیت کے ساتھ نبی ہونے کی دلیل قرار دیا ہے کیمل با حوالہ مع مالہ دماعلیہ تفصیل باب ہشتم میں دلیکھی جاسکتی ہے۔

الغرض عبارت ہذا مصنف تحقیقات کی دلیل نہیں ہمارے موقف کی دلیل ہے اور اس کی وضاحت اس بحث میں ہو چکی ہے کہ ولایت یہاں قرب الہٰی کے عنیٰ میں ہے ظاہر ہے کہ ہر نبی مقرب بارگاہ خداوند کی ہوتا ہے۔ بناءً علیہ ولایت نبوت کے منافی نہیں۔ جو ولایت نبوت کے منافی ہوگی وہ وہ ہی ہے جو اولیاء غیر انبیاء کے لیۓ ہے جسے حضرت شیخ مجد دنے ولایت صغر کی کانام دیا ہے جب کہ ولایت انبیاء علیہم انسلام کو ولایت کبر کی کے نام سے یا دکیا ہے۔ ملاحظہ ہو ( کمتوبات جلدا صفحہ ۲۰ سے ۲۰ سے کوئیں )۔

پیش کردہ عبارت میں بھی اس کا بیان موجود ہے جوان الفاظ سے ظاہر ہے' وو لایتھ مقد ویۃ من ولایۃ الاولیاء''۔اوروہ نبوت سمیت ہے جس کا قرینہ''عصمت' ہے۔ پھر بیکہ بیعبارت عمومی انداز میں انبیاء کرام علیہم السلام کے متعلق ہے خصوصیت کے ساتھ سید عالم ﷺ کے متعلق نہیں۔

جب کہ بحرالعلوم آپ ﷺ کے قدم ودوام نبوت کے قائل ہیں۔ چنانچہ اپنی کتاب رسائل الارکان (صفحہ اطبع کوئٹہ) کے خطبہ میں فرماتے ہیں: ''و حصنا بار سال من هو رحمة للعلمین سید ولد آدم المذی کان نبیا و آدم ابو البشر بین الماء و الطین ''اللہ کے لیئے حمد ہے جس نے ہم پڑاس نبی کو بیچ کر خصوصی نوازش فرمائی جورحمة للعلمین بین تمام اولا و آ وم الطبی سے رتبہ میں بڑھ کر ہیں جواس زمانہ میں بھی نبی تھے کہ ابوالبشر آ دم الطبی این تھے۔ اچ۔

معلوم ہوا کہ عبارت ہذا معترض کی کسی طرح مفید مطلب نہیں کیونکہ موصوف نے اس سے حضور سید عالم ﷺ سے نفی تبوت کو ثابت کرنا چاہا تھا جب کہ حضرت بحرائعلوم اس کے قائل ہی نہیں میں ۔و الحمد للہ علی ذلك۔

مجامعة في مردا (عبارت تم بيدعلامه سالمى وليَّا عندالناس ' نبيًا عندالله ) عظمي : "علامه الوشكور سالمى جوحضور واتا تنج بخش ك معاصر بين ' ان كى اس كتاب كومركز ابل سنت حزب الاحناف سے حضرت علامة شخ الحديث والنفسير وفقيه اعظم سيد الوالبركات في شائع كروايا اور درس نظامى ميں داخل كرنى كى وصيت فرمائى اس كتاب مستطاب تم بيد السالمى سے اس حقيقت كا انكشاف ، وتا ہے مطالعة فرما كيں : الل المنت والجماعت كرم بورفقهاء فرمايا: ' ان الكر امة لولم يحز اثباتها للاولياء فلا يحوز اثب اتها للانبياء لان النبى قبل الوحى و قبل ظهور النبوة يكون وليا عند الناس وان

یہ جوز انب اتھا کہ لائیاء لا کہ النہی قبل الوحی و قبل طھور النہوہ یکوں ولیا عندالناس واں کان نہیا عند اللہ تعالٰی الخ اگراولیاءکرام کے لیے کرامات کا ثبوت درست نہ ہوتوانبیاءلیہم السلام کے لیے بھی ان کا ثابت کرنا درست نہیں ہوگا کیونکہ نبی ورسول کی ذات اقدس وحی اور ظہور نبوت سے قبل لوگوں کے نزد یک ولی ہوتا ہے اگر چہ عنداللہ نبی ہوتی ہے الخ۔

**مطل**: اگرکہاجائے اس<sup>مِس</sup>ق میں علم باری تعالیٰ کے لحاظ سے نبوت ثابت ہے تو اس میں نبوت ثابت ہوگی نہ کہ ولا یت ۔(ف ان قب ل السنبوۃ قبل الوحی ثابتۃ فی علم اللہ (الی) فیہ کو ن فی ہذا النبوۃ ولیس بو لایۃ )۔

الجلب: ہم کہتے ہیں اس صورت میں خرابی زیادہ لازم آئے گی کیونکہ اندریں حالت اس ستی پر وی کنز ول اور دعوائے نبوت سے قبل ایمان لانا واجب ہوجائے گا کیونکہ یقینی طور پر معلوم ہوجائے گا کہ بیہ نبی ہیں تولوگوں پرایمان لانا واجب ولازم ہوجائے گا حالانکہ اس پراجماع اورا تفاق ہے کہ کی شخصیت پر وی کے نز ول اور دعوائے نبوت سے قبل ایمان لانا جائز نہیں ولا یسٹ پی نبیا فیہ کو ن ولیا عند الناس و نبیا عند اللہ تعالٰی الخ اور نہ ہی اس کو نبی کہا جائے گالہٰداوہ عند الناس ولی ہوگا اور عنداللہ نبی ہوگا۔ پھر اس پر کرامت کاظہور ولی پر کرامت کاظہور ہوگا۔

**حوالی**: ولی کی کرامت نبی کے دعوائے نبوت سے قبل اس کی نبوت میں شک دشبہ کی موجب بن جائے گی علب: ہم کہتے ہیں کوئی شک دشبہ لازم نہیں آتا کیونکہ دعویٰ نبوت سے قبل دلی اور نبی میں عندالناس فرق کرنا ضروری نہیں ہے کیونکہ اس کی نبوت پر ایمان لانا دعوائے نبوت سے قبل واجب ہی نہیں ہے جب دعویٰ کرے گا تو شک دشبہ شم ہوجائے گا۔

**اقول:** اس مفصل بیان سے بھی انبیاء علیہم السلام کا نبوت کے دعویٰ اورنز ول دحی سے قبل مقام ولایت پر فائز ہونا ثابت ہو گیا۔اھ بلفظہ ملخصاً۔ ملاحظہ ہو۔(تحقیقات صفحہ ۲۳۴' ۲۳۴' ۲۳۴')۔ **الجاب**: مصنف تحقیقات نے یہاں دیانت سے کام نہیں لیا یعنی وہ امام سالمی کی وہ عبارت نہیں لائے جن کوان عبارات کے ساتھ ملانے سے ان کی مرادواضح ہوتی تھی۔

یہاں بھی وہ قبل ظہور نبوت اورقبل دعویٰ رسالت وغیر ہ کےالفاظ استعال فر مار ہے ہیں نبی ہونے نہ ہونے کے نہیں۔

جس سے بیدامرروزِ روشن کی طرح تھل کر سامنے آجاتا ہے کہ اس مقام پر پیش کردہ عبارات سے حضرت موصوف کی مرادنفی ُنبوت نہیں کیونکہ اگرنفی ُنبوت مراد لی جائے توان کے مذکورہ اپنے فتو بے خودا نہی پر عائد ہوں گے جو کسی عاقل کے زدیک درست نہیں۔

بہر حال ان سب عبارات کو ملاکر صحیح منتیج اور ان کا حقیقی مفہوم یہ بنتا ہے نبی قبل از اعلان نبوت بھی واقع میں اور بمعنی حقیق نبی ہوتا ہے لیکن چونکہ اس نے خود کو ابھی لوگوں پر ظاہر نہیں کیا ہوتا جب کہ اس کی نیکی اور تقوی سب کو مسلم ہوتی ہے اس لیے اس معنی میں وہ عنداللہ نبی اور عند الناس ولی ہوتا ہے۔ عنداللہ نبی ہونے کا معنی ''سیکو ن نبیا ''اور محض علم الہٰی میں نبی ہونا مراد نہیں اس طرح عند الناس ولی ہوتا ہے۔ عنداللہ نبی ہونے کا معنی خالی ہونا نہیں۔ پھر چونکہ لوگوں پر نبی کو مانا اس وقت لازم ہوتا ہے جب وہ دو کا مطلب بھی نبوت سے خالی ہونا نہیں۔ پھر چونکہ لوگوں پر نبی کو مانا اس وقت لازم ہوتا ہے جب وہ دعویٰ نبوت کے اس کے ملقف نہیں نیز عوام الناس کے پاس نبی کے نبی ہونے کی دلیل بھی نہیں اس لیے ''لایہ جب الایم ان به '' نیز''لا یہ حوز الایمان قبل الو حبی و الد عو ی ''کا حکم بھی بالکل بے غبار ہے۔ نیز اس سے سیکھی واضح ہوگیا کہ قبل الو حبی و الد عو ی ''کا حکم بھی بالکل بے غبار ہے۔ نیز اس سے میڈی واضی مولی کہ توں خلال نہوت خال ہوں نہ کا حکم ہو ہوں ہوتا ہے جو الے خوار تی کو ''کارامات'' کے نام سے یا دکر نا بھی ''ولیا عند الناس'' کے مذکورہ فلسفہ پر مینی ہوت کی بنیا د پر نہیں۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اس سب کی کمل با حوالہ مع مالہ وما علیہ تفصیلات شروع بحث میں اجمالی جواب کے زیر عنوان نیز عبارت شرح المواقف کے جواب میں بھی دیکھی جاسکتی ہیں۔ بہرحال مصنف تحقیقات دیانت سے کام لیتے تو بیا عتر اض بھولے سے بھی کبھی نہ کرتے ان پر لازم تھا کہ امام سالمی کی تمام عبارات کو قل کر کے ان کی صحیح علمی تو جیہ پیش کرتے۔ پس ان کو لاکر جواب دینا تو کجاان کی طرف ہلکا سااشارہ بھی نہ کرنا ان کے جواب سے ان کے بجز کو ظاہر کرتا ہے

**م امت قبر اا** (عبارت مفتی اعظم ہند<sup>ن</sup> نبی اعلیٰ درجہ ٔ ولایت کبر کی پر ہوتے ہیں ) **سے جاپ**: اعلى حضرت عظيم البركة مولا ناشاه احمد رضا خاب كےصاحبز ادے حضرت مولا نامصطفیٰ رضا خاں فرماتے ہیں: '' محال ہے کہ کوئی نبی قبل از وحی مؤمن نہ ہوؤہ پیش از وحی نہ صرف ایمان بلکہ اس اعلیٰ درجہ ولایت کبر کی پر فائز ہوتے میں کہ نہایت مدارج اولیاء ہے۔ (حاشیہ الاستمد ادملی اجیادالار تد اد صفحہ ۱۵) (تحقیقات صفحہ ۲۴۲)۔ الجواب: کتاب کے نام میں'' اجیال'' ہے جسے''اجیاد'' لکھا ہے اس عبارت کا ایک پس منظر ہے جسے معلوم کیۓ بغیرعبارت کامفہوہ صحیح معنی میں سمجھنہیں آ سکتا جس کی طرف عبارت میں بھی اشارہ موجود ہے ورنہ ان الفاط کا کیا مطلب که محال ہے کہ کوئی نبی قبل از وحی مؤمن نہ ہو' نعین نبی کے ایمان کوزیر بحث لانا چہ عنی ؟ پس منظرخود حضرت مفتى أعظم رحمة الله سے سنے ۔ آپ نے اس کتاب (الاستمداد) کے حاشیہ میں ایک مقام پر ککھا ہے کہ : '' رسالہ مذکورہ گنگوہی (یعنی نقد ایس القدیر )صفحہ ۵۸ میں بیہ بحث چھڑی ہے کہ رسول اللہ ﷺکا معاذ اللہ مشرک ہونا اور حضور کے تمام ائمال برباد ہوجاناممکن ہے؟ · تتيجه ميں بيلکھاہے: ''صدور شرك ٱنخصرت سےلامحاله مكن' ۔ پس جب شرک ممکن ہوا تو حبط انمال بدرجہ ٔ اولی ممکن \_اور ضمن استدادل میں بیرآ یتیں پیش کیں : اور *کیوں نہ ہوخودار شادرب الار*باب ہے ووجد ک ضالاً فہدی ۔ وما کست تدری ماالکتاب و لا الایہ ان یعنی وہ دحی سے پہلے گمراہ بتھے۔ دحی سے پہلے ایمان نہ رکھتے بتھے۔ بیکھلاکلمہ کفراور حضورا قدس ﷺ کی توہین ہے۔ آیتوں کے معنی کودیکھو بحکیل نمبر ۳۵' (الاستداد صفحہ ۲۳' حاشیہ الطبع مظہر فیض رضا' برج منڈی لاکل پور مطبوعہ ۳۹۱ه). نکمیلات میں مذکورہ نمبر۵۳ (۱۵۰) پر فرماتے ہیں کہ : ''ایک ظلم بیر کہان دوآیتوں کے ساتھ آیت كريمة وان كنت من قبله لمن الغافلين "بحي شاركردى باورا معاذ الله ايمان مع في الله على الله على الله ع غفلت قرارديا حالانكه وبإل ذكرقصه يوسف عليه الصلاة والسلام كاب الخ

گنگوہی کے انہی مذکورہ گستاخانہ کلمات پر صدائے اختجاج بلند کرتے ہوئے اعلیٰ حضرت نے الاستمداد میں فرمایا:

رب کا غضب ہو وحی سے پہلے سیس کو ضال ہتاتے ہی ہیں صفحہ ۲ بلکہ کہا ایمان سے خالی لعنت ہو کیا گاتے ہے ہیں صفحہ ۲ ان تفصیل سے معلوم ہوا کہ حضرت مفتی اعظم کی بیعبارت اعلیٰ حضرت کے ان دوشعروں کی شرح میں اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ حضرت مفتی اعظم کی بیعبارت اعلیٰ حضرت کے ان دوشعروں کی شرح میں ہے۔ جب کہ اعلیٰ حضرت کے ان اشعار کا بیں منظر مولوی گنگوہی کی مذکورہ گستا خانہ تحریر ہے اس پی منظر سے پور مے مجموعہ کا خلاصہ بیہ ہوا کہ جن کی شان کو اس کی شان نہوت کے حوالہ سے سمجھنا چا ہے۔ بی منظر سے کہ جب کہ اعلیٰ حضرت کے ان اشعار کا بیں منظر مولوی گنگوہی کی مذکورہ گستا خانہ تحریر ہے اس پی منظر سے پور مے محموعہ کا خلاصہ بیہ ہوا کہ جن کی شان کو اس کی شان نہوت کے حوالہ سے سمجھنا چا ہے۔ بی جب حضور اللہ کے بی ہیں جب کہ بی ودی جلی کی آمد سے پہلے بھی اسی طرح معصوم ہوتا ہے جس طرح اس کے بعد۔ جب کہ نبی کا دلی ہونا اور ولی کا مؤمن ہونا ضرور کی ہوتا ہے۔ گنگوہ می نے نبوت وہ والا یہ کہ جس طرح اس کے بعد۔ جب کہ نبی اسلافہ۔ اور اس کی بچھ پروانہ کرتے ہوتے جومنہ میں آیا اسے اگل دیا۔ ایس سوچ رکھنے والے پر رب کا خص بی الللہ۔ اور اس کی لعنت ہو۔ پس اعلیٰ حضرت نے ''وجی سے پہلے'' کے جو لفظ کھے ہیں دہ محض گنگو ہی کے بیان کی حکایت کے طور پر ہیں۔

یونہی حضرت مفتی اعظم ہند کے تر دیدی کلام میں بھی'' پیش از وحی نہ صرف ایماندار' کے الفاظ بھی اس نہج پر ہیں یعنی رد میں معترض کے الفاظ کو حوالہ کے طور پر حکایۃ رکھ دیا گیا ہے جس کی مثال رماح القہار کی ایک عبارت کے بیدالفاظ بھی ہیں۔رسول اللہ ﷺ کاعلم اوروں سے زائد ہے۔اہلیس کاعلم معاذ اللہ علم اقدس سے ہرگز وسیع ترنہیں (صفحہ ۲۰۱۲، مثمولہ خالص الاعقاد طبع حامد اینڈ کمپنی کا ہور)۔

اس عبارت میں تحض ''تر'' کی نفی مرادنہیں ہے بلکہ''وسیع''اور''تر'' دونوں کی نفی ہے معترض کے الفاظ مفہو مایونہی نتھاس لیۓ ان کو بعینہ ذکر کردیا گیا ہے۔قر آن شریف سے اس کی مثال بیآیات بھی ہیں''مے۔ انت ہنعمہ رہٹ ہم جنون'''''و ما ہو ہقو ل شاعر و لا ہقول کاہن الآیہ''۔

حضرت مفتی اعظم ہند کی عبارت کا مطلب اتنا ہے کہ نبی کی شان عصمت کو بھی شان نبی کے پیچھنے کے لیئے سامنے نہ رکھا جائے اور اس سے ہٹ کر بھی دیکھا جائے اور ان کے نبی ہونے کے تصور سے بھی ان کے حالات کا مطالعہ کیا جائے تو وہ نظر بہ ظاہر بھی ولایت کبر کی کے درجہ علیا پر فائز ہوتے ہیں چہ جائیکہ معاذ اللہ وہ مؤمن نہ ہوں ۔ پس

<sub>۔</sub> اتن ی بات تھی اندیشہ عجم نے جسے ہڑھادیا ہے فقط زیب داستاں کے لیے

الغرض پیش کردہ عبارت فی نبوت کے لیے نہیں ردگنگو ہیت کے لیئے ہے یعنی گنگو ہی نے جوآ پ ﷺ ے قبل اعلان نبوت کے حصہ ً زندگی میں معاذ التٰدُقل کفر کفر نباشدا یمان وہدایت نہ ہونے کے امکان کی بات کی تھی اس میں اس کی تر دید د تغلیط فرمانی گئی ہے کہ اس کا پینظریڈ دلائل دحقائق کےخلاف ہے۔ **کاب آخر** : عبارت ہٰذا کے نفی نبوت کے لیۓ نہ ہونے کی ایک دلیل بیہ ہے کہ حضرت مفتی اعظم ہند عليه الرحمة أعلى حضرت قدس سرته كے علوم ومعارف اور عقائد ومعمولات كے صحيح وارث وامين شے۔ جب كه اعلى حضرت ٔ حضور سیّد عالم ﷺ کے قدم ودوا م نبوت کے بڑی شد ومد ہے قائل اور اس نظریہ کے حامل بتھے کہ آپ المائنات کے ذرّہ ذرّہ کے رسول ہیں۔ نیز آ دم الطّی تاعینی الطّی سب انبیاء درسل کرام علیہم السلام آ پ کے نائبین اور آپ کی امت میں شامل ہیں۔ کمل با حوالہ تفصیل اعلیٰ حضرت کی پیش کر دہ عبارات کے جوابات میں گز رچکی ہے۔ علاوہ ازیں مسلہ ہذا پر حضرت مفتی اعظم ہند رحمۃ اللہ تعالٰی کی تصریحات بھی موجود ہیں جن ہے بیہ امرمز بدروزروثن کی طرح کھل کرسا ہنے آجاتا ہے کہ پیش کردہ ان کی عبارت سے ان کامقصود نہ تو نفی نہۃ ت مصطفى الم المعنى المعنى المعنى المعنى المعطفي المع المعادي المع الملفو ظشریف میں ارقام فرماتے ہیں: '' حضرت مولا ناعبدالعلیم صاحب صدیقی میرکھی حاضرخدمت تصمولانا نے عرض کی حضورسب سے پہلے کیا چیز ہیدافر مائی گئی؟ ارشاد (ہوا) حدیث شریف میں ارشاد فر مایا: ی جابر ان الله قد خلق قبل الاشياء نورنبيك من نوره اےجابر بے شک اللہ سجنہ وتعالی نے تمام اشیاء سے س الما تیرے نبی کانورا بنے نور سے پیدافر مایا''۔ ملاحظہ ہو۔ (صفحہ ۲۲'۲۲' حصہ ادل طبع محمد علی کراچی) نیز لکھتے ہیں : ''امام عارف باللَّدسیدی عبدالرؤف مناوی قدَّس سرَّہُ تیسیر شرح جامع صغیر میں زیرِ حديث كننت اول النناس في الخلق و آخرهم في البعث فرمات إلى بان جعله الله حقيقة تقصر عقولنا عن معرفتها''ملاحظه بو\_(فآدي مصطفوبهٔ صفحه ۸ يُطع ضاءالدين بيلي يشنز كراحي) \_ نیز مجموعه نعتیه کلام 'سامان بخشش' (طبع ضیاءالدین کراچی) میں فرماتے ہیں: ے ہم ہو پیارے اصل ہماری سارا جہاں ہے فرع تہاری تم سب کی ماہیت گویا صلی اللہ علیک وسلم (صفرہ) ے۔ تو بے مظہر رب اجمل ظل ہیں تیرے سارے مرسل کون ہے ہمسر تیرا شاہا صلی اللہ علیک وسلم (ایشا)

می تسمیس باطن شمیس ظاہر شمیس اول شمیں آخر نہاں بھی ہو عیاں بھی مبتداء ومنتہا تم ہو (صفی ۱۳۸) نیز فرماتے ہیں:'' بید حمت بذریعہ دسالت ہے کہ و ما ار سلناك الار حمة للعلمین ہم نے تمہارى دسالت نہ کی مگر سارے جہان کے لیے رحمت ۔ تو رحمة للعالمین نہ ہو گا مگر وہ کہ دسول الی العلمین ہوتمام جہانوں کواس کی رسالت عام ہواور وہ نہیں مگر دسول اللہ تعالی علیہ وسلم ۔ خود حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں (الی ) میں تمام جہان کی طرف جیجا گیا۔ اھ۔

ایک ش کی جودضاحت ہود،ی ہے وہ کسی طرح محتاج بیاں نہیں جس سے بیامرایک حقیقت ثابتہ بن کرسا منے آ جا تا ہے کہ آ پ کی پیش کردہ عبارت کانفی نبوت سے پچھطا قہنیں ۔ و الحمد اللہ علی ذلك۔

ما معت فير 11 (عبارت بهارشريعت جمله مدارج ولايت طے كر يجتم بوغيره) سے قلي: حضرت مولانا محد امجد على صاحب رقم طراز بين: "نبوت سي نبيس كد آ دمى عبادت ورياضت ك ذريع سے حاصل كر سك بلكه محض عطائے اللي ہے جسے حيا ہتا ہے اين فضل سے ديتا ہے ہاں ديتا اى كو ہے جسے اس منصب عظيم كے قابل بناتا ہے جوقبل حصول نبوت تمام اخلاق رزيله سے پاك اور تمام اخلاق فاضله سے مزين ہوكر جمله مدارج ولايت طے كر يجتم ہے الخ - (بهار شريعت خصد اصف محد الفاق فاصله الفاق فاصله ملاحظہ ہو۔ (تحقيقات صفح ۲۳۳ )۔

عبارت کامنہ وم صرف اتنا ہے کہ اندیا علیہ م السلام شروع ہی سے ہیں نہایت درجہ مقرب بارگاہ ہوتے ہیں۔ یذہیں کہ جب ان پروٹی جلی یاوٹی ملکی کا آغاز ہوتا ہے اسی وقت سے ان کو یہ مقام قرب بھی ملنا اور آپ ک روحانیت کا سلسلہ شروع ہوتا ہے اور پہلے وہ عام آ دمیوں کی طرح ہوتے ہیں پھر چونکہ یہ مدارج روح کے اوصاف ہیں نیز اندیا علیہ م السلام کے میداوصاف حمیدہ ان کو بغیر کسی محامدہ اور ریاضت کے حاصل ہوتے ہیں۔ نیز ہی کہ کسی کے نبی ہونے کا فیصلہ نے سرے سے اس دنیا میں نہیں کیا جاتا بلکہ جن جن کو یہ دولت عطا فر مانا تھی اسی جہان میں ان کی نہ صرف تعیین کر دی گئی بلکہ اس کا اظہار بھی کر دیا گیا اور ان سے میثاق نبوت بھی اس جہان میں لیا گیا۔ تفصیل کے لیے ملاحظ ہو (تندیہات باب نبر ۸۔ نیز النفاء جلدا صفہ ۸۵)۔ تو ہناءً علیہ پیش نظر عبارت اسی پر محمول ہے کہ خدا کا نہی روحانی طور پر ان صفات سے میٹاق نبوت بھی اس

متصف ہوتا ہے۔ بالفاظ دیگر نبی بن کرآتا ہے آ کرنہیں بنآاور بیہ منصب ہر کہ ومہ کے لیے نہیں خدا کی خاص منتخب محبوب ہستیوں کے لیئے ہے۔ یہی وجہ ہے صاحب بہار شریعت نے مٰدکورہ تفصیل لکھنے کے بعد لکھا ہے اللہ اعلے۔ حیث یہ حعل رسالتہ ۔ذلك فضل اللہ یؤتیہ من یشاء اللہ ذو الفضل العظیم ۔ملاحظہ ہو(بہار شریعت جلد وحصہ اوّل صفحہ الطبح مکتبہ اسلامیہ لاہور)۔

الغرض عبارت سےانبیا علیہم السلام کی ذوات قدسیہ سے قبل اعلان نبوت' نبی ہونے کی نفی کر نامقصود نہیں جس کی ایک دلیل بیہ ہے کہ اسی بہارِشریعت کے اسی جلداسی حصہ اسی بحث میں بیچھی ککھا ہے جس کا خلاصہ

یہ ہے کہ نبی کامعصوم ہونا ضروری ہے نیز یہ کہ بیعصمت جیسے بعداز ظہور نبوت لازم ہے اسی طرح قبل از ظہور نبوت بھی لازم ہے اور بیمجموعی طور پر اہل سنت کا اجماعی امر ہے نیز بیہ کہ عصمت خاصّہ 'نبوت ہے۔ ملاحظہ ہو (صفحہ ۱)۔

پس جب عصمت خاصّہ ُنبوت ہے جب کہ بیڑھی اپنی جگہ پر مبر <sup>م</sup>ن ہے کہ عصمت دلیل نبوت ہے جس کی کمل بحث باب ہشتم میں گز رچکی ہے اور خصوصیت کے ساتھ معترض کے استاذ ویشخ حضرت محدّ ث اعظم کی قلمی تحریر سے ثابت کیا جا چکا ہی کہ عصمت 'نبی ہونے کی دلیل ہے۔

تو بیاس امر کی دلیل ہوا کہ ہر نبی اعلان نبوت سے پہلے بھی نبی ہوتا ہےاور میحض الفاظ کا چکر نہیں بلکہ امام ابوشکور سالمی رحمۃ اللہ علیہ نے تمہید میں اس کی تصریح فرما دی ہے ملاحظہ ہو (صفحہ ۲'۲۵'۲۱ )۔

علاوہ ازیں مصنف تحقیقات پیش کردہ عبارت کو خصوصیت کے ساتھ حضور سیّد عالم ﷺ سے نفی نبوت کے ثابت کرنے کے لیے لائے ہیں جس میں وہ اس لیے بھی ناکام ہیں کہ بہار شریعت میں اسی بحث میں حضور کے قدم ودوام نبوت کی تصریح موجود ہے پس پیش کردہ عبارت کا اطلاق آپ پر قطعاً نہیں ہو سکتا۔ چنانچہ بحث ہٰذا کے اداخر میں لکھا ہے:

<sup>در</sup> سبب سے پہلے مرتبہ نبوت حضور کو ملا۔ روز میثاق تمام ابنیاء سے حضور پرایمان لانے اور حضور کی نفرت کرنے کا عہدلیا گیا اور اسی شرط پر بید منصب اعظم ان کو دیا گیا۔ حضور نبی الانبیاء ہیں اور تمام ابنیاء حضور کے امّتی ۔ سب نے اپنے عہد کریم میں حضور کی نیابت میں کام کیا بلفظہ ۔ ملاحظہ ہو (صفہ 11)۔ عبارت ہذا حضور کے قدم نبوت میں نص صرح ہوا ور آپ کے دوام وقد م نبوت میں بھی کیونکہ حضور جب نبی الانبیاء ہیں اور سب انبیاء آپ کے امتی ہو کر اپنے دور میں آپ کی نیابت میں کام کرنے والے تو سے اس کو مستلزم ہے کہ آپ جب سے نبی سے نبی جن حاری بحث میں سی کی کھا ہے کہ دور میں تو ال حمد اللہ ہوت میں کی کہ حضور مزید دلیل سب میں ہے کہ اسی بہا پر شریعت میں جاری بحث میں سر میں کی کھا ہے کہ '' جو شخص نبی سے نبوت کا زوال

> Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

جائز جانے کافر ہے' ۔ملاحظہ ہو(صفحہ ۱)۔

**م امت فیز 11** (عبارت بها *ی*شریعت قبل نبوت ار باص کے الفاظ )**سے چاپ**: <sup>•</sup> مزید فرماتے ہیں: نبی علیہ السلام سے جوبات خلاف عادت ہو**ب**ل نبوت خلاہر ہواس کا ار ہاص کہتے ہیں اور ولی سے جوالیمی صادر ہواس کو کرامت کہتے ہیں الخ۔ (بہارِشریعت حصہادّل صفحہ۳۳۔ کذافی الشفاءُ جلدا ُ صفحہ ۵۸) کی محققتین زمان اور مجتہدان عصران حضرات کو بھی گستاخ اور بےادب تھہرا نیں گے یا وہ ہدیداور تحفہ صرف اور صرف محمد انثرف سیالوی کے لیے ہے؟ ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۲۴۳)۔ الچلب: '' وہ ہدیہ صرف اور صرف جناب موصوف کے لیۓ ہی ہے'' کیونکہ بہ ہئیت کذائیہ حضور کی نبوت کے متعلق ان کا نظریہ معروفہ انہی کے خواص سے ہے جس میں اہل سڈت کے علماء دائمہ شان میں ہے کوئی بھی ان کا سلف نہیں ہے ورنہ وہ بتائیں کہ اسلاف اہل سنّت میں سے کس کا بیعقیدہ تھا کہ حضور عالم ارواح میں تو بالفعل نبی تھے کیکن بعد کے ادوار میں خصوصیت کے ساتھ ولا دت باسعادت کے بعد چالیس سال کی عمر شریف تک آپ کی وہ نبوت غیر مؤ ٹر یا تعطل کا شکار ہوگئی اور آپ بالقو ۃ <sup>ن</sup>بی بن گئے۔پھرچالیس سال کے بعد بالفعل نبی بنے؟ بیہ نوا تو جروا ۔ بیہ نوا تو جروا ۔ بیہ نوا تو جرواا ٹہی پیش کردہ عبارت؟ اس میں''قبل نبوت'' کے الفاظ میں نبوت سے مرادنفس نبوت نہیں بلکہ بعثت اور دحی جلی مراد ہے جب کہ ہم بھی یہی کہتے ہیں کہ آپ ﷺ پر وحی جلی کا آ غاز حیالیس سال کی عمر میں ہوااور آ پ کی بعثت بھی اسی عمر شریف میں ہو کی جب کہ بعثت 'نفس نبوت کے منافی نہیں جس کی کمل تفصیل رد مغالطہ نمبر 19میں ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔

اسی طرح ''ار ہاص'' بھی فنی نبوت کی دلیل نہیں بلکہ ثبوت کی دلیل ہے جس کی مکمل با حوالہ تفصیل ردّ مغالطہ نمبر ۲۷ نیز عبارت شرح المواقف کے جواب میں موجود ہے بلکہ یہ عبارت مصنف تحقیقات کے خلاف بھی ہے کیونکہ اس میں ار ہاص اور کرامت کا دوالگ چیزیں ہونا لکھا ہے اور یہ بھی کہ کرامت ولی سے اور ار ہاص نبی سے متعلق ہے۔ بالفاظ دیگر اس سے یہ صراحة ثابت ہور ہاہے کہ ولی اور قبل اعلان نبوت بھی ذات نبی دونوں علیحہ ہ علیحہ ہ حقیقتیں ہیں ایک نہیں ۔ پس اس عبارت سے بھی موصوف کو کچھ حاصل نہ ہوا۔

ر ہا'' کذافی الشفاءٔ جلدا'صفحہ ۵۸'' (جس کا مطلب ہیہ ہے کہ بیہ بحث الشفاء شریف کے مذکورہ جلد کے مذکورہ صفحہ پریقی ہے )؟ تو ہمیں اس میں اس کا نام ونشان نہیں ملا۔عبارت دکھا 'تیں اور جواب پا 'تیں۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

م المت في الأول شخ تيجانى لَمُ يَزَلُ مِنَ أَكَابِرِ الْعَادِفِيُنَ ) سَكَابٍ: اس سلسلہ میں مزید عبارت جو پیش کی جاسکتی ہےاور جسے مصنف تحقیقات نے پیش نہیں کیا' وہ حضرت شیخ ابوالعباس تيجانى رحمة اللدتعالى عليه كابية ول بھى ہے: ''وقد كان صلى الله عبليه وسبلہ قبل النبوة من حين خروجه من بطن امه لم يزل من اكابر العارفين ''ل**ين قبل از ثبوت اپني والده ماجده ك**يطن ياك ے پیدا ہونے کے وقت بھی آ ب الله اکا برعار فین سے تھے۔ملاحظہ بو (جواہر البحار جلد ۳ صفحة ۵ طبع معر)۔ **الل:** کیکن بیج مصنف تحقیقات (وامثالہ) کو کچھ مفی*ز نہیں کیونکہ نبی* اللہ عارف باللہ ہونے کے منافی نہیں آپﷺ کاارشاد ہے 'انیا اعبلہ کم باللہ واحشیا کم به ''یعنی میں اللہ تعالٰی کی ذات وصفات کے متعلق علم دعر فان اورا خلاص وتقویٰ میں تم سب سے بڑ ھ کر ہوں ۔ (صحیح بخاری)۔ جب کہ نبوت سے مراد یہاں نفس نبوت نہیں بلکہ بعثت ہے نیز جب کہ حضرت شخ تبھی حضور کے قدم وددام نبوت کے قائل ہیں خودان کے اسی رسالہ میں جگہ جگہ اس کی تصریحات موجود ہیں خصوصیت کے ساتھ حدیث کنت نبیاالخ سے استدلال بھی موجود ہے۔ملاحظہ ہو (جواہرالہجا رُجلد ۳ مفحہ ۵۳ دغیرہ)۔ ہاں وہ بیفر ماتے میں کہ حضور کی اس (تحدیث بنیٹؓ الخ والی ) نبوّ ت کو حضور کی ذات اقد س میں جالیس سال کی عمر شریف تک بایں معنی متنتر کردیا گیا کہ اس کی طرف آپ کی توجہ نہیں جانے دی گئی جس میں بے شارعکمتیں تھی جوان کی تحقیق ہے جس سے نبوت کی بمعنی حقیقی موجود ہونے کی نفی سہر حال نہیں ہوتی اور وہ مصنف تحقیقات کے اختر اعی نظریہ سے قطعاً مختلف ہے کیونکہ موصوف اس کے غیر مؤثّر اور بالقوۃ بن جانے کے قائل ہیں جب کہ حضرت شخ ہمیشہ ہمیشہ اس کے فیضان کے جاری وساری رہنے کے معتقد ہیں جس کی مکمل تفصیل باب ہشتم کے اواخر میں نبوت حضرت سید ناعیسٰی الظیلا کے مباحث میں دیکھی جاسکتی ب\_\_والله الحمد\_

**م امت قبر 16** (عبارت استاذ العلماءعلامه فیضی رحمة اللَّدعلیه والا دت سے نبوت ملنے تک اکابر عارفین سے :**\_!&**@(*@* 

''حضرت علامہ منظور احمد فیضی اپنی کتاب مقام رسول میں ارشاد فرماتے ہیں :'' نبی پاک ﷺ ولا دت کے وقت سے لے کر نبوت ملنے تک اکابر عارفین کاملین میں سے تھے (مقام رسول صفحہ ۱۳۴۱)''ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۴۵۲ از ابن مصنف)۔

الجواب: ابن مصنف نے اس مقام پرکٹی کارنا مے سرانجام دیتے ہیں چنانچ حضرت استاذ العلماءر حمة اللّہ علیہ نے بیہاں اپنی رائے کے طور پر پچھنہیں لکھا جب کہ موصوف نے اسے آپ کا قول بنا کر پیش کیا ہے جسیا کہ 'ارشاد فرماتے ہیں' کے الفاظ سے خلا ہر ہے۔

- آپ نے عبارت نقل فرمائی ہے جس کا موصوف نے اشارہ تک نہیں دیا
- وہ عبارت عربی میں ہے جس کا حضرت نے اردو میں ترجمہ فرمایا ہے۔ جس میں موصوف نے محض اپنی مطلب برآ ری کی غرض سے کانٹ چھانٹ کر کے اسے پیش کیا ہے۔

عربيعبارت الطرح ب: "وقد كان الله قبل النبوة من حين خروجه من بطن امه لم ينزل من الما الم الم الم ينزل من العارفين ولم يطرأ عليه حجاب البشرية الحائل بينه و بين مطالعة الحضرة الالهيية القدسية".

حضرت نے اس کا ترجمہ اس طرح فر مایا ہے: '' حضور قبل از نبوت والدہ ماجدہ کیطن مقدس سے ظاہر ہونے کے وقت سے اکابرین عارفین سے تھے۔ اور آپ پر حجاب بشریت کا طاری ہونا حضرت الوہیت کے مطالعہ سے مان نہیں ہوا''۔ملاحظ ہو(مقام رسول ﷺ صفحہ ۲۳ طبع 'احد پور شرقیہ )

معترض ابن معترض نے''<sup>وق</sup>بل از نبوت'' کے الفاظ کو''نبوت ملنے تک' کے الفاظ سے بدل دیا ہے جب کہ ان دونوں میں زمین د آسان سے بھی زیادہ فرق ہے۔''<sup>ق</sup>بل از نبوت' کے لفظوں دالے الفاظ عبارت کو لے لیا گیا ہے''نبوت' کا ترجمہ نہیں کیا گیا جس سے مراد بعثت اور دحی جلی ہے۔ جب کہ''نبوت ملنے تک' کے الفاظ میں نفس نبوت مراد ہے۔الغرض حضرت کے کیے گئے ترجمہ میں پیلفظ نہیں تھے جنہ میں موصوف نے از خود شامل کر کے ملادٹ کا ریکارڈ قائم کیا ہے۔

حضرت نے اس کا ترجمہ اس طرح فرمایا ہے: '' حضور قبل از نبوت والدہ ماجدہ کیلن مقدس سے ظاہر ہونے کے دفت سے اکابرین عارفین سے تھے۔اور آپ پر تجاب بشریت کا طاری ہونا حضرت الوہیت کے مطالعہ سے مالغ نہیں ہوا'' ۔ ملاحظ ہو( مقام رسول ﷺ صفحہ ۲۳ طبع ) معترض این معترض نے '' قبل از نبوت' کے الفاظ کو'' نبوت ملنے تک' کے الفاظ سے بدل دیا ہے جب کہ ان دونوں میں زمین و آسمان سے بھی زیادہ فرق ہے۔ '' قبل از نبوت' کے لفظوں کو حضرت کے کیئے گئے ترجمہ میں الفاظ عبارت سے لے لیا گیا ہے لیکن '' نبوت' کا ترجمہ نہیں کیا گیا جس سے مراد بعثت اور و تی جلی ہیں الفاظ عبارت سے لے لیا گیا ہے الیکن '' نبوت' کا ترجمہ نہیں کیا گیا جس سے مراد بعثت اور و تی جلی ہیں الفاظ عبارت سے لیا گیا ہے معرف میں دخترض کے کیئے ترجمہ میں بیا فظ نہیں موصوف نے از خود شامل کر کے ملاوٹ کرنے کاریکارڈ قائم کہا ہے۔

- نیزید کہ ولادت باسعادت سے چالیس سال کی عمر شریف تک فنی نبوت آپ کا عقیدہ نہیں بلکہ آپ حضور کے قدم ودوام نبوت کے بڑی شدومد سے قائل تھے۔جس پر آپ کی بے شار تقریریں اور تحریریں شاہد عدل ہیں۔

آپ کاایک خطاب لا جواب انجمن ضیاء طیبہ کراچی کے زیرا ہتما م شائع ہوا ہے جس کا بنیا دی نقط جس پرآپ نے سب سے زیادہ زور دیا ہے' یہی ہے کہ حضور نبی پہلے سے ہیں چالیس سال کے بعد نبی بین بلکہ اپنے نبی ہونے کا بحکم اللی اعلان واظہار فر مایا جس کے اقتباسات تنبیہات جلداوّل باب نمبر ۲ میں پیش کیے جاچکے ہیں۔ بلکہ خود اپنی پیش نظر اس کتاب مقام رسول ﷺ میں حضور کے خصائص کا بیان بھی اسی سے شروع

فرمایا ہے کہ حضور بمعنی حقیقی اوّل الخلق ہیں نیز حضور کونیوت بھی سب ہے پہلے عطا کی گئی اور یہ نبوت پوری آ ب

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

وتاب کے ساتھ قائم رہی۔ یہاں تک کہ چالیس سال کی عمر شریف میں اس عالم میں اس کا ظہور ہوا جس پر آپ نے قر آن وحدیث کے دلائل اور اقوال ائمہ شان کا انبار لگا دیا اور ثابت فر مایا ہے کہ حدیث '' سحنت نبیا و آدم بین الروح و الحسد '' اپنے حقیقی معنی پر ہے۔ ملاحظہ ہو (صفحہ ۲۳۳۶ نصوصیت نبر ۲۰۱)۔ \* رہی لائی گئی عربی عبارت؟ تو وہ موصوف کے ہرگز مفید مطلب نہیں بلکہ ان کے خلاف ہے اور وہ حضرت شخ تیجانی کی وہی عبارت ہے جس کی تو جیہ ابھی پہلے عبارت نم بر ۲۱ کے زیر عنوان پیش کی جا چکی ہے جس کے اعادہ کی حاجت نہیں۔ اسے ادھر ہی ملاحظہ ہو کر لیا جائے۔ و الحمد ملڈ

**میامت قبر 11** (عبارت حضرت بندہ نواز گیسودراز ہرنبی کو پہلے ولایت اس کے بعد نبوت ملی ) **سیکلی**: حضرت بندہ نواز گیسودراز تحریر فرماتے ہیں: ''اولیاء میں ہے جن پر عنایت بے عایت ہوئی اور مقصود ہوا کہ ان سے دعوت خلق کا کا م لیا جائے تو انہیں نبوت کے مقام پر فائز فرمایا اور بیکام ان سے لیا۔ اسی اعتبار سے کہا جاتا ہے کہ مقام ولایت کی انتہا مقام نبوت کی ابتداء ہے''۔ (نوائد حضرت بندہ نواز 'صفحہ ۲۰۰۱)۔ مزید فرماتے ہیں: ''پس کوئی نبی ایسانہیں گز را کہ اوّل ولایت کے درجہ پر پوری طرح سرفراز نہ ہوا ہو۔ پہلے ولایت ملی ہے اس کے بعد نبوت کی دولت نصیب میں آئی ہے''۔ ملاحظہ ہو (تحقیقات 'صفحہ ۲۰۰۱)

الجامب: موّلہ کتاب فقیر کے پاس نہیں ہے کہیں سے دستیاب بھی نہیں ہوسکی اس لیے بعد از مطالعہ تبصرہ کا من محفوظ رکھتے ہوئے عرض ہے کہ اتن بات تواٹل ہے کہ وہ اردوزبان میں کھی ہوئی نہیں ہے۔معزض نے اس کا اردو ترجمہ پیش کیا ہے اصل عبارت نہیں لائے پس نہ معلوم انہوں نے اس میں کیا کیا گل کھلائے ہوں گے جب کہ ان کا مذہب بیہ ہے کہ اچھی نیت سے حسب ضرورت قطع وہریڈ کا نٹ چھانٹ کر لینے اور ہاتھ کی صفائی دکھانے میں پچھ مضا کہ نہیں ہے جس کی کئی مثالیں گزشتہ اوراق میں پیش کی جا چکی ہیں اور تازہ مثال

برتفذ برتسلیم اس ہے مقصود نبوت کی اہمیت اور اصحاب نبوت کی عظمت کو بیان کرنا ہے نیز یہ بتانا کہ انبیاء کرام علیہم السلام قبل از اظہار دظہور نبوت بھی مقرب بارگاہ ہوتے ہیں یہ نہیں کہ دحی جلی یا دحی ملکی کا سلسلہ شروع ہونے کے بعدان کی روحانیت کا سلسلہ شروع ہوتا ہے اور اس یقبل وہ عام آ دمیوں کی طرح ہوتے ہیں۔ ہناءً علیہ یہاں ''نبوت'' ہے مراد نفس نبوت نہیں بلکہ بعثت اور نزول دحی جلی وحی ملکی ہے کیونکہ حضرت

موصوف ( گیسودراز بندہ نواز السید محدین یوسف الحسن ) رحمۃ اللہ علیہ دوام نبوت کے قائل ہیں جس کی ایک دلیل ہے ہے کہ وہ حضرت شیخ نصیرالدین محمود چراغ دہلوی کے مرید وخلیفہ ہیں اور وہ حضرت سید نظام الدین اولیا محبوب الہی کے مرید وخلیفہ ہیں اور وہ شیخ الاسلام فرید الدین شیخ شکر قدس سرہ کے مرید وخلیفہ ہیں جب کہ حضرت شیخ شکر خصوصیت کے ساتھ تہمیدا بی الشکور السالمی کا درس دیتے اور اسے سبقاً پڑھاتے تھے جو آپ نے خصوصیت کے ساتھ حضرت محبوب الہی کو پڑھائی اور انہ ہیں اس کی سند عنایت فرمانے ہوئے اس کے تعاق مید اور

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کیسے و نعب الکتاب فی هذا الفن تمهید المهتدی ابی الشکور ''یعنی فن عقائد میں امام ابوشکور کی کتاب تمہید بہت عدہ ہے (مقدمة تهید مترجم اردؤ صفح ۲۰ ازعلام شرف صاحب علیہ الرحة)۔ اس حوالہ ہے کتاب مذکور حضرت بندہ نواز کے نز دیک بھی سند کا درجہ رکھتی تھی جب کہ اس میں جگہ جگہ پر تصریحات موجود ہیں کہ بی قبل از اعلان نبوت اور بچین کی عمر میں بھی ایسے ہی نبی ہوتا ہے جیسے اعلان نبوت کے بعد نیز جو بیدند مانے وہ کا فر ہے ملا حظہ ہو (صفح ۲۰ ان علام تا طع متر میں بھی ایسے ہی نبی ہوتا ہے جیسے اعلان نبوت اس معار تم میں بی فر از اعلان نبوت اور بچین کی عمر میں بھی ایسے ہی نبی ہوتا ہے جیسے اعلان نبوت کے بعد نیز جو بیدند مانے وہ کا فر ہے ملا حظہ ہو (صفح ۲۰ ان طاح ما میں بھی متر میں ہو کہ مردود شار ہو کی اس اگر بالفرض کولہ کتاب میں لفس نبوت کا انکار بھی کہ ما ہوتو وہ عبارت مدسوں ہو کر مردود شار ہو گی اصل معار تم ہی دشریف ہے کیونکہ ریہ کتاب اس سلسلہ عالیہ میں معروف ومتدوال ہے دیگر کتب خصوصاً ملفوظات طرز کی کتابوں میں ملاوٹیں ہیں جن کی کوئی گار نٹی نہیں ہے۔ تحقیقات کی بحث آپ بھی کی نبوت پاک کے بارے میں ہی بی میں میں قطان تیں معرف دھتان ہیں ہے دیں ہیں تی بی معان کی سند کا میں تکر کر کتب خصوصاً ملفوظات تحقیقات کی بحث آپ بھی کی نبوت پاک کے بارے میں ہے لیہ سی معرارت غیر متعلق ہو کی ہو گار محمد ملفہ خطان کر دول کی بی نہ کی کردہ عبارت رسول اللہ کی کی معروف دھتا ہیں ہیں ہو کر مردود شار ہو کی کار نہ کہ کہ کہ ہو گار ہیں ہیں ہیں جن کی کو کی گار کی نہیں ہے۔ معلی ذلک۔

**میامت قمیر کا** (عبارت امام رازی که جرنی کو پہلے ولایت پھرنیوت ملی ) **سے گاپ:** حضرت بندہ نواز سید محد گیسودراز رحمۃ اللہ علیہ کی گزشتہ عبارت کے پیش کرنے کے بعد ابن مصنف تحقیقات نے مزید ککھا ہے کہ: ''اسی طرح کا مضمون امام رازی نے تفسیر کمیر جلد پ ۲۵ زیر آیت ماکنیت تدری ماال کتاب و لا الایمان تحریفر مایا ہے۔ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ 100)۔

**الچلپ**: کبیرکی وه*عبارت بیتے*: ''الرابع ''الایمان''عبارۃ عن الاقرار بجمیع ما کلف اللہ تـعـالـی بـه وانـه قبـل الـنبوۃ ماکان عارفا بجمیع تکالیف اللہ تـعـالـی بـل انه کان عارفا باللہ تعالٰی''ملاحظہ ہو( کبیرُپ۲۵ جلد۲۲ صفحہ۱۹۱تحت *تیت ندا*ورہ)۔

الغرض عبارت كافلى نبوت سے كوئى تعلق نبيں اوراس كا خلاصة مفہوم صرف يہ ہے كما بت ماكنت تدرى ميں واردلفظ ايمان ' كے بار بي ميں مختلف اقوال ہيں۔ ايك قول يہ ہے كه اس سے مراداللہ تعالى كوه جمله احكام ہيں جواس نے اس دنيا ميں امت پر لا گوفر مانے تصحبن كى تفصيلات قرآن كے ذريعة آ كيں اوران كاتفصيلى علم قرآن كے نزول سے آپ كو حاصل ہوا جب كه اس وقت آ پ كوذات وصفات بارى تعالى كاقطعى طور پر تفصيلى علم حاصل تعاكم يونكه اس ميں علم كى بجائے عرفان كاما دہ استعمال كيا گيا ہے جب كہ ہم بھى اس كے قائل ہيں كه اس عالم ميں به بنيت كذا الميان احكام كاتف على علم آ پ سلام كور آ ن كے ذريعة آ كيں اوران تفسيل علم حاصل تعالى كونكه اس ميں علم كى بجائے عرفان كاما دہ استعمال كيا گيا ہے جب كہ ہم بھى اس كے مور پر تفصيلى علم حاصل تعالى يونكه اس ميں علم كى بجائے عرفان كاما دہ استعمال كيا گيا ہے جب كہ ہم بھى اس كے تفسيل ميں ميں اس ميں به بنيت كذا الميان احكام كاتف على علم آ پ من امر ان بن يز جب كه عارت كے الفاظ در قبل الديو ترب ميں نبوت سے مراد وحى جلى اور دى قرآن ہے ذريع عطافر مايا گيا۔ من امر نا '' نيز جب كه عارف اللہ ہونا نبوت كرمان نوت ہوں ہيں دول كا خلال او حين اليك رو حا من امر نا '' نيز جب كه عارف اللہ ہونا نبوت كرمان في ميں ميں ميں ہوں ميں مراد وحى جلى اور دى قرآن ہے كونكه زير من امر نا '' نيز جب كه عارف باللہ ہونا نبوت کرمان في ميں ميں ميں ميں ميں مراب كے در بيد ميں اليك رو حا ميں گر رى ہے۔

اس سب سے قطع نظرامام رازی رحمۃ اللّٰدعلية قبل ازاعلان نبوت حضور کے معنی حقیق نبی ہونے کے قائل ہیں۔شرح فقدا کبر صفحہ ۲ طبع کراچی نیز حضرت امام کی اپنی کتاب حدیقۃ الانوار المعروف جامع العلوم (میں علم التاریخ کی بحث) میں تصریحاً موجود ہے کہ آپ چالیس سال کی عمر شریف سے پہلے مقام نبوت میں بتھے اور جب آپ کی عمر چالیس برس ہوئی تو آپ کونیوت کے ظاہر کرنے کا تکم ہوا۔ و مللہ المحمد۔

اندامليم السلام كودنى كيف تحصرم جوازى دليل ياحتراش كاجواب

قائلین نبوت کی جانب سے قبل از اعلان نبوت اندبیاء علیہم السلام کو''صرف ول'' کہنے کے عدم جواز کی ایک دلیل میہ پیش کی گئی ہے کہ اولیاء (غیر اندبیاء) تبھی بھی واجب العصمة نہیں ہوتے جب کہ حضرات اندبیاء علیہم السلام اعلان نبوت سے قبل بھی واجب العصمة ہوتے ہیں جب کہ عصمت خاصّہ نبوت ہے تو وہ اس عرصہ میں بھی نبی ہوئے لہٰذاانہیں''صرف ولی'' کہنا درست نہیں ۔مصنف تحقیقات نے اس کواٹھانے کی کوشش کی ہے بلکہ اس پرایڑی چوٹی کاز ورصرف کیا ہے گر پچھکا میا بی حاصل نہیں کر سیکے۔

ان کی تقریر کا خلاصہ جواب حسب ذیل ہے: '' قابل فکر بات ہیہ ہے کہ اس عرصہ میں انبیاء کرام کو ولی نہ ماننا ادب واحتر ام ہوگا یا ان کی تو میں؟ دوسروں کو بے ادب گستاخ ثابت کرتے کرتے خود گستاخی کے مرتکب ہو گئے ۔ قر آن میں فرمایا ان او لیاء ہ الا المتقون ۔ تو ان سے ولا یت کی ففی کرنا کیونکر درست ہوگا؟ بلکہ ان کی ولایت اولیاء کی ولایت سے اقو کی ہوتی ہے جس طرح نبی عبد بھی ہوتا ہے مومن بھی۔ کیکن دوسرے عبا داور مونین کو ان کی عبد بت 'ایمان سے کیا برابری ہو سکتی ہے۔

یدا مرطحوظ رکھنا ضروری ہے کہ نبوت وہ بی اورولایت کسی ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ ان سے نبوت کے پہلے کے دورانیکو بے داغ' بے عیب بناتا ہے تا کہ اعلان نبوت کے بعد ان کے پہلے عرصہ سے کوئی ان پر اعتر اض اور تقید نہ کر سکے۔ جب اللہ تعالیٰ ان کے تقویٰ کا خود ضامن ہو گیا تو وہ واجب العصمة تھر بے تا کہ مقصد بعثت ماحقہ حاصل ہو سکے ۔ اس پس منظر میں ضروری تھا کہ انبیاء علیہم السلام منصب نبوت پر فائز ہونے ۔ قبل منصب ولایت پر فائز ہونے ضروری ہیں نہ یہ کہ سرے ۔ ولایت ۔ ہی محروم ہوں۔ نیز نبی کی ذات کا آغاز ولادت سے کفر وشرک اوراعمال سیند سے معصوم ہونا ضروری ہے جب کہ ولی کے لیے بیشر طنین ۔ الغرض انبیاء کی عصمت اور ان کی ولایت بھی اتو کی ارفع واعلیٰ ترین ہے جو کہ ان کی نبوت درسالت کا پیش خیمہ ہوتی ہے تو ان کی عصمت اور ان کی ولایت بھی اتو کی ارفع واعلیٰ ترین ہے جو کہ ان کی نبوت درسالت کا پیش خیمہ ہوتی ہے تو ان دونوں عصمت اور ان کی ولایت بھی اتو کی ارفع واعلیٰ ترین ہے جو کہ ان کی نبوت درسالت کا پیش خیمہ ہوتی ہے تو ان دونوں عصمت اور ان کی ولایت بھی اور نہ ہو اول ہوت ہو والایت سے بی خروم ہوں۔ نیز نبی کی ذات کا آ مزات مرا تب ضر وری ہے۔ گر فرق مرا تب نہ ہے کہ تر ہے جو کہ ان کی نبوت در سالت کا پیش خیمہ ہوتی ہے تو ان فرات مرا میں معلی ہوں میں نہ ہو کی زند لیتی ۔ حاصل میں کہ نبی کے لیے معصوم ہونا ضرور دی ہے جب اللہ نو ای کی جو تھی ہوتی ہوتی ہوتان ہوں ہو تو ان کی نبوت در سالت کا پیش خیمہ ہوتی ہے تو ان

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

سمجھ لینا کہ جب سے عصمت ثابت ہوگی تب سے نبوت ثابت ہوگی بالکل غلط بے بنیاد سوچ اور بدیمی البطلان خیال ہےاور دلایت نبوت اور ولایت اولیاءکوا یک جسیا سمجھنااورا نبیاء سے دلایت کی ففی کرنا بھی غلطاور بالکل ہے جودهاور مراباندسوت ب- فتأمل حق التأمّل' اصلخصاً بلفظه - ملاحظه ، و( تحقيقات صفح ٢٢٣ ٢٢٣ ) -الجاب: بحث انبیاء علیهم السلام کوولی مانے نہ مانے میں نہیں بلکہ 'صرف ولی'' مانے میں ہے یعنی الیمی ولایت ماننا جونبوت سے خالی ہو۔لہذا یہ موصوف کا خلط محث ہے۔ باقی تقریر کی بنیاداس پر ہے کہ نبی قبل از اعلان نبوت' نبی نہیں ہوتا جوموصوف کے کفظوں میں بالکل غلط بے بنیا ڈبی ہودہ اور گمراہانہ سوچ اورزندیقی ہے۔ بناءً عليهاس يرقائم كيا كيا استدلال محمى بديمي البطلان ب-موصوف کے انتہائی معتمد علیہ امام ابوالشکور سالمی کی نہایت درجہ متند کتاب تمہید شریف (عربی صفحہ ۲' ۲۷ 'اور ۲ ۲ مترجم ار دوصفحه ۴۵ 'اور ۱۷۲) سے اوائل بحث وغیر ہ میں متعد دمقامات پرحوالہ جات ہم پیش کر چکے ہیں کہ ہر نبی قبل از بلوغ اورقبل از اعلان نبوت ایسے ہی نہی ہوتا ہے جیسے بعد بلوغ اور بعداز اعلان نبوت ۔ جس کامنگریکا کافرہے۔ نیز بیرکہ'' قبل ازاعلان نبوت نبی کو دلی معصوم ماننا پیقشفہ کرامیہ کاعقیدہ ہے جن کے گمراہ ہونے میں کسی کواختلاف نہیں ۔لہذاقبل از اعلان نبوت اعلیٰ درجہ کا ولی اور معصوم کہنے سے معترض '' گمراہا نہ سوچ'' سے مير انہيں *ہوسکتے \_الحمد*للد**ت** ہر*طرح \_\_\_واضح ہو* چکا فمن شاء فليؤ من و من شاء فليكفر \_

بإب دواز دہم مغالطات ازاقوال كاردّبليغ

## قول حرمت مدين اكبر المست المكادلا

'' میں نے نبی پاک ﷺ کے مبعوث ہونے سے پہلے خواب دیکھا۔ (تحقیقات صفحہ ۲۳۶ بحوالہ ازالۃ الخفاءٔ جلدا'صفحہ ۲۴'ازاین عساکر)

الل : برتقد برتسلیم اس میں آپ الل کی بعثت کا ذکر ہے جورسالت کے مترادف ہے جب کہ رسول کا نبی ہونا لازم ہے جس پرائمہ شان کی تصریحات باب ہفتم میں پیش کی جا چکی ہیں۔ نیز بعثت کے منافئ نفسِ نبوت نہ ہونے کی تفصیل ردمغالطہ نمبر ۱۹ میں کردی گئی ہے۔

علاوہ ازیں حضرت صدیق اکبر کا اس سے مقصود بھی نفسِ نبوت کی گفی نہیں و من ادّعلی فعلیہ البیان نیز مصنف تحقیقات (صفحہ ۱۲ میں ) اس کی تصریح کر چکے ہیں کہ حضرت صدیق اعلان نبوت سے پہلے حضور کے نبی ہونے کے قائل تصفصیل کے لیے ملاحظہ ہورڈ مغالطہ نمبر ۲۱ ونمبر ۳۳۔

ع مدعی لا کھ پہ بھاری ہے گواہی تیری

قول حطرمت شير خداكرم اللدوجهد الكريم والمن حجاس رضى اللد منها مت الملك مقد

''اللد تعالیٰ نے اپنے نبی ﷺ کو مکہ میں تیراسال ٹھہرایا۔(متدرک حاکم' جلد ۲'صفحہ ۲۱ خد ۳'صفحہ ۳)۔امام حاکم اور ذہبی نے اس کوضیح کہا ہے۔ یہی معنیٰ لینا پڑے گا کہ نبوت کی حالت میں آپ مکہ میں تیرہ سال رہے۔ (تحقیقات صفحہ ۲۴۲)۔

**اول :** کیوں یہی معنی لینا پڑے گا جب کہ آپ کے پہلے سے نبی ہونے پرخود حضور کا فیصلہ موجود ہے۔ حضرت ابن عباس جس کے راویوں میں سے ہیں مفصل حوالہ باب دہم میں گز رچکاہے (یعنی تحت رد

مغالطة نمير ۳۴) ... مولائے مرتصٰی سے بھی نہ تو اس کے برخلاف ثابت ہے اور نہ ہی ان الفاظ کانفی کی غرض سے ہونا ان ے ثابت ہے۔ پھر' یہی معنی لینایڑ ہےگا'' کاعند میہتب درست ہو جب کہان الفاظ کا اس کے سوا کوئی معنی نہ ہو سکتا ہو۔ ہارےنز دیک (بر تفدیر شلیم )ان الفاظ کامعنی یہ ہے جب کہ صحیح بھی یہی ہے کہ بعث اورنز ول دحی جلی کے بعداللّہ تعالیٰ نے آپ کو مکۃ المکرّ مہ میں نیرہ سال کھہرایا۔اور یہ بار ہا گز رچکا ہے کہ بعثت ُنفس نبوت کے منافی نہیں بلکہ اس کے ثبوت کی دلیل ہے۔ پس اعلان نبوت سے قبل کے عرصہ کونبوت سے خال کہنا سرا سرتحکم اور سینہ زوری ہے۔ '' یہی معنی لینا پڑے' کے لفظ موصوف ایسے کہد ہے ہیں جیسے حدیث کسنت نبیا الخ پرایمان لاتے ہوئے آپ کے پہلے سے نبی ماننے سے موت آتی ہو۔ولا حول ولا قوۃ الا باللہ۔ ق ل حرمت اج المؤشين مدينة من مغالله كارلاً نبی پاک ﷺ کی نبوت کی ابتداء یے خوابوں سے ہوئی (بخاری سلم سیرت حلبیہ ) (تحقیقات صفحہ ۲۴۶ )۔ اقل: یہاں نبوت بمعنی بعثت ہے۔ معنی یہ میں کہ آپ ﷺ کی بعثت ہونے سے قبل آپ کو کثرت ے بیچ خواب آ <sub>گے</sub> ۔ پنہیں کہ پہلے بیچ خواب نہیں آ تے تھے کیونکہ خواب تو زندگی کا حصہ ہیں ۔ بيبهى مطلب نہيں كہاس سے قبل نفس نبوت حاصل نتھى كيونك ہيتاً ويل حديث نبوى تحست نبيا الخ

ے خلاف ہے۔ بلکہ بیچ خواب بذات خود دلیل نبوت ہیں تو اس سے موصوف کا بیکلیہ تو بقلم خود بے کار ہو گیا کہ چالیس سال سے پہلے نبوت ہوتی ہی نہیں۔ مکمل تفصیل بیان کی جاچکی ہے۔

ملاحظه موباب بمشتم نیز ردمغالط نمبر۲ ـ نیز باب نمبر ۷ دلیل نمبر ۱۹۲ ـ **قرل حشرمتا زید ان حاملت** شکست **مغالط کاملاً** 

ی، نبی پاک ﷺ کے منع فرمانے کے بعد میں نے بھی کسی بت کو ہاتھ نہیں لگایا شی کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کونبوت سے سرفراز فرمایا''۔( خصائص کبڑ ی' جلدا'صفحہ ۹ )اس اثر کوامام حاکم اور علامہ ذہبی نے مسلم کی شرط پرچیح قرار دیا۔( تحقیقات'صفحہ یہ 2017)۔ **اقل**: خصائص کبڑ ی شریف سے دیئے گئے صفحہ پر حضرت زید کے اصل الفاظ میہ ہیں: ''ف والہٰ دی

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اکر مه وانزل علیه الکتاب ما استلمت صنما حتی اکر مه الله بالذی اکر مه وانزل علیه ''ان میں کوئی لفظ نمیں ہے جس کا پیر جمہ ہو کہ''نبوت سے سرفراز فرمایا''۔ ان الفاظ کا صحیح معنی بیہ ہے کہ اس ذات کی قشم جس نے آپ ﷺ پر کتاب یعنی قرآن مجید کے نازل کرنے کا اعزاز بخشامیں نے اس کے بعد بھی بھی کسی بت کو نہ چھوا کیو نکہ 'انے زل علیہ ''کا جملہ 'الـذی اکر مه'' کی تفسیر کے طور پر واقع ہے یعنی عطف تفسیری ہے۔

بناءًعلیہ موصوف نے اس میں''نبوت سے سرفراز فر مایا کے لفظا پی طرف سے بڑھائے ہیں۔ کتاب کا حوالہ حضور کی رسالت کی دلیل ہے جو آپ کے پہلے سے نبی ہونے کی دلیل ہے کیونک رسالت کے لیۓ نبوت لازم ہے یعنی انسانوں میں سے جورسول ہوتا ہے وہ نبی بھی ہوتا ہے۔لہذا سے ہماری دلیل ہے معترض کی نہیں۔

مزیدید که اس حدیث میں بیجی مصرح ہے (جس کا معترض کوبھی افرار ہے) کہ آپ کے اپنے خاص متعلقین کو بنوں کی پوجا تو کجا ان کا احتر ام کرنے سے بھی قبل از اعلان نبوت بھی منع فر ماتے تھے۔لہٰذا اس سے معترض فریق کا یہ پرو پیگنڈہ کا فور ہوگا اور ھباء منٹور کہ آپ اس وقت نبی تھے تو کم از کم اپنے قریبی مصاحبین کوتو تبلیخ فر ماتے۔ و الحمد اللہ۔

## قول حترمت المزاجر المست فالعركاد لمذ

نبی پاک ﷺ کونبوت چالیس سمال کی عمر میں عطا ہوئی۔ (سیرت طبی جلدا)۔ (تحقیقات صفحہ ۲۴۷)۔ ا**قل :** حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما اردوسپیکنگ نہیں تتھ اور نہ ہی صاحب سیرت حلبیہ اردو زبان رکھتے تتھ بلکہ عربی تتھ جس سے طاہر ہے کہ معترض نے اصل عبارت پیش کرنے کی بجائے ازخود ترجمہ پیش کیا ہے جب کہ دہ کسی مسئلہ کو ثابت کرنے کے لیئے بچھ نہ کچھ نہک نیتی سے ملاوٹ کردینے کو بھی جرم نہیں سیچھتے۔ پس نہ معلوم اس میں انہوں نے کیا کیا گل کھلائے ہوں گے۔

بر تقدیر سلیم صحت اس میں بھی حضور کی بعثت کا بیان ہے جسے انہوں نے عطاء نبوت کے من مانے لفظوں سے بیان کیا ہے جیسا کہ قول زید ﷺ کوغلط رنگ دے کر پیش کیا ہے۔ جب کہ بعثت نفس نبوت کے منافی نہیں پس اس سے بھی انہیں پچھ فائدہ نہ ہوا۔

**اق ال حترمت جنم بن الجالب وحترمت الس وحترمت لمان مجاس** من الليخيم (بابرت بعثت ) **مسع فالط كمامة** ب ان سب کے جواب کے لیۓ پڑھیے ردّ مغالط نمبر ٩ امع مالہ د ماعلیہ۔ نیز باب ہشتم بحث مہر نبوت۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

## **قرل حرمة قبات من الجم ﷺ مصطاط کامق**نہ نبی پاک ﷺ کونبوت چالیس سال کی عمر میں عطا ہوئی ۔ (متدرک حاکم ٔ جلد۲'صفحہ ۲۱۷) (تحقیقات ٔ صفحہ ۲۳۷)۔

**اقل :**اس میں بھی حضور کی بعثت کاذ کرہے جونفس نبوت کے منافی نہیں بلکہا*س کے ثبوت کی دلیل ہے۔* حضرت قباث ﷺحد درجہ حضور کا ادب فرمانے والے ہیں وہ اتنا بھی برداشت نہیں فرماتے تھے کہ نفی شان نبوت کے لیۓ کوئی ہلکا سااشارہ بھی کرے پس فنی نبوت والا انداز وہ سوچ بھی نہیں سکتے چہ جائیکہ وہ کھل کر سیر کہہ سکیں کہ حضور نبوت سے معاذ اللہ خالی تھے۔

چنانچ حدیث شریف میں ہے کہ حفرت امیر المؤمنین عثمان کھ نے حضرت قبات سے پو چھا: انت اکبر ام رسول اللہ بھی جناب بڑے آپ ہیں یارسول اللہ بھی؟

جواب میں کہا: ''رسول اللہ ﷺ اکبر منی وانا اقدم منہ فی المیلاد '' پیدا تو میں پہلے ہوا تھا مگر بڑے رسول اللہ ﷺ ہیں۔ملاحظہ ہو (تر مَدیُ جلد ۲۰ صَحْہ ۲۰۲ طبع دیلی)۔ معہ

## قول ميدالله ين الي الحساء المست مغالط كمارت

''میں نے سرکا رالتک سے آپ کو نبوت ملنے سے پہلے خرید وفر وخت کا ایک معاملہ کیا۔ (ابودادُدَ خصائص کمزی اور دیگر کتب حدیث)۔ (تحقیقات صفحہ ۲۴۷)۔

> **اقرل**: ردایت کا کوئی لفظ ایسانہیں جس کامعنی ''نبوت ملنے سے پہلے' 'ہو۔ پس بیمعترض کا حضرت عبداللہ پر سخت افتر اہے۔

اس میں بھی وہی بعث کے الفاظ میں جن کا معنی موصوف نے بگاڑ کر پیش کیا ہے جن کے متعلق کئی بار گزرا ہے کہ وہ نفس نبوت کے منافی نہیں۔ آپ کے پورے الفاظ اس طرح ہیں: با یعت النبی تلظ قبل ان یبعث ببیع الح ۔ یعنی میں نے نبی تلظ کے مبعوث فرمائے جانے سے پہلے ایک نیچ کی (آگے بیہ ہے کہ آپ کا پچھ میرے ذمہ بقایا تھا میں نے عرض کی آپ یہاں رکیس میں انتظام کر کے آتا ہوں۔ پس میں چلا گیا جب کہ میرے ذہن سے بیاتر گیا کہ میں آپ کو ایک جگہ بٹھا کر آیا تھا۔ تیسرے دن مجھے یاد آیا تو آپ وہیں پر موجود تھے۔ آپ نے مجھے اتنا فر مایا کہ آپ نے مجھے مشقت میں ڈال دیا میں تین دن سے یہاں بیٹھا آپ کی انتظار کر ہا ہوں )۔ ملاحظہ ہو (الخصائص الکبر کی جلد اصفہ او بحوالہ اور اور ایس میں چال گیا جب کہ معلوم ہوا کہ معترض نے یہاں بھی ہا تھی مشقت میں ڈال دیا میں تین دن سے یہاں بیٹھا آپ کی معلوم ہوا کہ معترض نے یہاں بھی ہا تھی کے صفائی دکھائی ہے۔ و لا حول و لا قو ۃ لا بالللہ۔

**قوف**: حفرت کاپورانام''عبدالله بن الج الحمساءُ'' مگرمعترض نے''عبدالله اببی الحمساء '' لکھاہے۔ سبحان الله۔ **قرل ال مجاز لرطن**:

عن ابي عبدالرحمن كان رسول الله الله يدعو من اول ما نزلت عليه النبوة ثلث سنيـن مستخفيا الى ان امر ان يصدع بما جاء ه من عندالله وان يظهر الدعوة \_(الوفاء ابن الجوزي صفحا14)\_

نبی ﷺ آیناز نبوت میں تین سال تک خفیہ طور پرلوگوں کودعوت اسلام دیتے تھے خنی کہ پھر آپ کوکھل کردعوت دینے کا تھم دیا گیا۔ (ملتخصاً بلفظہ )ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۱۳۳)۔

**الآل**: اس میں بھی نبوۃ جمعنی دحی جلی ہے یعنی قر آن مجید جو کتاب الہی اور کلام مجحز ہونے کے حوالہ سے دلیل بعثت ورسالت ہے اور وہ پہلے سے نبی ہونے کا ہتین ثبوت ہے (جیسا کہ حضرت شعبی ﷺ کے قول کی توجیہ میں مذکورہے )۔

تومعنی مدہوا کہ آپ ﷺ بعث مبارکہ کے ادائل میں خفیہ دعوت اسلام دیتے تھے کیونکہ آپ کوظم ہی ایسے تھااور جب کھل کر تبلیخ کاظم ہوا تو ایوان کفر میں زلزلہ بر پاکر دیا اور پوری آب دتاب کے ساتھ میدان میں آگئے۔ بناء ً علیہ بی عبارت بھی ہماری ہی مؤید ہے معترض کی نہیں۔ جومعترض فریق کے اس طرح سے بھی خلاف ہے کہ دہ عدم اظہار کو تقیہ کے نام سے تعبیر کرتے ہیں جس کا وہ یہاں خود اقر ارکررہے ہیں۔ **قل حرمت شی مید** رحمۃ اللہ علیہ **سے خاللہ کا تا** 

 حالات جونبوت سے پہلے تھے صفات جو آپ کونبوت سے پہلے عطا ہوئیں۔(اثبات النبو قاصفیہ اازشر ۲ العقائد)۔(تحقیقات صفحہ ۲۵۷ / ۲۵۷)۔

**اقل :** یہاں نبوت سے مراد بعثت ورسالت ہے پس یہ ہمارےخلاف نہیں بلکہ عین مطابق ہے۔ (کہا مرّ مراراً) یفصیل ردّ مغالطہ نمبر ۱۹ و ۲**۶ میں** دیکھی جاسکتی ہے۔ مہم میلیغہ سی نہیں فرض ترجی زیار میں کہ میں تھی کہ طرف سی ترجی نہیں

 تبلیغ دین ہر نبی پر فرض ہے تقنیہ کوانبیاء پر جائز رکھنا زند یقیت کی طرف لے جاتا ہے۔ ( کمتوبات صفحہ ۸۰)۔ (تحقیقات صفحہ ۳۸۳)۔

. **اقرل**: تبلیخ کے لیے حکم ہونا بھی شرط ہے۔ حکم کے بغیر عدم تبلیخ کو تقیہ کا نام دینا بھی بے دینی اور فساد عقیدہ کی دلیل ہے۔

تحقیقات صفحہ ۱۳۳ پرخود بھی لکھ بچکے ہیں کہ جب تک حکم نہیں تھا تین سال تک خفیہ طور پر لوگوں کو دعوت اسلام دیتے رہے۔تو کیا مطلب کچھ عرصہ کے لیۓ تقیہ کوروار کھا گیا؟و لا حول و لاقوۃ الا باللہ۔ مزید تفصیل کے لیۓ ملاحظہ ہو۔(باب نہم ردّ مغالطہ نمبر) صفحہ ۱۱ نیز باب ہشتم میں مستقل عنوان کے حت اس کی بحث)۔

### قول علامة ومحى سي مقالط كارال

قيل اول مانزل للرسالة يايّهاالمدثّر وللنبوة اقراء باسم ربك \_(البرهان في علوم القرآن)\_(تحقيقات صفحا٣٩)\_

> **الول:** اس موضوع پر مفصل کلام کیا جاچکاہے۔ملاحظہ ہو(رڈمغالطہ نبر ۲۴)۔ **قول صحی** رضی اللہ تعالی **حدیث صفالط کا مل**انہ

عن المتسعب قال نزلت النبوة على النبى الله وهو ابن اربعين سنة طعمى جوكها كابرين تابعين سے ميں مروى ہے كه فبى الله پر نبوت اس وقت نازل ہوئى جب كه آپ چا ليس برس كے نفے۔ (در منورُ جد من صفى ۲۵ خصائص كمرى جلدا صفى ۲۵ بروايت احم يقوب ابن سعدد يہ قى الوف اء لاب الحوزی صفى ۲۶) ((تحقيقات صفى ۲۰۱۳ خصائص كمرى جلدا صفى ۲۵ بروايت احم يقوب ابن سعدد يہ قى الوف اء لاب الحوزی صفى ۲۶) ((تحقيقات صفى ۲۰۱۳ من ۲۵ من ۲۵ جلدا صفى ۲۵ بروايت احم يقوب ابن سعدد يہ قى الوف اء لاب الحوزی صفى ۲۷) ((تحقيقات صفى ۲۰۱۳ خصائص كمرى جلدا صفى ۲۵ بروايت احم يقوب ابن سعدد يہ قى الوف اء لاب الحوزی صفى ۲۷) ((تحقيقات صفى ۲۰۵۸ من ۲۵ من ۲۵ جلدا صفى ۲۵ من ۲۰ سراعلام النبلاء من من ۲۶ جلدا من من من ۲۵ من ۲۵ من يشخ محقق فرمات من ميں امام احمد رحمہ الله تعالى در تاريخ از منعى آ وردہ كه گفت فر و فرستادہ شد بر آخضرت الله تعون وحالا نكہ و ابن اربعين سنه بود۔ (مدارج النو ق جلد ۲ صفى ۲۷) ۔ امام احمد رحمة الله تعالى عليه نو اپن اربعين سنه بود۔ (مدارج النو ق جلد ۲ صفى ۲۷) ۔ بر نبوت چاليس سال كی عمر ميں نازل كى گئى۔ (تحقيقات صفى ۲۷) ۔ بر نبوت چاليس سال كی عمر ميں نازل كى گئى۔ (تحقيقات صفى تابعی یے ذکر كيا ہے کہ محبوب كريم الله بر بوت چاليس سال كی عمر ميں نازل كى گئى۔ (تحقيقات صفى تابعی یے ذکر كيا ہے کہ محبوب كريم الله نور تازل كى گئى اور ' فرستادہ شد نبوت ' سے مراد وہی جلی ليونی قرآن مجمد ہے جس كا قرينہ ' نازل ہوئى '، ' نازل كى گئى ' اور ' فرستادہ شد نبوت ' سے مراد وہی جلی ليونی قرآن محبد ہے جس كا قرينہ ' نازل ہوئى '،

مترادف ہیں۔

ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفحہ ۲۵۷'۲۵۲)۔ کمل با حوالہ تفصیل رڈ مغالطہ نمبر ۵۱ کے تحت دیکھی جاسکتی ہے۔ علاوہ ازیں حضرت شعبی ﷺ کا اس سے مقصود نفی نفس نبوت نہیں ہو سکتا کیونکہ وہ حضور کے قدم نبوت کے تخق سے قائل ہیں اور حدیث کنت نبیا الخ کے راویوں میں سے ہیں۔ مکمل با حوالہ تفصیل باب سوم میں حضور کے زمانہ میثاق کے ہیان کے تحت گز رچکی ہے۔ صلبی اللہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

عليه و آله و سلم. قرل علام المن حب رحمة الله عليه محال مكامة : يو چها گيا كه آب سومواركوروزه كيوں ركھتے بيں؟ فرمايا: ''فيه وله دت فيه انزل علىّ النبوة ''۔ (لطائف المعارف) - ثابت ہوا كه ميعلي ده نبوت ہے كه پېلى وى تو چاليس برس بعد نازل ہوئى اس سومواركوتو نازل نبيں ہوئى جس كو آپ بيدا ہوئے جب كه روح اقد س كو پہلے نبوت حاصل تقى۔ (تحقيقات صفيه ۲۸) ۔ قرآن مجيد ہے ۔ قرآن مجيد ہے ۔

ر ہامغترض کا بیکہنا کہ بیعلیحدہ نبوت ہے دہ نہیں جور دح اقدس کو پہلے حاصل تھی؟ تو ا**نڈل**: جب بی<sup>تس</sup>لیم ہے کہ روح مبارک کونبوت پہلے سے حاصل تھی جب کیفس نبوت کی حد تک فرق کی کوئی دلیل نہیں نیز اس نبوت کا انقطاع یا غیر مؤثر ہونا بھی ثابت نہیں تو خواہ مخواہ با تیں بنانے اور اس حقیقت سے انکار کرنے کی وجہ؟

ارواح والى نيو جيه القول بما لايرضى به قائله ب جوجر مظلم ب كيونكه علامة ابن رجب الى عالم ارواح والى نبوت كرحواله ب حضور كر پيدائش في مون كة كاكل بي - چنانچه اى لطائف المعارف ميں انہوں نے لکھا ب: انه صلى الله عليه و سلم ولد نبيا الخ -تفصيل كر ليے ملاحظہ مو (باب مفتم دليل نبر ٢١٥) -

ولحرم والمعظم عل رحمة التدعليه معالمكارات

جب تک نبی پاک ﷺ پروتی نہیں آئی تھی تو سب لوگ آپ کی تعریف کرتے تھے۔ جب اللہ تعالیٰ نے اپنی دوستی کی خلعت بہنائی اور آپ کو اپنی محبوبیت والے مقام پر فائز فرمایا تو سب لوگ آپ کے مخالف ہو گئے۔(کشف الحجوب صفحہ ۵۰)۔(تحقیقات صفحہ ۲۴۸)۔

**اقل :** برتقد ریشلیم یہاں وحی سے مراد وحی جلی ہے یعنی قرآن مجید۔جودلیل بعثت ورسالت ہے اور پہلے سے نبی ہونے کا ثبوت کیونکہ رسول بشر کا نبی ہونا ضروری ہے اور اس میں کیا شک ہے کہ کفار اس سے قبل حضور کوصادق دامین کہتے اور حضور کی صداقت کی قشمیں اٹھاتے تصلیکن جب آپ نے خودا پنی شان نبوت کو ظاہر کیا تو دہ مخالف ہو گئے جس سے ففس نبوت کی نفی ہر گرنہیں ثابت ہوتی۔

الثدتعالى كاارشاديج فبانهم لايكذبونك ولكن الظالمين بايات الله يححدو ن يعنى محبوب بير

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ظالم فی نفسہ آپ کی تکذیب نہیں کرتے انہیں آیات الہیدے چڑہے۔(الانعام)۔ اس آیت کے تحت بعض کتب تفسیر میں ابوجہل کا بعض دیگر کفار کے ساتھ ننہائی میں کیا گیا جو مکالمہ ہے وہ بھی اس مقام سے مناسبت رکھتا ہے۔ الغرض بیعبارت کسی طرح معترض کے مفید مد عانہیں ہماری مؤید ہے۔ مزید تفصیل کے لیۓ ملاحظہ ہورڈ مغالطہ نمبر ۲۵٬۱۴ باب نہم۔

## قلالام يدفى رحدالل معاللكارق

تنبی پاک الطّلطّلاً چالیس سال کے بعد نبوت کے منصب سے سرفرزا ہوئے۔ (خصائص کبری ٔ جلدا ٔ صفحہ ۹۴٬۹۴٬۹۴٬۹۴ نیز انقان ٔ جلدا ٔ صفحہ ۴۵)۔

**اقرل**: امام سیوطی رحمۃ اللہ علیہ بڑی تختی سے حضور کے قدم ودوام نبوت کے قائل ہیں جس کے لیے انہوں نے مستقل بحث سپر دقلم فرمائی اوراس موقف برامام اہل سنت تقی الدین سبکی رحمۃ اللہ علیہ کوعملاً سراہتے ہوئے ان سے رسالہ التعظیم والمنۃ کی بڑی عقیدت سے تلخیص پیش کی ہے۔

ملاً حظم مو (الخصائص الكبرئ جلدا صفح ۲٬۵٬۴۳ - باب خصوصية النبي ﷺ بكونه اول النبين في الخلق وتقدم نبوته واخذ الميثاق عليه) -

پس انہیں معاذ اللہ اس کا منگر ظاہر کرنا حیکتے سورج کے انکار کے مترادف ہے۔ حضرت نے الخصائص کے دیئے گئے صفحات پراحادیث بعثت نقل فر مائی ہیں جو پہلے سے نبی ہونے کی دلیل ہیں۔پس انہیں اپنا مؤید کہناتحکم اور سینہ زوری ہے۔ اسی طرح الا نقان کے پیش کر دہ صفحہ پر بعثت ورسالت نیز نزول وتی جلی کا ذکر ہے جو موصوف کی

ا کی سرت الالفان نے پیل کردہ کھہ پر جسٹ ورسامت پیر کروں وی بن کا د کر ہے بو تو شوف ک دلیل نہیں۔

نیزاس سے دوورق پہلے یعنی صفحه اسم پر کھا ہے: ''قبل ظهور نبو ته صلى الله عليه و سلم''۔ نیز کھا ہے: ''و ضعت النبو ة فى قلب محمد ﷺ و جاء جبريل بالر سالة ثم الوحى '' يعنى بي آپ ﷺ كى نبوت كے ظہور سے پہلے ہوا۔نبوت كو حضور كے قلب مبارك ميں ركھا گيا جبريل الك رسالت (حكم تبليغ) اور پھروى جلى لے كرآ ہے۔ ق**ل حنور قرم شام م**ي:

· · جبر يل التكيك ٢ رجب كو يغمبري لے كرا تے ' ۔ ( تحقيقات صفحه ٢٦٨ ، طبع اوّل بحواله غنية الطالبين ) ۔

نیز طبع دوم صفحہ ۳۹'۳۹ وفیرالضاً: غدیة الطالبین حضور نحوث پاک کی کتاب ہے: (میرزان الاعتدال ' لسان المیزان ' مکتوبات شیخ مجد دُنز هة الحواطر علی القادی )۔ بیرکتاب غوث پاک کی طرف مشہور ہے۔ (مطلع القمرین میں اعلیٰ حضرت)۔

الحل : "بيغيرى" فارى زبان كالفظ ہے جو بعث اوررسالت كا متبادل ہے اور پہلے سے نبى ہونے كا شروت (كسا مر عير مرد ) ـ جب كد صفور غوث اعظم ك سيد عالم ك قدم شان نبوت ك قائل بي كيونكه آپ امام الصوفياء اور قد وۃ العرفاء بيں جب كه صوفياء كرام اس پر منفق بيں نيز اس پر آپ كى تصريح بھى موجود ہے۔ تفصيل ك ليئ ملاحظہ ہو: (تنبيهات جلدا قل باب دوم طبع اوّل صفحہ ١٢ بحوالد سرالاسرار صفحة ١٢ صفحة ١٢ م رہا قضيہ غذية الطالبين؟ تو اس ك متعلق علماء وائم شان كى مخلف آ راء موجود بيں ان سب كا مال سے ہے كہ بر نفذ ريسليم ميركتا ب بعمورت موجودہ ہم حال محرف مبة ل اور مدسوس ہے جس كى كم موجود ہم

اس سے قطع نظر پیش کردہ الفاظ جب معترض کے دعویٰ سے پچھ مطابقت ہی نہیں رکھتے تو اس بحث سے انہیں کوئی فائدہ ہی نہیں ہے۔

پھر بیدیھی پرلطف بات ہے کہ غیر مقلدین جب اس کتاب کور فع یدین کے لیے پڑھتے ہیں تو ان لوگوں کا ساراز وراس پرصرف ہوتا ہے کہ اس کتاب کے حضور غوث اعظم کی تصنیف وتالیف ہونے کا کوئی ثبوت نہیں اوراب جب کہ خود کوضر ورت پڑی تو بے سوداس کے خلاف پر و پیگیٹر ہ شروع کر دیا ہے۔ یعنی پچھادھراور کچھادھر - نتیجہ صاف کہ نہ ادھر نہ ادھر۔ صرف''ضرورت ایجا دکی ماں ہے''۔

## قول حرمت أكبر مخالطكار

'''نبی وہ ہوتا ہے جنس پر فرشتہ وتی لے کر آئے اور وہ وتی احکام شرعیہ پر شتمتل ہو۔( فتوحات ٔ جلدا' صفحہ ۲۱۹٬۲۰۳)۔( تحقیقات ٔ صفحہ ۱۸٬۴٬۲۴۹)۔(جواہرالیحا رُصفحہ''صفحہ۲۳۳' جلدۓ صفحہ۳۱۹)۔

الول: اس كامفصل جواب بيل دياجا چكاب تفصيل ك ليئ ملاحظه مور (ردّمغالط نبر ١٥ باب نم) . قول المام مصاص رحمة الله عليه مصحفا المكاملة ...

نبیﷺ نبوت سے پہلےاور بعد بھی بتوں کی پوجا ہے معلوم بتھے۔(جلد اتحت والسر جسز ف اھسر )۔ (تحقیقات ۲۸۱ طبع ثانی)۔

الل : عصمت ، خاصّة نبوت ہونے کی بناء پر آپ ﷺ کے پہلے سے نبی ہونے کی دلیل ہے۔ جب

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

> که بر نقد برشلیم یہاں نبوت بمعنی بعثت ہے۔ دونوں پر تفصیلی بحث گز رچکی ہے۔ ملاحظہ ہو(باب<sup>ہش</sup>م' بحث عصمت دلیل نبوت۔ نیز باب نہم رڈ مغالطہ نمبر 19 وصفحہ ۲۷)۔

## **ول تكلّ** عليه الرحمة مصحفالط كاملان

حكى البيهقى ان مدة الرؤيا كانت ستة اشهر وعلى هذا فابتداء النبوة بالرؤيا وقع مـن شهـر مـولـده وهـو ربيـع الاول بـعـد اكـماله اربعين سنة وابتداء وحى اليقظه وقع في رمضان\_(فتخ البارئ جلدا صفح٢١).

لیعنی امام بیہیتی رحمہ اللہ تعالیٰ نے بیان فرمایا ہے کہ رؤیائے صالحہ کی مدت چوماہ تھی تو اندریں صورت نبوت کی ابتداءرویائے صادقہ کے ساتھ آپ کی ولادت مبارک والے مہینے یعنی رئیچ الاول میں ہوئی جب کہ آپ عمر شریف کے چالیس سال پورے کرچکے تھے اور بیداری میں وحی نبوت کی ابتداءرمضان المبارک میں ہوئی۔ (تحقیقات'صفحہ ۱۵۱۱'صفحہ ۱۵۵ صفحہ ۱۵۹طبع اوّل)۔

# قرل طامياكن بلال طامد يجى (استاذ صاحب مشكوة) وطامد كرمانى ست مخالط كامق

پہلے سیچ خواب دکھائے گئے پھر فرشتہ کو بیداری میں نازل فرما کر آپ کی نبوت کی بحیل فرمادی۔ (شرح صحیح بخاریٰ جلدا صفحہ ۲۳ طبی شرح مشکو ق<sup>ہ</sup> جلداا صفحہ ۲۳ کرمانی علی البخاریٰ جلدا صفحہ ۲۳ ا)۔ انٹر حصیح بخاریٰ جلدا صفحہ ۲۳ طبی شرح مشکو ق<sup>ہ</sup> جلداا صفحہ ۲۳ کرمانی علی البخاریٰ جلدا صفحہ ۲۳ ا)۔ اوّل اور '' بیداری میں نازل' فشم دوم ۔ جس بے '' نبوت کی بحیل فرمادی' کا مطلب داضح ہے کہ ددنوں قسموں کی دجی آپ پر ہوئی جس کی

نظیرا یت کریمہ کے بیالفاظ بھی بین 'و انزل اللہ علیك ال کتاب و الحکمة '' کتاب لینی قرآن مجیدوی جلی اور الحکمة یعنی حدیث نبوی وحی خفی۔ جب کہ حضور کے وہ خواب بذات خود دلیل نبوت ہیں یکمل تفصیل مستقل عنوان کے تحت باب ہشتم میں دیکھی جاسکتی ہے۔ الغرض عبارت بذاکانفس نبوت کی نفی سے کوئی تعلق ہی نہیں ہے پس اس سے موصوف کو کچھ حاصل

> نه موار. قول محصق رحمة الله عليه مصطالط كاملاً.

باب سوم در بدودتی وثبوت نبوت وظهوردعوت (مدارج النهوة فارئ جلد<sup>۲</sup>) صفحه ۳۰)۔ (تحقیقات صفحه ۱۷) ا**تول**: بدودتی سے مراد دحی خفی ثبوت نبوت میں نبوت سے مراد دتی جلی اور ظهور دعوت سے عمل تبلیخ ہے۔اس میں کوئی لفظ ایسانہیں جس کا می<sup>عن</sup>ی ہو کہ آپ ﷺ چالیس سال سے قبل نہی نہ تھے۔ نیز اوّلین کو مترادف بنایا جاسکتا ہے بناءً علیہ نبوت سے مراد درق جلی قرار پائے گی۔ ق**ول طامہ کمال الدین بن زر لکانی** علیہ الرحمۃ :

نبی بی سی کے لیے فارس کی آگ بچھ گئی حالانکہ ہزارسال سے مسلسل جل رہی تھی اور بھی بھی نہ بچھی تھی اور بیآ گ ولادت پاک کے موقع پر بچھی و ذلك قب ل السو حسی بین حو اربعین سنة اور بیدواقعه آپ پر دحی کے نزول سے چالیس سال قبل رونما ہوا۔ (تحقیقات صفحہ ۱۵۳٬۱۵۳؛ بحوالہ جواہرالبحا رُجلد ۲ من صفحہ ۱۲۱)۔

اللہ اور کام مجز ہونے کے ناطے سے دلیل اللہ اور کلام مجز ہونے کے ناطے سے دلیل ارسا اللہ اور کلام مجز ہونے کے ناطے سے دلیل رسالت ہے جب کہ وہ دلیل نبوت ہے .

نیز ولادت با سعادت کے موقع پر ہزارسال ہے دکمق آگ کا بچھ جانا حضور کا معجزہ ہے جب کہ بحجزہ نبی کا ہوتا ہے غیر نبی کانہیں۔ پس بیعبارت بھی ہر طرح سے ہمارے موقف کی دلیل ہے۔والحمد ملفہ۔ **قرل علامہ جنا کی سے مغالط کا ملا**نہ

O نبی کریم ﷺ کونبوت حیالیس برس کی عمر میں عطا ہوئی۔(نسیم الریاض ٔ جلد ۲٬ صفحہ ۴٬ جلد ۳٬ صفحہ ۳۸ )۔ (تحقیقات ٔ صفحہ ۲۵)۔

الل جلد المحد ۹۴ پرالاستیعاب لا بن عبدالبر کے حوالہ سے بیالفاظ میں: ''انزلت علیہ ﷺ النبو ، و هو ابن اربعین سنة ''۔ ہمار نز دیک اس مے مرادو حی جلی اور بعثت ہے جو ہمار ےخلاف نہیں۔

نیزاس کے ساتھ ہی لکھا ہے کہ شروع کے تین سال میں قر آن شریف نہیں اترا جسے یہ حضرات خود بھی تسلیم نہیں کرتے کیونکہ تحقیقات میں جگہ جگہ لکھ چکے ہیں کہ بعثت کے آغاز ہی میں سورہ اقراء شریف کی آیات اتری تھیں ۔علامہ خفاجی نے بھی اسے رڈ فرمایا ہے ۔ملاحظہ ہوصفحہ ۹۵۔ پس جسے دہ خود نہیں مانتے اسے ہم پڑھونسنا دنیا کی کس عدالت کا فیصلہ ہے؟ اسی طرح جلد چہارم کے دیئے گئے صفحات میں بھی حضور کی بعثت کا بیان ہے جونفس نبوت کے منافی نہیں۔

صفحہ ۴۵ تا ۴۸ لکھدیا ہے عبارت نہیں پیش کی ۔ پیش کرتے تو ہم بھی خدمت سرانجام دیتے۔ بعثت کا مطلب سیہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی کو نبی اوررسول بنادے۔اصل الفاظ اس طرح ہیں حتی من

علی بالبعثة و جعلنی نبیا رسول - (سیم الریاض جلد اصفح ۱۲ کذافی شرح القاری صفح ۱۱۳) - (شخصیات صفح ۳۸۳) القول: بید الفاظ حدیث شریف کے بیں - علامہ خفاجی کا قول نہیں پس موصوف کی بید عبارت انتہائی

مفتحکہ خیز ہے معنی بیہ بن رہا ہے کہ علامہ خفاجی نے حضور کی حدیث میں کیا ہی خوب فرمایا ہے۔ علامہ خفاجی کی اس عبارت پر مفصل بحث ردّ مغالطہ نمبر 19 کے تحت ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔ **قرل ام تاشق حاض** علیہ الرحمۃ **سے مغاللہ کارقد**نہ

O

واصطفاء ٥ له بالرسالة (شفاء جلد أصفح ٨٢) ـ ويبلغوا باصطفاء الله تعالى لهم بالنبو ة (شفاء جلدا صفح ٥٨) ـ نيز جلدا صفح ١٥٤/١٥٤ جلد ٢ صفح ٢٩٢ ٩٤ ١٥٢ (تحقيقات صفح ٢٢٢) ـ

**اقرل:** اس پر مفصل بحث ہوچکی ہے۔ملاحظہ ہوباب یاز دہم تحت ردّ مغالطہ نمبر ۳۷۔ **قرل جن برمالدین حسن بن عمر بن حبیب اعلی** رحمہ اللّٰد تعالیٰ:

"ولما اتبى جبر ئيسل بالرسالة المعظمة اليه جعل لايمر بحجر ولا شجر الاسلّم عليه "-جب جريل التَكَلَّا بَ كَ پاس رسالت معظّم كَ كَتَوْ آ بِجس پَقْم اوردرخت كَ پاس سے كَرَرتِ نَوْدِهِ آ بِكُوسلام چَيْن كَرتا تقا- (جواہراليحارُ جلد ٣ صفح ١٢٢ بحواله النجم الثاقب) - (تحقيقات صفحه ١٥٩) -

**اقل :** عبارت ہلزامیں رسالت پاک کا ذکر ہے جب کہ بحث نبوت میں ہے پس بی عبارت خارج از بحث ہے بناءً ممیں پچ<sub>ھ</sub>مضرا درانہیں پچ<sub>ھ</sub>مفیدنہیں۔

باقی درخت اور پھراس سے پہلے بھی یارسول اللہ کہ کر حضور کوسلام کرتے تھے جیسا کہ تی حسلم شریف میں آپ بی کا ارشاد ہے 'انسی لاعرف حسحرا بمکہ کان یسلم علی قبل ان ابعث ''مکۃ المکرّ مہ

میں ایک پھر ہے جسے میں اب بھی پہچانتا ہوں وہ میری بعثت سے پہلے مجھے سلام کیا کرتا تھا۔لہٰذا بیعبارت کس طرح سے موصوف کے مفید مدعانہیں۔

# قول مساحب أودالا بسارة ول المام شعراتى سي مغالط كارت

جب سرکارالطَّظَيْبَ کی عمر چالیس برت ہوئی تو اللَّد تعالٰی نے آپ کونبوت سے سرفرا زفر مایا (نورالابصارُ صفحہ ۲۴ کشف النمہ 'صفحہ ۲۲۵)۔ (تحقیقات'صفحہ ۲۴۹)۔

**الل :** برنقد برشلیم اس میں بھی بعثت مراد ہے نفس نبوت نہیں ۔ کشف الغمد کے اسی صفحہ پر ہے جب *عمر* شریف حیالیس برس ہوئی'' ار سلہ اللہ تعالٰی '' اللہ تعالٰی نے آپ کو بھیجا جو مانے فیہ میں صربح ہے۔ علاوہ ازیں امام شعرانی رحمۃ اللہ علیہ حضور کے قدم ودوام نبوت کے ختی سے قائل ہیں۔ ملاحظہ ہو(الیواقیت والجواہر'صفحہ ۲۵۵٬۲۵۹'۲۸۲٬طیع ہیروت )۔

تفصیل تنبیبهات باب <sup>مف</sup>تم میں بھی دیکھی جاسکتی ہے۔ اس سے انہیں نفس نبوت کا منگر تطہرا نا ان پر بہتان عظیم اورافتر اءشدید ہے۔ حضرین بابید میں میں میں میں میں میں میں ایک بیند ہوتا ہے۔ اس سے انہیں نفس نبوت کا منگر تطہرا نا ان پر

پھر جب حضور کا فیصلہ موجود ہے کہ نت نبیاً الخ تواصو لی طور پرصاحب نورالا بصار بھی اس کے پابند ہونے کے باعث اس کے قائل تھہرے جب کہ اس کے خلاف بھی دلیل نہیں ہے۔ **قرل انٹن الحاج الکی سے مغالط کا ملا**نہ

"عت عن نفسه بعد ماجاء ته النبوة "نبی کریم الله غنیقة آپ دیا بعداس کے که نبوت آپ کو حاصل ہوئی۔(المدخل از جواہرالیجار طدا صفی ۲۳۸)۔ الآل: بیجی موصوف کی دلیل نہیں کیونکہ اس میں 'المنبوق' سے مرادنفس نبوت نہیں بلکہ وحی جلی مراد ہے جس پر'' جاء ته'' کے لفظ قرینہ ہیں' ۔

زیادہ سے زیادہ اس سے میرثابت ہور ہاہے کہ بڑی عمر میں بھی اپنا عقیقہ کرنا درست ہے لہٰذا اگر موصوف کا عقیقہ نہیں کیا گیا تھا اور وہ کرنا چا ہیں تو کرلیں۔ **قول طلامہ تلم ری دولام جمالگی** رحمہما اللہ تعالیٰ:

لبث النبي الله فيهم قبل الوحى اربعين سنة (اللي) قال الصالحي اتفق العلماء على انه صلى الله عليه و سلم اقمام بالمدينة بعد الهجرة عشر سنين و بمكة قبل النبوة اربعين سنة '' غلاصه يمي كمعلاءاعلام كاس پراتفاق ب كمجوب خدائة نبوت مقبل چاليس سال مكم شريف ميں قيام پذير

رہے اور ہجرت کے بعد مدینہ پاک میں دس سال رہے (مظہری جلدہ صفحہ ۵۵)۔ متفق علیہ اورا جماعی امڑھکرانے کا نہ از روئے شرع کوئی جواز ہے اور نہ اخلاقی لحاظ سے۔ کتاب وسنت کی طرح اجماع امت بھی شرعی دلیل ہے۔ (ملخصاً بلفظہ )۔ (تحقیقات صفحہ ۱۴۸٬۱۴۷)۔

**اقل**: ان عبارات میں سن بعثت کا بیان ہے کیونکہ اس میں علاء کا اختلاف ہے کہ بعثت کے دفت مر شریف کتنی تھی۔ متفق علیہ اوراجہاعی کے لفظ اسی سن کے متعلق ہیں نفس نبوت حاصل ہونے کے بارے میں نہیں پس بیہ معترض کا صرح مغالطہ ہے۔

علاوہ ازیں الوحی سے مرادوحی جلی یعنی قر آن مجید ہے۔

نیز''بعث '' کےالفاظ سے بعثت سے مراد خلاہر ہے وہ ہے جو رسالت کے مترادف ہے جب کہ رسول بشر کا نبی ہونا ضروری ہے پس اس سے پہلے آپ ﷺ کا نبی ہونا اجماعی امر کٹم راجوموصوف کے لفظوں میں ایسے ہی شرعی دلیل ہے ایسے جیسے کتاب دسنت ۔جس کا منگر کافر دگمراہ ہوتا ہے۔

پس خدا کے کرنے سے معترض نے اقرار کرلیا کہ جو بعثت سے پہلے حضور کو نبی نہ مانے اس پر منگر اجماع کا حکم لا گوہوتا ہے۔

قول علامه جامى رحمة التدعليه مصحالط كاملان

''ہر نبی کونبوت چالیس سال کے بعد ہی ملتی ہے اورعیسٰی الطّفاظ نے پنگھوڑ ہے کے اندر چالیس سال کے بعد ملنے دالی نبوت کی خبر دی۔(نفدالیصوص صفحہ ۱۳۷)۔(تحقیقات صفحہ ۲۵)۔

**اقل :** یہاں نبوت سے مرادنفس نبوت نہیں بلکہ بعثت ہے پس اعتراض کا فورادر ہباءمنثور ہوگیا۔ اصل عبارت بھی پیش نہیں کی گئی لہذا مزید تبصرہ کاخق محفوظ کیا جاتا ہے۔ یہ ملکما سرمہ ای مہشتر سے رہنج ملک

اس پر کمل بحث باب ہشتم کے اواخر میں و جعلنی نبیا کی تحث میں نیز ردّ مغالطہ نمبر ۸ اے تحت دیکھی حاسکتی ہے۔

# مادية لخيراح اب الترآن مت مخالط كادلا

نی کریم کوچ لیس سال کے بعد نبوت عطاموئی۔ (تفیر اعراب القرآن جلد ۲۳ اصفی ۸۸ انتحت حتی اذا بلغ اللہ دہ )۔ (تحقیقات صفحہ ۲۷)

یں۔ **اول:**اس میں بھی (بر تقدیر شلیم ) بعثت کا بیان ہے۔مفصل بحث گز رچکی ہے۔ملاحظہ ہو۔ (باب دہم' رد مغالطہ نبر ۳۳)۔

قرل طلمتا بلحى رحمة اللدعليه : في المحرا: انه عليه السلام تحمل التشديدات والمحاهدات قبل النبوة وبعدها نبى الله ف نبوت ت پہلے اور بعد مجاہد ے اور ریاضتیں اختیار فرما کی ۔ فیری: الانبیاء علیهم السلام معصومون عن الکفر قبل النبوة و بعدها ۔ فیری: ''اقام النبی التَلَقَلَا يو خی اليه ثلثا و عشرين سنة ''۔ فیری: ''انما يفترق الحال قبل بلوغه الاربعین ''۔ (الحديقة الندي جلدا 'صفحه ۲۳۲ 'صفحه ۲۳۲ ' من ۔ (الحديقة الندي جلدا 'صفحه ۲۳۲ ' صفحه ۲۳۲ ' من ۲۰۰

معاذاللذ ہی نہ تصریف کی سی سے کسی عبارت کا یہ معنی یا مطلب اور مقصد نہیں کہ آپ کی چالیس سال سے قبل معاذاللذ ہی نہ تصریف کی سی سے کسی عبارت کا یہ معنی یا مطلب اور مقصد نہیں کہ آپ کی چالیس سال سے قبل کی ایک دلیل نقل کر دہ عبارت نمبر ۲ بھی ہے کیونکہ اس میں انہیا یا پی مہم السلام کی عصمت کا بیان ہے اور صراحت کے ساتھ مذکور ہے کہ دوق قبل از اعلان نبوت بھی معصوم ہوتے ہیں جب کہ عصمت خاصہ نبوت ہونے کی بنیاد پر دلیل نبوت ہے۔ پس بیدآپ کی کی از اعلان نبوت نبی ہونے کی دلیل ہے۔ افعل کر دہ اسی عبارت میں حضرت کا بیڈر مان بھی لکھا ہے کہ ہم نے اسے اپنی کتاب المطالب الوفیہ میں پوری شرح و دسط سے بیان کیا ہے۔ علاوہ از یں حضرت نے امام سبکی رحمۃ اللہ علیہ کا مسئلہ نبوت سے متعلق کلام استناداً نقل فر ما کر اس پر ماد حظہ ہو (الحدیقۃ الند یا دینے ہیں)۔ ماد حظہ ہو (الحدیقۃ الند یا دینے ہیں)۔

نيز صفحه ۲۹ برلکھا ہے: ''لان المتصف بالنبو ة و الايمان الروح ''جوآپ ﷺ کے پيدائتی اور بالدوام نبی ہونے کی دلیل ہے۔ بناءً عليد آپ کو اس کا غير قائل ظاہر کرنا معترض فريق کا ان پر سخت افتر اء ہے۔ رہے ' قبسل السنبو۔ ة و بعدها '' کے الفاظ؟ تو ان میں نبو ة بمعنی بعثت ہے جوارسال کے معنی میں ہے۔ دلیل بیہ ہے کہ انہوں نے جاری بحث میں بیالفاظ بھی خود ہی استعال فرمائے ہیں۔ چنانچ صفحہ کر متن کے لفظ ہیں: ''بعد البعثة ''جس کا معنی آپ نے اس طرح کیا ہے: ''ای ارسالھم الی دعوة الحلق''۔

رہے بیالفاظ کہ اقسام النبی علیہ السلام یو خی الیہ الخ؟ توبیآ پ کے اپنے لفظ نہیں بلکہ علامہ خطابی کے ہیں۔ پھروہ بھی نفس نبوت کی نفی کی غرض سے نہیں بلکہ اس امر کی تفصیل میں ہیں کہ مؤمن کے خواب کو جونبوت کا چھیالیسواں حصہ کہا گیا ہے اس کی نوعیت کیا ہے۔ جب کہ ''یے و خسی الیہ '' کے الفاظ میں وتی جلی کا بیان ہے پس اس سے بید کہنا مقصود ہے کہ وتی جلی (قرآن مجید) کے زول کی کل مدت تیس برس ہے جس سے نفس نبوت کی نفی ثابت نہیں ہوتی۔ رہے انسا یہ فتر ق الے سال قبل بلو غہ الار بعین کے الفاظ؟ تو بیدام ملامہ بلکی رحمۃ اللہ علیہ کی

عبارت كاايك ظراب جسم موصوف فربكا لركف كياب - اصل اور پورى عبارت ال طرح ب: "انما يفتر ق الحال بين ما بعد و جود جسده على و بلوغه الاربعين و ما قبل ذالك بالنسبة الى المبعوث اليهم "الخ مفهوم صرف بير ب كتر قيق ك بعد بهم پر بيراز كطا كه حديث كنت نبياً الخ مين علم اللى مين آ پ على كانى بونا مرادنيين بلكه بمعنى حقيق نبى بونا مراد ب پس حضور زمانة قبل تخليق آ دم التك بعد ب بميشه اورسب ك نبى بين -لله ذاح اليس سال ك بعد آ پ كاظهور بوار

ملاحظه بهو(الحديقة النديدُ جلدا ُصفحه • ٣ ُطبع نوريد ضويدُلاً ل يور) ـ

### مارمعالممادى دحمة اللدعليه:

٥ "ماضل حين اعتزلكم وما تعبدون في صغره (الي) وما ينطق عن الهوئ الآن حيث
 ١ ارسل اليكم وجعل رسولا شاهداً عليكم "(تحتوما ينطق عن الهوئ).

٥ "فانه الشانتهاي وبلغ الغاية وصار نبيا كما صار بعض الانبياء نبيا يأتيه الوحى في نومه و على هيئته "\_(صفح ٢٣٨)\_

0 والنبي بعث عندالاربعين(تحت حتى اذابلغ اشده)\_ ما

O حضرت عیسی اور حضرت یخی علیهم السلام تو بچین میں مبعوث ہو گئے مگر نبی کریم ﷺ اور حضرت موسی الظلیٰ چالیس سال بعد مبعوث ہوئے۔ (تحت و اتیناہ الحکہ صبیا)۔

O ان المراد من الوزر والثقل الحيرة التي كانت له قبل البعثة (الى) وما كان يعرف كيف كان يطيع ربه فلما جاء ته النبوة والتكليف عرف انه كيف ينبغي له ان يطيع ربه (تحت الذي انقض ظهرك) ملاحظه و(تحققات صفي ٢٢٦).

**اول**: ان عبارات میں نبوت بمعنی دحی جلی ( نز ول قر آ ن مجمید ) اور بمعنی بعثت ہے جو بمعنی ارسال ہے

جونفس نبوت کے پہلے سے موجود ہونے کی دلیل ہے عدم وجود کی نہیں۔ جوخودان عبارات کے الفاظ''ار سل الیہ کم ''،' جساء تہ ''،' بعث ''اور' فبل البعنة '' سے بھی ظاہر ہے جن کا تر جمہ خود معترض نے ' مبعوث ہوئے' کے الفاظ سے کر کے اس کو تسلیم کر لیا ہے۔ علاوہ ازیں حضرت امام رازی رحمۃ اللہ علیہ حضور سید عالم بھی کے قدم ودوام نبوت (خصوصیت کے ساتھ چالیس سال کی عمر شریف سے قبل آپ کے نبی ہونے) کے قائل ہیں ۔تفصیل باب ہشتم میں مستفل عنوان کے تحت دیکھی جاسکتی ہے و المحمد مللہ علی ذلك۔

### قرل علامة الارحة الله عليه صحاله كارق

جبریل الظین سرکار بھی کے لیے وحی اور نبوت لے کرآئے بعثت سے پہلے جوخوارق خلاہر ہوئے وہ کرامات ہیں۔(مطالع المسرات صفحہ ۲۲۷)(تحقیقات صفحہ ۲۵)۔

**الل :** حصرت علامہ فاسی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ حضور کے قدم ودوام نبوت کے قائل ہیں اس لیۓ ان عبارات کونفس نبوت کی نفی کے معنیٰ میں لینا ایجاد بندہ ہے۔

آپ کی عبارت میں بر تقدر پر تسلیم وی سے مراد وی جلی ہے اور نبوت یہاں اس کا مترادف ہے جوظہور رسالت کے مفہوم کوادا کرتے ہیں کیونکہ قرآن 'کتاب اللہ اور کلام مجز ہونے کے حوالے سے دلیل رسالت ہے جب کہ بشری رسالت کے لیۓ نبوت لازم ہے یہاں کرامات (بر تقدر پسلیم) لغوبہ ہیں یعنی بمعنی تکریمات ۔ تفصیل رد مغالطہ نمبر ۲۷ نیز باب یاز دہم میں بھی ملاحظہ کی جاسکتی ہے نیز باب ہشتم بحث شق صدر



فلما نبئ رسول الله بللوهو ابن اربعین سنة الخ (تغییر قرطبی جلد ۲۱ صفح ۱۹۴۰ - روح المعانی جلد ۲۷) شخ زاده جلد ۸ تغییر مراغی جلد ۸ تغییر حیینی تفییر جلالین \_ زادالمسیر \_ بیضاوی - نیز حاشیة الشهاب جلد ۸ صفحه ۲۷ نیز تفییر الحداد ٔ جلد ۲ صفح ۲۳۲۲ -

جب نبی اللکونبی بنایا گیا جب کہ آپ چالیس سال کے تصالی ۔ ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ ۱۱ صفحہ ۱۱۹۱۱)۔ الال: عبارت ہذا میں نُبِّی تجمعنی بُعِثَ ہے جونفس نبوت کے منافی نہیں۔ تفصیل کے لیے دیکھیے باب ہشتم بحث عبارت روح المعانی۔ نیز باب نہم رد مغالطہ نمبر ۱۹۔

### قول طامسادودي:

''لما دنا مبعث رسول الله بالنبوة رسولا (الى)انتشر في الامم ان الله تعالى سيبعث نبيا في هذا الزمان''۔

O ولما جدا لامر بالنبوة و دنا وقتها حبب الله تعالى الى رسوله الحلاء بعد اربعين سنة من عمره " (جواہراليح رُجلدا صفحة ۱۰۳٬۱۰۳ علامة بها فى نے انہيں الامام الكبيروغيره كے القاب ديتے ہيں (ملحّصا) ( تحقيقات صفحه ۲۸۸٬۳۸۷ جب نبى بنائے جانے كازمانه مبارك قريب آيا تو تمام امتوں ميں اس بات كى تشہير ہوگئى كه اللہ اس وقت ميں ايك نبى مبعوث فرمانے والا ہے ) ۔

**الال**: مبعث <sup>ن</sup>بعث بمعنی رسالت اور نبوة بمعنی وحی جلی ہے جن میں سے کوئی بھی نفس نبوت کی نفی کی دلیل نہیں ۔تفصیل کے لیۓ ملاحظہ ہو باب نہم رد مغالطہ نمبر 19۔

''تمام امتوں میں تشہیر ہوگئی کہ' الخ اس امر کی دلیل ہے کہ حضور اس وقت صرف عنداللہ نہیں عندالناس بھی نبی تف جس کی مزید تفصیل باب باز دہم میں گز رچکی ہے۔ **قرل حاکم این کیر حلی الدیکر الکی درتشر کی**:

- فم جموا: اس امر پر پوری امت کے علاء متفق ہیں کہ نبی پاک الظفیٰ چالیس سال کی عمر میں مبعوث
   ہوئے (معرفة علوم الحدیث صفحہ ۲۰۱)۔
- جبرا: اس امر میں کسی کوبھی اختلاف نہیں ہے کہ نبی پاک ﷺ چالیس سال کی عمر میں مبعوث ہوئے۔(البدایہ دالنہایہ جلدا مفیرا)۔
  - **بمبرس**: نبی پاک علیہ الصلوۃ والسلام کونبوت چالیس برس کی عمر میں عطا ہوئی۔(ابوبکر ماکلی ۔حوالہ؟)۔
- فجر : ''علامہ زخشر ی رحمة اللہ عليہ لکھتے ہیں کوئی نبی بھی چالیس سال سے پہلے مبعوث نہیں ہوا۔
   (تفیر کشاف جلد ۲ تحت حتی اذا ہلغ اشدہ)۔
- محمر المعنية عبدار- وقد عن النبوة '' (سيرت حلى ) نيز حديث صحيح مسلم ميں بعثت كالفاظ كا ترجمه نبوت كساتھ كيا ليتن مجھنى بنايا گيا- ملاحظہ ہو (تحقيقات طبع ددم صفحه ۲۸۲٬۳۸۴٬۲۸۲) -
- بفرض تشلیم ریجھی جمعنی بعثت ہے جس کا جواب رڈ مغالطہ نمبر ۹۱ میں ہے ۔ نمبر ۲ کے جواب کے لیے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

باب نم ردمغالطه نمبر ۱۸ نمبر ۵ کامفصل جواب باب نم ردّ مغالطه نمبر ۱۹ میں گزر چکاہے۔

# قراحرب فت موالعريد وتاح رحمة اللدتعالى عليه:

O مجرا: تترقى فى المعارج والمعارف شيئا فشيئا من لدن صغره إلى ان بلغ اربعين سنة فـزال الستـر حيـنـئذ الذى بين الذات والروح وانمحى الحجاب الذى بينهما بالكلية (الى) فارسله الله تعالى الخـ(ابريز شريف جوام الجار جلد٢٠ صفر٢٥٣)\_

روح کریمہ اس ذات اقدس کو اپنے اسرار ورموز اور معارف خاصہ کے ساتھ امداد واعانت سے نواز نے لگی اور آپ کی ذات مقد سہ اورجسم اقدس کو معارج اور معارف میں لحہ بہ لحد ترقی حاصل ہونے لگی بچین سے لے کر چالیس سال کی عمر کو دینچنے تک تو اس وقت روح کریمہ اورجسم اقد س کا درمیانی حجاب بالکل زائل ہو گیا اور درمیانی ستر اور پر دہ کمل طور پر اٹھ گیا (الی) تب اللہ تعالیٰ نے آپ کو مخلوق کی طرف مبعوث فرمایا۔ (تحقیقات صفہ 19)۔

O گمروا: " یمی خوث بیر اورولی کامل شق صدر کے متعلق فرماتے ہیں کہ آنخضرت اللی کاشق صدر تین مرتبین مرتبی ہوا (الی)" و ثالثها عندالنبوة " تیسری دفعه نبوت عطا کرتے وقت ( چالیس سال کی عمر میں ) شق صدر مرتبہ ہوا (الی) یہ وقت کے عظیم ولی اور خوث کبیر کا نظر یہ اور عقیدہ ہے نہ کہ سی عام آ دمی کا" ۔ ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفره کے طبع اول)۔

الول: ان عبارات كالمفصل جواب كرّر چكاب ملاحظه مو - باب نهم ردّ مغالطه نمبر ۲ -قول صفعال شريعه عليه الرحمة :

O في في البوت سبي نہيں كە آ دمى عبارت ورياضت كە ذريعہ سے حاصل كر سكے بلكہ تحض عطائے الہى سے جسے چاہتا ہے اپنے فضل سے ديتا ہے - ہاں ديتا اسى كو ہے جسے اس منصب عظيم كے قابل بنا تا ہے جوقبل حصول نبوت تمام اخلاق رذيلہ سے پاك اور تمام اخلاق فاضلہ سے مزين ہو كر جملہ مدارج ولايت طے كر چکتا ہے - الخ-

- O ۲: '' نبی ہونے کے لیئے اس پر دحی ہونا ضروری ہے خواہ فرشتہ کی معرفت ہو یا بلا واسط،'۔
  - O 👘 "' انبیا علیہم السلام نبوت ہے پہلے اور نبوت کے بعد معصوم ہوتے ہیں' ۔

O 👘 ۲۰ : ' ' نبی اس بشر کو کہتے ہیں جسے اللہ نے مدایت کے لیے وحی جمیحی ہو''۔ ( تحقیقات صفحہ ۲۵۷ ، بحوالہ بہار

شریعت ٔ جلدا صفحہ ۱۱۱)۔ ا**اڈل**: جواب عبارت نمبرا کے لیے ملاحظہ ہوباب یاز دہم ۔ نمبر۲ کے لیے کاب نم ردمغالطہ نمبر۲۷۔ نمبر ۵٬۳ کے لیے کاب نم ردّ مغالطہ نمبر۱۵٬۱۴ نمبر۳ کے لیے باب نم ردّ مغالطہ نمبر۲۷۔ **قرل حافظ این جرمسقلاقی** رحمہ اللّہ تعالیٰ **حالاحیا الحاقی**:

"ان الله فيطر محمد الله على التوحيد وبغض الاوثان اليه ووهب له اول اسباب " النبوة وهي الرؤيا"-(فتح البارئ جلدا صفحه) \_

اللہ تعالی نے محمد کریم علیہ الصلاۃ والسلام کوتو حید پر اور اوثان اور اصنام کی عداوت پر پیدا فر مایا اور آپ کو اسباب نبوت میں سے پہلاسب یعنی رؤیائے صالحہ عطافر مایا۔ (تحقیقات صفحہ ۲۰' ۱۸۸م طبع اوّل)۔

اللول: عبارت بذاحضور کی عصمت (قبل از اعلان نبوت) کے بیان پر مشتل ہے جب کہ باب ہشتم میں بیٹابت کیا جاچا ہے (جس میں مصنف تحقیقات کے استاذ گرامی حفرت مولا ٹا سر دار احدر حمۃ اللہ علیہ ک شہادت بھی شال ہے) کہ عصمت دلیل نبوت ہے۔ لہذا بی عبارت ہمارے موقف کی دلیل ہے۔ اوّل اسباب اللہو ۃ الح کا بیعنی تو خود مصنف تحقیقات کے نز دیک بھی صحیح نہیں کہ رؤیا کے ذریعہ آپ کونبوت حاصل ہوئی کیونکہ اس کا مطلب بیر بنما ہے کہ نبوت کسی امر ہے جو حکی مہیں ادر عذالفریفین بی شفق علیہ ہے کہ نبوت حاصل ہوئی کیونکہ اس کا مطلب بیر بنما ہے کہ نبوت کسی امر ہے جو حکی نہیں ادر عندالفریفین بی شفق علیہ ہے کہ نبوت حاصل ہوئی کیونکہ اس کا مطلب سیر بنما ہے کہ نبوت کسی امر ہے جو حکی نہیں ادر عندالفریفین بی شفق علیہ کونبوت حاصل ہوئی کیونکہ اس کا مطلب ہی بنما ہے کہ نبوت کسی امر ہے جو حکی نہیں ادر عندالفریفین بی شفق علیہ کونبوت حاصل ہوئی کیونکہ اس کا مطلب ہی بنما ہے کہ نبوت کسی امر ہے جو حکی نہیں ادر عندالفریفین بی شفق علیہ کونبوت حاصل ہوئی کیونکہ اس کا مطلب ہی بنما ہے کہ نبوت کسی امر ہے جو حکی نہیں ادر عندالفریفین بی شفق علیہ کونبوت حاصل ہوئی کیونکہ اس کا مطلب ہی بنما ہے کہ نبوت کسی امر ہے جو حکی نہیں ادر عندالفریفین ہو خال

**قرلائنالمعير** : قال ابن المنير في اول التراجم كان مقدمة النبوة في النبي الله الهجرة الي الله بالخلوة

فی غار حراء فناسب الافتتاح بحدیث الهجرة ۔ (فنج البار) جلدا صفحہ ۲۰ میں موں الی الله بران الی الله الفرائ علامہ ابن المنیر نے فرمایا کہ پہلے ترجمہ میں نبی بھی کی نبوت کے مقدمة کا بیان تھا یعنی غار حراء میں خلوت کی صورت میں ہجرت الی اللہ۔ تو حدیث ہجرت کے ساتھ افتتاح کرنا مناسب ہوا۔ ملاحظہ ہو۔ (تحقیقات صفحہ ۱۵۰٬۱۴۹٬۱۱

**اقل :** عبارت ہذا سے مقصود بھی نفس نبوت کی نفی نہیں بلکہ عنوان باب سے باب میں لائی گئی حدیث کی مناسبت کو بیان کرنامقصود ہے یعنی عنوان کاتعلق وحی ہے ہے جب کہ اس کے تحت شروع میں حدیث فسمن

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کانت همر ته الخ کولایا گیا ہے وجہ مناسبت کیا ہے؟ عبارت میں اسی کو بیان کیا جار ہا ہے۔ رہے' مقدمة النبوة ''کے الفاظ؟ توان میں النبو قت مرادوحی جلی ( قر آن مجید ) ہے۔ معنی سے ہوگا کہ وحی جلی کولانے سے قبل آپ کو بچ خوابوں کی صورت میں بکثرت وحی خفی کی گئی۔ جس کا مطلب سے ہوا کہ اس میں رسالت کی بحث ہے جب کہ جو بحث مطلوب تھی وہ بحث نبوت ہے پس سے عبارت خارج از مبحث ہوئی قرل جلب دقاقتی این العربی :

قـال الـمهلّب (الى) وان ا**لله بـغ**ـض اليـه الاوثـان و حبـب اليه خصال الخيرولزوم الـوحدة فرارامن قرناء السوء فلما التزم ذلك اعطاه الله عـلى قدر نبيه ووهب له النبوة (الى) ولخصه بنحو من هذا القاضي ابوبكر ابن العربي\_(<sup>فت</sup>جا*ب*اركأجلدا<sup>م في</sup>م)\_

امام مہلب نے فرمایا اللہ تعالیٰ نے اوثان واصنام کو آپ کے ہاں ناپسندیدہ تھہرایا اور بھلائی والی خصلتوں کو آپ کے ہاں محبوب تھہرایا اور گوشہ گیری کو پسندید ہ امر تھہرایا۔ برے ساتھیوں کی صحبت سے فرار اختیار کرتے ہوئے جب آپ نے ان امور کا التزام کرلیا تو اللہ تعالیٰ نے آپ کو آپ کی نیت کے مطابق نواز ا اور آپ کو نبوت عطا فرمادی۔ حضرت قاضی ابو ہکر بن العربی نے بھی اسی طرح کی تلخیص اس مقام پر فرمائی ہے۔ (تحقیقات صفحہ ۲ '۱۴۱۴۹)۔

اللی اللی : مہلّب کیزیدی ہے چنا نچہ حدیث مدینہ قیصر کے حوالہ سے یزید کی مدح اور تعریف وتو صیف میں موصوف کا کلام اہل علم پر مخفی نہیں حیث قال : فسی هنذا السحد دیث منقبة لمعاویة (الٰی) و منقبة لولدہ جسے علامہ ابن النین اور علامہ ابن المنیر نے پُر زورا نداز سے ردفر مایا۔ ملاحظہ ہو۔ (صحیح بخاری جلدا'صفحہ انہ' حاشی نبر ۲۰۰۶ والدفق الباری)۔

جب كەقاضى ابن العربى ناصبى ب (كمانى الفتاوى العزيزية ، جلدا صفرى ، افارى) موصوف فے حضرت سيد تا مام حسين كوشهيد برحق تسليم كرنے كى بجائے آپ كے متعلق 'فت ل بسيف حده '' كے لفظ استعال كيئ يعنى حضرت حسين (معااللہ ) اپن نا تا جان كى شريعت كى رو ت واجب القتل تصريم بي عكم شرع ،ى ك مطابق قتل كيا كيا - (قاله ' فى العواصم و القو اصم) -اس قطع نظر عبارت حضور كى عصمت كے بيان پر مشتل ہے جو دليل نبوت ہے كہ معصوم ہونا نبى ہونے كى دليل ہے۔ باق 'و هب له السبوة '' كے الفاظ ميں نبوت سے مراد وى جلى ہے جو دليل رسالت ہے بالفاظ ديگر

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

عبارت پادا کاتعلق رسالت سے ہے جب کہ بحث نبوت میں ہے رسالت میں نہیں پس یہ غیر متعلق ہوئی۔ علاوہ ازیں قاضی صاحب نے اپنی کتاب عارضۃ الاحوذی شرح تر مذی میں حدیث سے ست نبیا 'للح کی شرح میں سیّد عالم ﷺ کے قدم نبوت کا قول کیا ہے لہٰذا ان کی عبارت کونفس نبوت کی نفی کے معنی میں سمجھنا غلط ہے۔(عبارت باب چہارم وغیرہ میں پیش کی جا چکی ہے)۔ ق**ل طامہ قریکی** (استاذ قرطبی مفسّر) و**طامہ ابنی الگی دطامہ بنوی**:

O مجمول: ابوطالب ، میشه محبت اور حفاظت کرتے رہے تی کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کونبوت کے ساتھ مبعوث فرمایا۔

O فم از ارشاد فرمانا خشیت علیٰ نفسی مینوت کی فرمه داریوں کی وجہ سے تھا کہ فرائض س طرح سرانجام دوں گا اور بارنبوت کو کس طرح اٹھا ڈں گا۔ (المفہم شرح مسلم صفحہ ۱۹۲٬۳۷۳٬۳۱۴)۔ (تحقیقات صفحہ ۲۸۳٬۲۸۴ طبع ثانی)

- O فمبر ۳: (نیز اکمال اکمال المعلم بفوائد المسلم ' جلدا' صفحه واکذافی شرح السنوی مزید: اچانک صرح نوت و این المحمر المعلم بفوائد المسلم ' جلدا' صفحه واکذافی شرح السنوی مزید: اچانک صرح نوت وارد ہوجاتی تو قوائے بشرید تحمل نہ ہو سکتے )۔ (تحقیقات صفحه ۳۸۵)۔
- اقل: مارست فجرا كا مطلب برتقد يرتسليم يدب كرآب اللوليد تعالى في نبى مبعوث بنايا جوعين القرار معان القرار الله تعالى المعالي القرار المعان المعان القرار المعان ا معان المعان ال

قربرا: "بارنبوت كوس طرح الحاول كا" - كابي مطب كهال ب كه يهل نبي نبيس تف زياده ت زياده ال كامفهوم احساس ذ مددارى ب - اور فرائض منصى كى فكر جوستقل حيثيت سريز يعظمت ب قربرا: عوارض و كيفيات بشربية مي نفس نبوت ك منافى نبيس - حضرت مولى كليم على نبينا وعليه التحية والتسليم يران ك عصا مبارك نيز جادو كروس ك جادو ك نتيجه يس جع شده چيزوں كرماني بن جانے ك مواقع يرانلد تعالى ان حضر مايا" يله معلى التي الحرب الحاد و كروستقل حيثيت من بوت ك منافى نبيس - حضرت مولى كليم على نبينا وعليه التحية والتسليم يران ك عصا مبارك نيز جادو كروں ك جادو ك نتيجه يس جع شده چيزوں كرماني بن جانے ك مواقع يرانلد تعالى ان تحرب الحربي الحربي معلى نبينا وعليه التحية مواقع يرانلد تعالى ان ك عصا مبارك نيز جادو كروں ك جادو ك نتيجه يس جع شده چيزوں ك ساني بن جانے ك مواقع يرانلد تعالى ان حض مايا" يلمو سلى اقبل و لا تحف "نيز" قلنا لا تحف انك انت الاعلى".
 قربي الله تعالى ني ان ك معاد التي يلمو سلى اقبل و لا تحف "نيز" قلنا لا تحف انك انت الاعلى " - مواقع يرانلد تعالى لي خان الت فرمايا" يلمو سلى اقبل و لا تحف" نيز" وقلنا لا تحف انك معاد الته الى " - مواقع يرانلد تعالى الت الله معاد الله الت حف الله مواد كى بات كى معاد الته الى " - مو مايا" يلمو سلى اقبل و لا تحف" نيز الله معاد الله الت الى الته الى الته معاد الله الت معاد الله الته معاد الله الته الى " - مواقع يرانلد حلي الله معاد الله المان كى معاد الله الله معاد مى اله معاد مى اله معاد الله مى الله مى الله معاد كرانى مى مايا" مى مايات كى مايات كى مايات كى معاد الله اله مى الله الله مى الله مى مايات كى مايات كى مايات كى مايات كى معاد الله الله مى الله مى الله مى الله مى مايات كى مايات كى معاد الله مى الله مى مايات كى مايات كى مايات كى مايات كى مايات مى مى مايات مى مايات كى مايات مى مايات كى مايات مى مايات كى مايات مى مايات مى مايات كى مايات مى مايات مى مايات مى مايات كى مايات كى مايات مى مايات مى مايات مى مايات كى مايات مى مايات كى مايات كى مايات كى

فلما بلغ رسول اللهﷺاربعين سنة اكرمه الله تعالى بالنبوة واختصه برسالته الخ\_(جمل جلام\_الصاوى على الجلالين جلام صفحه ٦٦ حازن جلام صفحه ١٢ معالم التنزيل جلام)\_

جب رسول گرامی ﷺ چالیس کی عمر کو پہنچاور اللہ تعالیٰ نے آپ کواپنی نبوت سے نواز ااور رسالت کے ساتھ مشرف اور متاز گھہرایا الخ۔ (تحقیقات صفحہ ۸۱۱)۔

**اقل :** یہاں نبوت بمعنی دحی جلی اور بعثت ہےا دررسالت اس سے مترادف کےطور پر ہے۔ ککمل بحث پہلے گز رچکی ہے۔ملاحظہ ہو۔(رڈ مغالطہ نبرے۔ نیز ۳۳)۔ **11** دور ہو مہ**ی جار جار ہے م**یں م**یں جار**علیہ یا

قول المام يعيرى وطاطى قامى وطامة كالعليهم الرحمة :

O **قم برا:** '' سرکار الظین کو سیخ خواب اس وقت شروع ہوئے جب نبوت کا زمانہ قریب آیا''۔( بوصیر ی)
O **قم برلا:** '' شرح کرتے ہوئے علی قاری فرمانے ہیں: نبی پاک ﷺ کو نبوت چالیس سال کی عمر میں عطا
ہوئی اور آپ کی نبوت کا آغاز چالیس سال کے بعد ہوا''۔( تحقیقات' صفحہ ۲۶۲٬۲۵۶ بوالہ جن الوسائل' شرح الشفاء جلدا'
صفحہ ۲۸۲ زبدہ شرح بردہ صفحہ ۸)۔ اسی طرح علامہ نور بخش تو کلی نے اپنی شرح میں تحریر میں تحریر میں تحریر کہ بوت کا زمانہ قریب آیا'۔ ( بوصیر ی)

۲۰ فی مرح : علامہ تو کلی سیرت رسول عربی (صفحہ ۳۳) پرتح ریفر ماتے ہیں کہ : '' جب سرکا رائط کلا کی عمر مبارک چالیس سال ہوئی تو اللہ نغالی نے آپ کو منصب نبوت پر فائز فرما دیا الخ''۔
 ۲۰ فی مرح : حضرت قاسم نبوت سے پہلے اور حضرت عبد اللہ اور حضرت ابرا تیم رضی اللہ عنہم نبوت کے بعد O

پیدا ہوئے۔ (تحقیقات صفحہا م<sup>ہ، ط</sup>بع دوم بحوالہ شرح فقہ اکبر صفحہ ۱۳۳)۔

**اقرل**: عبارت نمبرا۲۴ میں نبوت سے مراد بعثت نیز وحی جلی ہے۔حضرت علامہ علی القاری رحمہ اللہ تعالیٰ حضور کے قدم نبوت کے بڑی تخق سے قائل ہیں۔

تفصیل کے لیے ملاحظہ ہوباب ہشتم میں بحث عبارت شرح فقہ اکبر۔ نیز باب نہم ردّ مغالطہ نمبر ۲۴۔ **مارت قبر ۳**: میں بھی حضور کی بعثت کا بیان ہے۔ نیز منصب نبوت پر فائز فرمانے کا مقصد تبلیغ پر O

ماً مور فرمانا بھی ہے جن میں سے کوئی بھی تفس نبوت کے منافی نہیں۔

O مامع قبر ۲: 2 جواب کے لیے ملاحظہ ہوباب نم رد مغالط نمبر ۲۶۔ قرل حرمت خلی بند فواز کی مودم از والم مما دکی رحمۃ اللہ علیہ :

''اولیاء میں ہے جس پر عنایت بے غایت ہوئی اور مقصود ہوا کہ ان سے دعوت خلق کا کام لیا جائے تو انہیں نبوت کے مقام پر فائز فرمایا اور بیکام ان سے لیا۔ اسی اعتبار سے کہا جاتا ہے کہ مقام ولایت کی انتہاء مقام نبوت کی ابتداء ہے۔ (فوائد حضرت بندہ نواز'صفحہ ۱۰۲)۔ (تحقیقات'صفحہ ۲۵۵)۔ مزید فرماتے ہیں : '' پس کوئی نبی ایسانہیں گز را کہ اول ولایت کے درجہ پر پوری طرح سرفراز نہ

ہواہو' ۔ پہلے ولایت کی باس کے بعد نبوت کی دولت نصیب میں آئی ہے' ۔ اسی طرح کا مضمون امام رازی نے تغییر کبیر جلد ۲۵ زیر آیت ما کنت تبدری ما الکتاب و لا الایمان تحریفر مایا ہے' ۔ (تحققات صفر ۲۵۵)۔ **الایمان تحریفر مایا ہے' ۔** (تحققات صفر ۲۵۵)۔ **میار علام ڈین الحابہ بن کرفنی میں** رہم میں دیا جاچکا ہے۔ **میار علام ڈین الحابہ بن کرفنی میں** رہم تا اللہ علی او فق الاقوال لذوی العالمية بعثه اللہ تعالٰی الخ<sup>2</sup> ۔ اس میں اول ما کمل لہ کا اربعون سنة علی او فق الاقوال لذوی العالمية بعثه اللہ تعالٰی الخ<sup>2</sup> ۔ فلا تقواہ قواہ ''۔ (تحقیقات صفر ۱۵۵ بھار الہ کا رابعون سنة علی او فق الاقوال لذوی العالمية بعثه اللہ تعالٰی الخ<sup>2</sup> ۔ فلا تقواہ قواہ ''۔ (تحقیقات صفر ۱۵۵ بھار ایک رابعا رابعا رابعا رابعا دی الملک بصریح النبوۃ

**الولُ: حیامت قبرا** کے جواب کے لیے ملاحظہ ہورد مغالطہ نمبر 19 ناب نہم۔ **قبرا:** کے جواب کے لیے باب ہشتم تحت شق صدر مبارک۔ نیز باب نہم ردّ مغالطہ نمبر ۲۔

- ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥
   ٥

O مجمع: ''جاورت بحراء شهر ای لالطلب النبوة فانها موهبة لاتنال بکسبه ''۔ (تحقیقات ۱۵۲۲ا۲۵۲؛ بحوالہ بواہرالیمار طدا صفح ۲۸۵۷ جلد ۳ صفح ۳۲۷)۔

# قرل ملامة مديم محدود الذى الشمادى رحمة اللد تعالى عليه:

O محمر : " نبى پاك الله وى سے پہلے نبى ند تھ ' ۔ (تحت ما كنت تدرى ما الكتاب ) ۔

نہ نہ تر : 'جب نبی پاک ﷺ وحی سے پہلے گمراہ نہیں ہوئے اور نبوت سے قبل بھی سرکار الظلاف گمراہی سے معصوم تھے تو نبوت کی گھٹی ملنے کے بعد اور نبی بنائے جانے کے بعد آپ گمراہ کس طرح ہو سکتے ہیں'۔ (تحت و ما ینطق عن المھو یٰ)۔''نبوت کا آغاز غار حرامیں ہوا''۔(تحت و ما ینطق عن المھو یٰ)۔''نبی ﷺ پاک کوچالیس برس کے بعد نبوت حاصل ہوئی۔(تحت حتی اذا بلغ اشدہ)۔(تحقیقات صفحہ ۲۱)۔'

O فم بر۲: نبی پاک الظل پروی چالیس سال کی عمر میں نازل ہوئی۔ (تفسیر مظہری جلد ہفتم نحت سے د ف د حان آیت نمبر ()۔ خلام ہے کہ نبوت کا ثبوت وحی کے ذریعے ہوتا ہے۔ (تحقیقات صفح ۳۸۳)۔

الول : ان سب کے جوابات دیتے جانچکے ہیں۔ملاحظہ ہو: (باب ہشتم 'زیر عنوان عبارت روح المعانی پراعتر اضات کے جوابات نیز باب نم رد مغالط نمبر ۲۰۱۴۳۳ )۔

للی جامع فر المان با الم الوی کول کے لیے تغییر مظہری کا حوالہ لطیفہ سے کم نہیں ولنعم ماقیل ۔ چہ خوش گفت سعدی در زلیخا الایا الساقی ادر کاسا وناولھا

قول طلامها بن الجودي عليد الرحمة :

**قبرا:** "علامه ابن الجوزى رحمه اللد تعالى فرمات بين:

O " کان شخفی اول نبوته یدعو الناس سر االی الاسلام (الیٰ)فلما مضت من النبوة ثلث سنین نزل علیه فاصد ع بما تؤمر فاظهر الدعوة محبوب کریم علیه الصلوة والتسلیم آغاز نبوت میں خفیہ طور پرلوگول کواسلام کی دعوت ویتے تھے (الیٰ) جب آپ پر نبوت کے بین سال گر رگئے تو آپ پر یہ امر نازل ہوا کہ مہیں جس چیز کا تکم دیا گیا ہے اسے کھل کر بیان کرؤتو آپ نے علانیہ دعوت اسلام دینے کا آغاز کر دیا۔ (الوفاء صفح ۱۸۱)۔

اگرآ غاز ولادت ہے ہی نبی بتھاتو پھر خفیہ دعوت دینا' آ غاز اور ابتدائے نبوت میں کیسے منصور ہوسکتا ہے۔ (تحقیقات'صفحہ ۱۷)۔

O برایند نفلما تمت له اربعون سنة نبئ فجاء ه الوحی و استتر بالنبوة ثلث سنین ثم نزل فاصدع بما تؤمر '' (الوفاء 'صفی ۱۰۲)۔

اس عبارت کامعنی اور مفہوم وہی ہے جو پچھلی عبارت کا ہے۔ (تحقیقات صفحہ ۱۲٬۱۳۴)۔

**الآلؓ: حمامت قبررا: می**ں''نبوت'' سے مراد بعثت اور نبیح کامعنی بُعِثَ ہےالوحی سے مراد و تی جلی ہے جو دلیل رسالت ہیں اور نفس نبوت کے منافی نہیں ۔ تفصیل باب نہم ردؓ مغالطہ نمبر 19 میں گز رچکی ہے۔ خصوصیت کے ساتھ ان عبارات کے جوابات گزشتہ اور اق میں بھی آ چکے ہیں۔ البتہ عبارت معترض کے خلاف ہے کیونکہ وہ خفیہ تبلیخ کو معاذ اللہ تقیہ کا نام دیتے ہیں۔ (جس کی بحث گز رچکی ہے )۔

مجاملة حلامة محلومة من معلمة الله عليه: () في مجروا: "فلاسف كاعقيده يه ب كدس نبى كوجونبوت ملتى ب وه آسان سے جبر تيل الظليلا ك وى لانے سے مبين ملتى جب كدائل حق كاعقيده يه ب كدسى نبى كوجونبوت ملتى ب وه جبر يل الظليلا ك وى لانے سے ملتى ب"--() في مرحا: "شخ عز الدين بن سلام فے فر مايا كه نبوت وى كانام ب" -() في مرحا: "نبوت اللہ كى وى كوسنے كانام ب فرشتہ كواسطه سے ہويا بلا واسط" -() في مرحا: "نبوت اللہ كى وى كالات جونبوت سے يہلے تصاور وہ صفات جواللہ تعالى نے آ ب كونبوت

ل مستعمو ۲۰ سر ۵ را الطیفی سے دہ حالات بو بوت سے پہلچ سے اور دہ صفات بو اللد تعالی کے ۱ پ تو بوت سے پہلے عطا فر مائی۔ (تحقیقات صفحہ ۲۵ 'بحوالہ المعتقد المنتقد مسفحہ ۲۰۱۰)۔ مقالہ مدہ میں قرید میں میں میں میں میں اس مار ملکہ کر ماہ ملکہ کر ماہ میں بندی میں میں ماہ ماہ میں میں

**الول: حیامت فجبرا** تا **فجبر۳** کے جواب کے لیۓ دیکھنے باب نہم رڈ مغالط نمبر۵ا۔نمبر۲ کے لیے ملاحظہ ہوباب نہم رڈ مغالط نمبر۲۲۔

قل حرمت الدعلي بعد عد الدعليه :

**6 مجبرتا**: ''فرماتے ہیں ''انبیاء علیم السلام اورائمہ کرام علیم الرضوان اگر چہ کمالات نفسانی اور مراتب روحانی میں تمام مخلوق سے متاز ہوتے ہیں لیکن بشری احکام اور بچپن والی عمر کے تقاضے ان میں باقی ہوتے ہیں۔ ولہذا مقدرا بودن رابلوغ بحد کمال ضروری داشتہ اند بلکہ قبل از اربعین منصب نبوت بکے عطانشد ہ الا نا درأ جیں۔ ولہذا مقدرا بودن رابلوغ بحد کمال ضروری داشتہ اند بلکہ قبل از اربعین منصب نبوت بکے عطانشد ہ الا نا درأ والنا در کالمعد وم' ای لیے مقدرا اور رہنما بننے کے لیے کمال عقل کی حد تک رسائی کوان کے تقاضے ان میں باقی ہوتے ہیں۔ ولہذا مقدرا بودن رابلوغ بحد کمال ضروری داشتہ اند بلکہ قبل از اربعین منصب نبوت بکے عطانشد ہ الا نا درأ والنا درکالمعد وم' ای لیے مقدرا اور رہنما بننے کے لیے کمال عقل کی حد تک رسائی کوان کے تق میں ضروری رکھا گیا ہے بلکہ چالیس سال کی عمر سے قبل کسی کو بھی نبوت عطانشد ہ الا نا درأ رکھا گیا ہے بلکہ چالیس سال کی عمر سے قبل کسی کو بھی نبوت عطانین کی گئی مگر نا درطور پر۔ اور نا در تق میں ضروری کر کھا گیا ہے بلکہ چالیس سال کی عمر سے قبل کسی کو بھی نبوت عطانین کی گئی مگر نا درطور پر۔ اور نا در تن میں ضروری کھا گیا ہے بلکہ چالیس سال کی عمر سے قبل کسی کو بھی نبوت عطانین کی گئی مگر نا درطور پر۔ اور نا دی تیں ضروری تقل کی میں ہوتی ہے '' درطور پر۔ اور نا در خی معدوم کے تعلم میں ہوتی ہے'' ۔ (تحداثا جن میں صروری کی گئی مگر نا درطور پر۔ اور نا در جز معدوم کے تعلم میں ہوتی ہے'' ۔ (تحداثا ، عشر یا میں میں کو توں حطانیں کی گئی مگر نا درطور پر۔ اور نا دی تو بیا ہے ہو کا کہ کی کو تعلی ہے۔ (گھا گا نہیا ، علیم میں مقال کی کرے اور نی تھا گی کی کی کی کی کر کر کار کی تعلی ان نہیا ، علیم میں ہوتی حطاکر ۔ اور نہلی نے کی کی کر کی تو بیا ہے ، دو کہ کی کر ہیں ہو تعالی انہیا ، علی میں ہم السلام کو نوت عطاکر ۔ اور نہلی کی کی کر کر میں تعمر کر در تو بیا ہے ، دو کہ کی کر کی ہو کی کر کی ہو کی ہوں کی کر کی کر کی ہو کی کر کی ہو کی ہوں کی کی ہو کی کر کر ہو کی ہو کر کی ہو کر کی ہو کی ہو کی ہو کر کی ہو کی ہو

قاضی بنایا جائے اور فیصلہ کرنے سے روک دیا جائے اور کہہ دیا جائے کہ جب لوگ تمہارے سامنے جھگڑا لے کر آئیں تو آپ نے فیصلہ نہیں کرنا۔ خلا ہر ہے کہ اس کے ساتھ مذاق ہے۔ ابنیاء تبلیغ نہ کریں تو اللہ کے امر کی خلاف درزی لازم آئے گی اور بیعصمت کے منافی ہے (ملخصاً)۔ (تحقیقات صفحہ ۳۸ طبع ددم بحوالہ تحفہ اثنا عِشر بیصفہہ ۱۰ باب تقیہ )۔

**اقل :** عبارت نمبرا کے جواب کے لیئے ملاحظہ ہو باب نم مردّ مغالطہ نمبر ۲ ۔ قمبر ۲ کے جواب کے لیئ ملاحظہ ہو باب نم ردّ مغالطہ نمبر ۹ ے عبارت قمبر ۳ بھی ہمارے خلاف نہیں کیونکہ اس میں'' نبوت عطا کر ۔' کے الفاظ میں نبوت سے مراد بعثت ہے اور ہم بھی یہی کہتے ہیں کہ نبی کی جب بعثت ہوجائے یعنی نبی جب ما مور بالتبلیغ ہوجائے تو اس کے بعدا سے تبلیغ سے منع کرنا متصور نہیں ۔ للہٰ اقبل از بعثت اس عبارت کا اطلاق مان سے نبی فیہ پرنہیں آتا۔ پس اس سے بھی موصوف کو کچھ فائدہ نہ ہوا۔

قل حرمت شباب الدين مردمدى رحمة اللدعليه:

شق صدراس لیے کیا گیا تا کہ وہ حصہ جس میں شیطان کے وسوے کو قبول کرنے کی صلاحیت تھی اور حسد ُ بغض وغیرہ پیدا ہو سکتا تھا اس کو نکال دیا جائے۔(عوارف المعارف مترج صفح ۲۲۲)۔ اگر آغاز ولادت ہے ہی نبی تسلیم کرتے تو شق صدر کی بید دہمہ کیوں بیان کرتے ( کذافی سیم الریاض جلد ماضحہ ۲۸۱' ۲۸۲)۔ دشرح الشفاءللقارئ جلد ماضحہ ۱۸۱)۔(تحقیقات صفحہ ۱۸۶ ۱۸۲ طبع ثانی)۔

اللول: بير عبارت بھی چونکہ مسئلہ شق صدر مبارک میں ہے اس ليے اس کے جواب میں بھی وہی تفصیل ہے جواس طرح کی دیگر عبارات میں ہے۔ ملاحظہ ہوباب نہم رڈ مغالہ نمبر ۲' جب کہ بیائل ہے کہ اس کا کوئی لفظ ایسانہیں جس کا بی<sup>عن</sup>ی ہو کہ چالیس سال ہے پہلے آپ بی نہ تھے۔ (معاذاللہ)۔ **قل نبر اوالد کر الی الی صرت دکمیں استعلمین طلام تقی طی خان** علیہ الرحمۃ والرضوان: ''اعلیٰ حضرت امام احدرضا کے والد گرامی کا ارشاد (الیٰ) تیسری بار نبوت کے قریب دل مقد سے کو چاک کیا گیا تا کہ باروحی کا تحل الہی تے بھے کی قوت حاصل ہوجائے''۔ (انوار جمال مصلیٰ بھی من خاص کا موئی خیر ہے کہ میں کو جب کہ میں کا معلق کی خان میں کہ میں کر معاد اللہ کی۔ حضرت مشاہ عبد العزیز دونوں نے تیسری مرتبہ کے شق صدر کو حصول نبوت اور زول وحی کا چیش خیر ہ

تھمرایا ہے جو کہ چالیس سال کی عمر شریف میں ہوا۔ اگرجسمانی لحاظ سے نبوت کے حصول کی بید مدت نہیں تھی تو اس شق صدر کونبوت کے قریب گھرانے کا کیا مطلب ہے جب کہ بقول مخالفین نبوت آپ کو بچپن سے ہی حاصل تھی۔ (ملحّصاً بلفظہ )۔ ملاحظہ ہو( تحقیقات ُ صفحۃ ۲۷ ۲۷)۔

اینا:

الول: اس سب کی ایک ایک یک تح جمله تفصیلات وتوجیهات گزشته اوراق میں گز رچکی ہیں۔ ملاحظه ہو باب <sup>ہش</sup>تم بحث شق صدر مبارک نیز باب نہم رد «مغالطہ نمبر ۲ ۔ الول ملاحہ محقق وحلاحہ برویجی رحمہما اللہ تعالیٰ:

 انما ابتدأ بها لئلًا يفجأه الملك ويأتيه بصريح النبوة ولا تحتملها القوى البشرية فبدئ باوائل خصال النبوة وتباشير الكرامة \_(ممة القارئ جلدا صحية ١٠٣٠)\_

وانـمـا ابتـدأ بالرويا تمرينا للقوة البشرية لئلًا يفحأ ه الملك بصريح النبوة فلا تقواه
 قواه\_(جوابرالمحار طرس صفحه ٢٦٨ بحوال مولد شريف برزنج)\_

'' آپ پر دحی کا آغاز یچ خوابوں کے ساتھ اس لیۓ کیا گیا تا کہ دحی کا فرشتہ اچا تک آپ پر نازل نہ ہوا ور صرح اور ظاہر نبوت آپ کے پاس ابتداء میں نہ لائے ور نہ آپ کے قوائے بشریداس کے تحمل نہ ہو سکتے۔لہذا نبوت کے خصلتوں میں سے ابتدائی خصلتوں اور عزت وکر امت کی ابتدائی بیثارتوں کے ساتھ آغاز کیا گیا''۔ (تحقیقات' صفحہ ۱۵۱۷)۔

'' حکمت میتھی کہ آپ کی قوت بشریدکو دحی جلی کے برداشت کرنے کا اہل اور عادی بنایا جائے تا کہ اچا نک فرشتۂ دحی کے *صرح* اور داضح دحی نبوت کے ساتھ نا زل ہونے پر آپ کے قوائے بشریداس کے بوجھ کو برداشت کرنے سے عاجز اور قاصر نہ ہو جا<sup>ن</sup>یں'' ۔ (تحقیقات صفحہ ۵۵)۔ **اقل ج**واب مثل بالا۔

**ا قرال المال کی شنت اجمع صابر بلوگ** رحمة اللہ علیہ : O نمبرا: ''سید نا جبریل الطّین ۲۷ رجب کو پیغیبری لے کر آئے''۔اور یہ متفقہ امر ہے کہ جبریل الطّین چالیس کے بعد دحی لے کر حاضر ہوئے۔(تحقیقات'صفحہ ۲۵۲' بحوالہ فادیٰ رضوبیٰ جلد ۱۰ صفحہ ۲۴۸' نیز جلد ۴٬ صفحہ ۲۵۸' طبع

قدیم)۔ O **فبر تا**: "فقادی رضویط یع جدید جلد اصفحه ۱۴۴ پراعلی حضرت نے بعث کاتر جمهاعطائے نبوت کیا ہے''۔ O **فبر تا**: "الامن والعلی **میں حدیث مب**ارکہ لولہ ابیعث فیکہ لبعث عمر کاتر جمہا*ل طرح* فرمایا: اگر میں نبی نہ بنایا جاتا توعمر نبی بنادیے جاتے''۔ (تحقیقات صفحہ ۲۱۷)۔ O **فس**: "دہ میں زاقہ کانڈل ہوئی تو تو سیچھکا کو فضا ہوں ہوالہ موجل ہوئی الخ'' (تحقیقات صفحہ

O مستحجر ۲۲: ''جب سورهٔ اقر اُنازل ہوئی تو آپ ﷺ کوفضیلت رسالت حاصل ہوئی الخ''۔(تحقیقات ٔ صفحہ ۲۲۸ 'بحوالہ طلع القمرین ٔ صفحہ ۲۲۳ **۔ قومہ**: یہاں رسالت سے مرادنہوت ہے)۔

اعلیٰ حصرت نے اس عبارت پر کوئی اعتراض نہیں فرمایا بلکہ اس کی تائید فرمائی اور شرح عقائد کا حوالیہ بھی دیا۔ (تحقیقات صفحہ ۲۵۷'۲۵۷)۔

O گم مرع: امام احمد رضا خان بریلوی نے اپنی کتاب ختم نبوت میں تحریر فرمایا ہے کہ تمام انہیا علیہم السلام میں پہلے نبوت کی صلاحیتیں رکھی جاتی ہیں اور ان کے اندر نبوت کی استعداد کامل طور پر موجود ہوتی ہے اس کے بعد ان کونیوت عطا کی جاتی ہے۔ (تحقیقات صفحہ ۲۶ )۔

O ٹم بردا: جب سے نبی پاک علیہ الصلوۃ والسلام کونبوت ملی کسی کونہیں ملی۔ (ختم نبوت صفحہ ۵۶ دیتحقیقات ن صفحہ ۳۸۵ طبع ثانی)۔

O فمبرا: "اے محبوب تم نزول وحی سے پہلے قرآن کریم اور احکام شرح کی تفصیل نہیں جانتے تھے"۔ ( کنزالا یمان تحت مساکنت تدری )۔ اگر بچین سے نبی تسلیم ہوتے تو بیتر جمد ند فرماتے۔ ( تحقیقات صفح ، دوم)۔

الحل : اما ماہل سنت بڑی شدومد سے حضور سید عالم ﷺ کے قدم ودوام نبوت کے قائل ہیں اس لیے آپ کی عبارات کوفنی نبوت کی دلیل بنا کر پیش کرنا درست نہیں بلکہ آپ پر سخت افتر اء ہے۔مسئلہ بلذا پر تحریر کردہ فقیر کے کئی رسائل میں کم وہیش پندرہ دلائل سے اس امرکومبر ہن کیا گیا ہے کہ اعلیٰ حضرت ہر طرح سے حضور کے قدم ودوام نبوت کے قائل ہیں۔

یہاں بطورنمونہاور بقدرضر درت آپ کی اس پر کچھنصوصی تصریحات حسب ذیل ہیں: چنانچہ آپ نے لکھا ہے: ''حضور سید المرسلین ﷺ (الیٰ) نبی ہوئے جب کہ آ دم آ ب وگل میں تھے۔ ( جملی الیقین 'صفحہ او' طبع لائل پور فادیٰ رضو یۂ جلدہ'''صفحہ ۲۳ طبع جدید)۔

نیز بیمضمون بحوالة تسطلانی آپ کی کتاب الامن والعلی صفحہ ۱۰۵ میں بھی ہے۔ نیز بخل الیقین صفحہ ۱۸ پر متعدد کتب کے حوالہ اور کئی صحابہ وتا بعین کے طریق سے بیر حدیث پیش فرمائی ہے کہ حضور پرنور بی سے عرض کی گئی' منہ ی و حببت لك السندوۃ ''حضور کے لیے نبوت کس وقت ثابت ہوئی ؟ فرمایا و ادم بین الروح و المحسد''جب کہ آ دم درمیان روح اور جسد کے تھے۔ جبل الحفظ امام عسقلانی نے فرمایا: سندہ قوی۔

ای میں صفحہ ایرفر مایا: حضور کاارشاد کنت نبیا و آدم بین الروح و الحسدا پے حقیقی معنی پر ہے۔ نیز فر ماتے ہیں: ''حضور کی رسالت زمانۂ بعثت سے مخصوص نہیں بلکہ اولین و آخرین سب کو حاوی''۔ ''جس کا خدا خالق ہے محمد ﷺاس کے رسول ہیں''۔ملاحظہ ہو( بچلی الیقین'صفحہ ۱۸۔فاد کی رضوبہ جلدہ ۳ صفحہ ۱۵۰٬۱۳۹)۔

نیز المستند صفحه ۱۲۱ میں علامہ بدایونی علیہ الرحمۃ کے بیان کی تائید میں کہ آپ کے دائر ہ نبوت میں تمام افراد کا نتات جمادات ونبا تات اور حیوانات کی حد تک داخل ہیں فرماتے ہیں و هو المحتار عند نا و به نقول لیعنی جمارا مختار بھی یہی ہے اور ہم بھی اسی کے قائل ہیں۔ نیز فرماتے ہیں: ''ہمارے حضور کے سب انبیاء کے نبی ہیں اور تمام انبیاء و مرسلین اور ان کی امتیں سب حضور کے امتی ۔ حضور کی نبوت ورسالت زمانہ سیدنا ابوالبشر علیہ الصلا چ والسلام سے روز قیامت تک جمیع خلق اللہ کو شامل ہے اور حضور کا رضافت دان و آدم ہیں الروح و السحسد الے حقیق معنی پر ہے (الی ) محمد کھا الاصول ہیں۔ محمد کھا رسولوں کے

https://ataunnabi.blogspot.com/ 1+141 بإب دواز دہم رسول ہیں۔امتوں کو جونسبت انبیاء ورسل سے ہے وہ نسبت انبیاء ورسل کواس سیدالکل سے ہے الخ۔ ( جلی اليقين مشموله فمادي رضوبيه جلد ٣٠ صفحه ٢٢ ١٣٨ طبع لا مور) -نیز حدائق بخشش میں فرماتے ہیں 🔔 ان کی نبوت ان کی الات ہے سب کو عام ام البشر عروق انہیں کے پسر کی ہے نیزلکھا ہے'' تمام انبیاء ومرسلین اپنے عہد میں بھی حضور کے امتی بتھے اور اب بھی امتی ہیں جب بھی رسول بنصاوراب بھی رسول ہیں کہ ہمارے حضور نبی الانبیاء ہیں۔( فنادیٰ رضویۂ جلدہ'صفحۃ ۱)۔ نیز فرماتے ہیں: جب وہ جان راحت کان رافت پیدا ہوا ٗ بارگاہ الٰہی میں سجدہ کیا اور رب ہے ب امتی فرمایا-( قمرالتمام صفحه النی النی صفحه ۱۹ طبع کراچی)- نیز . جو نه بھولا ہم غریبوں کو رضا یاد اس کی این عادت شیجیے نیز \_ پہلے سجدے پہ روز ازل سے درود يادگاري امت په لاکھول سلام معلوم ہوااعلیٰ حضرت رحمۃ اللّٰدعلیہ حضور کے قدم ودوا م نبوت کے قائل ہیں معترض کا آپ کواس کا قائل نہ ہونا بتانا آپ پر تخت افتراء ہے۔ ويحاب يصافى حري كالأر مدم المات كالات م است جمبرا: میں لفظ' پیخبری' ہے جو لفظ رسالت کا ترجمہ ہے تو اس کا تعلق مسئلہ کر سالت سے ہے جب کہ بحث مسئلہ گفس نبوت میں ہے۔دسالت نبوت کے منافی بھی نہیں ۔ پس بیعبارت خارج از بحث ہے۔ م امت مرا: ایک روایت کے الفاظ کا ترجمہ ہے جس کے متعلق اعلیٰ حضرت نے اس کے ساتھ بی لكروديات 'اسداده منكر ''اسكى سندمكر يعنى سخت ترين ضعيف ب-علادہ ہریں اس عبارت میں''نبوت'' سے مرادنفس نبوت نہیں بلکہ رسالت ہے۔ دلیل یہ ہے کہ اس فتادیٰ رضو پیشریف کے اسی جلد کے اسی صفحہ پر حضرت ابو ہر مرہ ﷺ کا اسی مضمون کا ایک قول لکھا ہے جس کا ترجمہ اعلی حضرت نے اس طرح فرمایا ہے: ''اور وہ ووہ دن ہے جس میں جبریل الظیف محمد اللے کیے لیے پیغمبری

لے کرنا زل ہوئے''۔مزیڈ فصیل کے لیۓ ملاحظہ ہوباب نہم رڈ مغالطہ نمبر 19۔ **م امت قبر ۳**: کامفصل جواب باب نم ردّ مغالطه نمبر ۱۹ میں دیا جا چکا ہے۔ رسالت پہلے سے نبی ہونے کی دلیل ہے پس بیدہاری دلیل ہے معترض کی دلیل نہیں۔ **مامی قبر؟**: کاتعلق صریحاً مسئلہ ٔ رسالت سے ہے جب کہ بحث <sup>قف</sup>س نبوت میں ہے۔ **م امت قبرہ**: کاجواب پہلے آچکا ہے۔ملاحظہ ہوباب نم ردّ مغالطہ نمبر ۱۳ اوغیرہ۔ **م امت قمبراا**: کے جواب کے لیے ملاحظہ ہوباب نم ردّ مغالط نمبر ۲ **م امت فمبر م**: كا<sup>مفص</sup>ل جواب باب یاز دہم میں ملاحظہ کیجے ً۔ **میامت قمبرہ**: کے جواب کے لیے ملاحظہ ہوباب نم ردّ مغالطہ نمبر 19۔ **ماد بیرا:** کاجواب بھی باب نہم ردّ مغالطہ نمبر ۱۹ میں دیکھا جاسکتا ہے۔ **مرامت قبر 1:** کے لیے بھی دیکھیے باب نہم ردّ مغالطہ نمبر 19۔ **میامت قبیراا**: میں زیادہ سے زیادہ درایت قرآن ونفصیل احکام کی کُفی ہے۔نفس نبوت کی نفی ہے اس کا کوئی تعلق نہیں۔ نیز الکتاب یعنی قرآن کتاب اللہ اور کلام مجمز ہونے کی بناء پر دلیل رسالت ہے پس اس کا تعلق رسالت سے ہواجب کہ بحث نفس نبوت میں ہے۔ نیز رسالت 'نفس نبوت کے منافی بھی نہیں۔ (کے سا مرغیر مرة ) \_ لہذا بی عبارت معترض کو کسی طرح بھی مفیز ہیں اور نہ میں پچھ صغر ہے بلکہ ہمارے موقف کی دلیل

- والحمد الله رب العلمين-قول من والح عدمة مرك شادما حب رحمة الله عليه:

<sup>(1)</sup> چوں رسیر صلی اللہ علیہ وسلم تحکیل سال و یک روز خدا تعالیٰ بروے نبوت نازل فرمود جبر بل الظلیٰ در غار حراء بروے فرستاد۔ (تحقیق الحق صفحہ ۱۳۳۳)۔ جب حضور ﷺ کی عمر چالیس سال اور ایک دن کو پیچنی اللہ تعالیٰ نے نبوت کو آپ پر نازل فر مایا اور غار حراء میں جبر بل الظلیٰ کو آپ کی خدمت میں بھیجا۔ آپ ﷺ کی نبوت کا آغاز مرزیع الاول سوموار کو ہوا''۔ ملاحظہ ہو( تحقیقات صفحہ ۲۶ مند ماہ ماہ ماہ دالاطح دوم)۔

**الل :** پیش کردہ عبارت میں''نبوت'' سے مرادوحی جلی ہے جس کا قرینہ لفظ نا زل بھی ہے۔ومی جلی پر بھی نبوت کا اطلاق ہوتا ہے۔ملاحظہ ہو( فادیٰ مہریۂ ۲۹٬۲۸ 'نیز تحقیقات صفح۲۵۳'۲۵۳)۔ ''نبوت کا آغاز'' کے الفاظ میں نبوت سے مراد بعثت ورسالت ہے جو دلیل نبوت ہے۔الغرض میہ عبارت کسی طرح معترض کی دلیل نہیں بلکہ ہمارے موافق اور ہمارے موقف کی دلیل ہے۔

مزید یہ کہ حضرت صاحب رحمۃ اللّہ علیہ حضور سید عالم ﷺ کے قدم ودوام نبوت کے ختی سے قائل ہیں۔ اس پر حضرت کی پچھ تصریحات ملاحظہ ہوں۔ بحسب لسان حقیقت ٔ اعیان واساء سب ظہورات ہیں حقیقت محمہ میہ ﷺ کے ملاحظہ ہو( فآویٰ مہریۂ صفحہ الطبع گولڑا شریف)۔

مرزائى مؤلّف أمروبى نے آپ كوطعندويتے ہوئے كہا: "كيا مؤلّف صاحب خاتم النبين الله كو جمله انبياء سے نبوت ميں سابق نبيں جانے" ، نيز حديث متى و حبت لك النبوة النج اور انى عند الله مكتوب حاتم النبين و ان آدم لمنجدل فى طينته "پيش كرككھا كمان حديثوں سے ثابت ہوتا ہے كمآ ل حضرت اللى كى نبوت بلكة تم نبوت قبل پيدائش آ دم كم تحقق تقى ".

اس کے جواب میں حضرت نے تحر مرفر مایا کہ ''ہم تو کست نبیا و آدم بین الروح و الحسد کے قائل ہیں۔لہذا یہ مسئلہ ہم کو سنا نافضول ہے''۔ (سیف چشتیائی صفحہ ۱۹۲٬۱۹۵ مطبوعہ ۱۹۸۱ طبع گولز اشریف)۔

نیز فرماتے ہیں: ''نبوت درسالت کے لیے دوڑ خ ہیں' ۔ یایوں کہ وبطون وظہور ہے۔ بطون عبارت ہے اخذ کرنے فیضان سے من جانب اللہ جس کوخدا کے ہاں مقربین میں سے ہونا لازم غیر منفک ہے۔ اور ظہور' عبارت ہے توجدالی الخلق سے یعنی تبلیغ شرائع واحکام کی (الی) الحاصل بطون سے مع لازم اپنے کے جو قرب ہے کہ میں ایک الحک سے زائل نہیں ہوتا بخلاف ظہور نبوت وتبلیغ' شرائع اپنے کے کہ بیر محدود ہے تا ظہور نبوت نبی لاحق کے' ۔ (سیف چشتیائی' صفحہ ۲۲) نیز اس کے صفحہ ۱۰ پر فرماتے ہیں ''موت منافی نبوت کے ہیں'' ۔ معلوم ہوا کہ حضرت قدس سر محضور سید عالم بیش کی نبوت کے قدم و دوام کے خت سے قائل ہیں پس انہیں اس کے برخلاف کا قائل ظاہر کرنا قطعاً خلاف واقعہ ہے۔

ا قوال الم مال سنت فر الح كمال عليه الرحمة والرضوان و حكر اطلم:

0 بم مجموا: '' قرایش آب کونبوت سے پہلے امین کے لقب سے یا دکرتے تھے' ۔

کی محمولً: ''ورقد بن نوفل نے کہا کہ اس امت میں ایک نبی ہونے والا ہے''۔''جب آپ ﷺ چالیس برس کے ہوئے 'آپ غارتراء میں تشریف لے جاتے۔نبوت سے چھ ماہ قبل ہی سچ اور واضح خواب دیکھنے گئے سے کہا کہ ایک اور کے ہوں کہ ایک رہے گئے گئے ہیں ہوئے 'آپ غارتراء میں تشریف لے جاتے۔نبوت سے چھ ماہ قبل ہی سچ اور واضح خواب دیکھنے گئے سے کہ کہا کہ ایک رہے اور واضح خواب دیکھنے گئے سے کہ کہا کہ ایک رہے اور واضح خواب دیکھنے گئے سے کہ کہ کہا کہ ایک رہی ہوئے اور واضح خواب دیکھنے گئے ہوں کہ ہوئے 'آپ غارتراء میں تشریف لے جاتے۔نبوت سے چھ ماہ قبل ہی سچ اور واضح خواب دیکھنے گئے سے کہ ایک دن اچا تک رہے اور واضح خواب دیکھنے گئے سے کہ ایک دن اچا تک رہنے اور واضح خواب دیکھنے گئے ہوں ہے کہ ایک دن اچا تک رہنے الاول کی آٹھویں تاریخ' دوشنبہ کے دن جبرائیل الظیلا سور ہ علق کی شروع کی آستے کہ ایک رہنے اور اور کہ تر وال کی آٹھویں تاریخ' دوشنبہ کے دن جبرائیل الظیلا سور ہ علق کی شروع کی آئیں ایک پرلا ئے اور آپ مشرف بنہ وت ہو گئے۔ (مقالات خبلدا' صفحہ ۱۸)۔

سیرت حلبی' جلداصفحه۲۰۱ یسبل الهدیٰ والرشادٔ جلد۲'صفحه۲۲۵ وغیر ه میں موجود ۱ (تحقیقات صفحه۲۵٬۴۵۳)۔ O **فمبر ۳**۱: ''ان**بی**اء کے حق میں اخفاء دعوت اور ترک تبلیغ محال ہے' ۔ (مقالات ٔ جلد سوم')۔ (تحقیقات صفحہ ۳۹۹'طبع ٹانی)۔

حضرت فرماتے ہیں: حدیث کا مطلب یہی ہے کہ میں فی الواقع خاتم النہیں ہو چکا تھانہ یہ کہ میر اخاتم انہیں ہوناعلم الہی میں مقدرتھا کیونکہ علم الہی میں توہر چیز مقدرتھی البتہ بیضر ور ہے کہ آخر النہیں ہونے کا ثبوت اور ظہور دوالگ مرتبے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے عالم ارواح میں ختم نبوت کے منصب پر اپنے حبیب حضور بھی کوفائز فرمادیا ہیں معنیٰ کہ سب نبیوں کے بعد ان کا سردار بن کر جانے والا کہی محبوب ہے اگر چہ جانے کا موقع ابھی نہ آیا ہو (الیٰ) منصب خاتم النہیں کا ثبوت پہلے سے تھا لیکن اس کا ظہور دنیا میں تشریف لانے کے معدہ ہوا۔ اس سے ایک اصول ظاہر ہو گیا کہ ثبوت پہلے سے تھا لیکن اس کا ظہور دنیا میں تشریف لانے کے بعد ہوا۔ اس کہ حضور سید عالم بھی تمام کمالات محمد یہ کے ساتھ منصف ہو کہ پر ای خال میں تشریف دانے کے بعد ہوا۔ اس کہ حضور سید عالم بھی تمام کمالات محمد یہ کے ساتھ منصف ہو کہ پر ہو جانے کا طہور اس

حدیث کست نبیا الخ وغیرہ سے متعدد مقامات پر استدلال کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ: فرمایا میں اس وقت بھی نہی کہ: فرمایا میں اس وقت بھی نبی تھا جب آ دم الظیر انجی جسم اورروح بھی اس وقت بھی نبی تھا جب آ دم الظیر انجی جسم اورروح بھی نہیں سے تصاب وقت میں نبی تھا۔ (مقالات کاظمیٰ جلدا' صفحہ ۲۲' - خطبات' جلد ۲' صفحہ ۲۵' مقد ۲۵' مقد ۲۰' مقد مقامات پر استدا کا کہ مقد مقامات پر استدا کا کہ جو تھی جسم اور دوح بھی اس وقت بھی نبی تھا جب آ دم الظیر انجی جسم اور دوح کے درمیان تھ لیے تھی جسم اور دوح بھی نہیں بنے تھا اس وقت مقد بی تھی تھی تھی تھا۔ (مقالات کاظمیٰ جلدا' صفحہ ۲۰' مقد ۲۰ مقد ۲۰' مقد ۲۰ مقد

ایک اور مقام پر فرمایا: بعض لوگوں نے کہا کہ اس کا مطلب سے سے کہ میں اللہ کے علم میں نبی تھا۔ کوئی ان سے یو چھے کہ خدا کے بندؤ کیا اس وقت حضور علیہ الصلو ۃ والسلام ہی اللہ کے علم میں تتھا اور کوئی نبی اللہ کے علم میں نہیں تھا؟ محققین نے صاف کہا ہے کہ کہ سے نبیاً الخ کامفہوم سے سے کہ میں مند نبوت پر جلوہ گرتھا اور

ارواح انبیاء علیهم السلام کونبوت کافیض عطا کرر ما تھا۔ ہمارا مسلک ہے کہ حضور ﷺ مبداء کا مُنات ہیں ُ مخزن کا مُنات ہیں منشاء کا مُنات ہیں۔اور مجھے کہنے دیجیئے کہ حضور مقصود کا مُنات ہیں۔(ملخصاً)۔(خطبات جلدا' صفحہ ۷۷ طبع علی پور)۔

نیز ارقام فرماتے ہیں: \*\* تخلیق آ دم الظلیٰ سے پہلے حضور اللہ ہی منصب خلافت اور مند نبوت پر متمکن ہوئے جب کہ حضور نے خودار شادفر مایا کے نسبت نبیساً الخ میں نبی تھااور آ دم الظلیٰ روح اور جسم کے درمیان شھر البیان جلدا صفحہ ۳۱ بحالدا پولیم ابن سعد طبرانی نیز الجامع الصفی للسیوطی جلد تا صفحہ ۳۹)۔

نیز مقالات (جلد ۳ صفحة ۵ طبع مکتبه فریدیه) میں ککھاہے کہ: ''نبوت ایسی صفت نہیں کہ کسی نبی میں کبھی ہواور کبھی نہ ہو۔ نبی ہروقت نبی ہوتا ہے اور نور نبوت اس ہے کسی حال میں سلب نہیں کیا جاتا''۔اھ۔

**قومت**: الحمد ملذ تعالى اس كتاب كى الماءكى سعادت فقير كوحاصل ہوئى جب كہ ميں حضرت سيدى استاذى الكريم دامت بركاتهم كي ظلم پر حضرت عليہ الرحمة كى خدمت ميں تعاراتى سال ماہ مقدس ميں نماز ترادت ميں حضرت كو ( جامع مسجد شاداب كالونى ملتان ميں ) قرآن شريف كے سنانے كا شرف بھى حاصل ہوا۔ زيے نصيب ۔ اوراسى ماہ مبارك ميں ٢٥ ويں كوشام كو حضرت كا وصال ہوا۔ رحمہ اللہ تعالى داسعة كاملة ۔

الغرض حضرت غزالی زماں رحمة اللہ علیہ بھی اسی کے قائل ہیں کہ حضور سید عالم ﷺ زمانہ قبل تخلیق آ دم الظیف سے بعد کے تمام ادوار میں بلاا نقطاع دائماً نبی ہیں حتی کہ عالم بطن میں بھی اور ولادت باسعادت سے چالیس سال کی عمر شریف تک بھی۔ نیز یہ کہ چالیس سال کی عمر شریف میں آپ نبی بے نہیں بلکہ اس عمر میں آپ نے اپنے نبی ہونے کو ظاہر فرمایا۔

آ پ کی ایس کوئی عبارت نہیں جو چالیس سال سے قبل نفی نبوت میں *صرح ہو* و مس<sub>ن</sub> ادعنی فسط یے

البيان\_

جوعبارتیں اس سلسلہ میں پیش کی گئی ہیں وہ سب مغالطہ پر پنی ہیں تو کیجئے پڑھےان کے جوابات۔ **حرب فرالی کا بال کی بال کر درمیار کت کے حمایات**: **میار مصل کے لیئے ملاحظہ ہوباب نہم رڈ مغالطہ نبر 19۔ پس معترض کواس سے پچھ حاصل نہ ہوا۔** 

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

میلان کی بین 'ایک نبی ہونے والا' ہے کا مطلب میہ ہے کہ ایک نبی کی بعث کازمان قریب ہے۔ ''نبوت سے چھما قبل' کے الفاظ میں نبوت بمعنی بعثت ہے۔''وی جلی' کے معنیٰ میں بھی لیا جا سکتا ہے۔ '' آپ مشرف بہ نبوت ہو گئے' کے الفاظ میں نبوت سے مراد وحی جلی ہے جس کی ایک دلیل ان الفاظ سے متصلا پہلے کے میلفظ بھی ہیں: '' جبر میل الظنین سور وُعلق کی شروع کی آیتیں آپ پرلائے''۔ نیز مقالات شریف میں میالفاظ جس عبارت کا حصہ ہیں اس پر میعنوان قائم فرمایا ہے: ''بعثت محدی اور نزول دحی' ۔

ظاہر ہے کہ بیہ ہمارے کسی طرح خلاف نہیں کیونکہ ہم بھی اسی کے قائل ہیں کہ وحی جلی (یعنی قرآن مجید) کا آپ پرنزول چالیس سال کی عمر شریف میں ہوااورا سی کا نام بعث<sup>ت بھ</sup>ی ہے۔

عبارت نمبر اخارج از بحث ہے ہم نے کب کہا ہے کہ انبیاء میہ م السلام کے لیے اخفاء دعوت اور ترک تبلیخ جائز ہے ہاں بی ضروری ہے کہ وہ ما مور بالتبلیخ ہو چکے ہوں پس ما مور ہونے سے پہلے اسے اخفاء اور ترک تبلیخ کہنا تحکم ہے۔

- مزید تفصیل کے لیۓ ملاحظہ ہو: باب ہشتم بحث'' قبل اعلان نبوت تبلیخ کیوں نے فرمائی''۔ نیز باب نہم ردّ مغالطہ نبراا وغیرہ۔
  - اقوال معنى المريار خال معى رحمة الله عليه :

تحمر 17: ہمار بر سرسول اللہ بھکونبوت عطاءاسی وقت ہوئی جب سورہ علق کی پہلی آیت اقسراء باسم ربك نازل ہوئی (تغیر نعی جلد ۳ سفی ۲۲۷) بیدواضح امر ہے اقسر أبساسم ربك حالیس سال کے بعد نازل ہوئی مواعظ نعیبیہ (صفی ۹۷) پر یہی مضمون تحریر ہے۔ (تحقیقات صفی ۲۵۱)۔ تحم بر ۲۳: نیز مراۃ جلد ۸ صفیہ ۹۱ شان حبیب الرحن صفحہ ۹۱ '۲۴' ۲۲۰: حالیس سال کی عمر میں مبعوث

ہوئے لیعنی نبی بنے۔(تحقیقات صفحہ۲۵۸)۔ موجع کی بنے ۔(تحقیقات صفحہ۲۵۸)۔

الل : حضرت مفتی صاحب علیہ الرحمة بھی حضور اقد س الل کے قدم ودوام نبوت کے قائل ہیں جس کے الحک ہیں جس کے الحک ہیں جس کے الحک ہیں جس کے الح

اسی ( \_\_ جلد ۲ ' صفحہ ۲۹ ) میں لکھا ہے : حضور ﷺ دنیا میں آ کر رسول نہ بنے بلکہ رسول بن کر دنیا میں

آئ (الی) چالیس سال کی عمر شریف میں رسالت کا ظہور ہوانہ کہ رسالت کا وجود۔ جیسے آج چھ بج گجرات پر سورج کا طلوع ہوتو آفاب کی ساری صفات پہلے سے موجود ہیں 'گجرات پر ظہور چھ بج ہے الخ۔ اسی ( ے جلد کے صفحہ ۲) میں لکھتے ہیں: حضور کے لیۓ نبوت ایسی لازم ہے جیسے سورج کے لیۓ روشی یا آگ کے لیۓ گرمی ۔ حضور ہر حال میں نبی ہیں بلکہ حضرت حلیمہ کی گود میں جناب آمنہ کے شکم میں نبی ہیں بلکہ عالم ارواح میں نبی ہیں جالیس سال کی عمر شریف میں اعلان نبوت فر مایا۔ نبوت اور اعلان نبوت اظہار نبوت

اى (كاى جلد ك ٨٠٨) يس رقم طراز بي (تحت آيت إتَّب مَا أُوَّحِيَ إلَيْكَ الأية): " حضور ﷺ اس آیت سے پہلے بھی انتباع کرر ہے تھے تھی کہ بی بی حلیمہ کا داہنا پہتان شریف چوسنا 'بایاں نہ چوسنا' حلیمہ کے بچوں کے ساتھ کھیلنے سے انکار فرمادینا' پانچ چھ سال کی عمر شریف میں بتوں کے نام ذبیحہ کا گوشت نہ کھانا' حلیمہ کے بچوں کے ساتھ بکریاں چرانے جاتا اور بیفر مانا کہ جب ہم کھانے میں برابری کرتے ہیں تو کمانے میں بھی برابری کریں گے۔ بیسب انب ما او حی الیك برعمل تفا۔ وی الہی اس زمانہ سے بلکہ اس سے پہلے شروع ہو چکی تھی۔ا تب ما او حبی الیك ہے مراد صرف قرآن محید نہیں بلکہ حضور ﷺ کی ساری دحی مراد ہے خواہ قرآن ہویا حضور کا الہام یا حضور کے دل میں القاء یا حضور کا خواب ملکہ حضور کی وہ اطلاع جوصحا بہ کرام کو خواب کے ذریعہ ہوجیسے نماز کی اذان جوصحابہ کرام کے خواب کے ذریعہ حضور کو بتائی گئی (الٰی ) بہت سے احکام وہ ہیں جو قرآ ن کریم کے نز ول سے پہلے حضور نے جاری فر مادیئے جیسے حکم دضو یا تھم عنسل کہ قرآ ن کریم نے دضو اور مسل کاتھم نماز کی فرخیت کے برسوں بعدد یا مگر حضورا نور نے اس پڑمل پہلے ہی کیااور کرایا الخ۔ نیز مواعظ نعیمیہ (جلدا ، صفحہ ۱۳۳۱ دعظ نمبر ۲۷ طبع تجرات) میں لکھا ہے: '' حضور علیہ الصلاۃ والسلام کی پیدائش پاک اور رضاعت بلکہ خود آمنہ خاتون کے نکاح میں بہت عجائب دغرائب ہیں اگر حضرت مسیح نے بچین میں کلام فرمایا تو حضور علیہ الصلا ۃ والسلام نے پیدا ہوتے ہی سجدہ کر کے فرمایا: رب ہب کسی امتی ''۔ نیز اسی ( ے صفحہ ۱۴۳۳) میں ہے : حضور کی برکت سے حضرت حلیمہ کی خچر نے حلیمہ کو جواب دیا کہ مجھ پرختم المرسلین ہیں ٔ بیان کی طاقت ہے میری رفتار تیز ہے۔

نیز رسائل نعیمیہ (صفحة ۲۷٬۳۷۲ رسالہ درس القرآن میں درس آیت ان ال فین یہ کتے ون) میں لکھتے ہیں: ''سورج ہر وفت چہک رہا ہے مگر زمین کے سی حصہ میں دن ہے اور کسی پر رات ۔ اور جہاں دن ہے وہاں بھی بھی سوریا ہے بھی دو پہر بھی شام ۔ میفرق آفتاب کی حرکتوں کا ہے نہ کہ اس کی تابشوں اور نورا نبیت کا۔ اسی

طرح حضور کی ولادت 'جرت' تکی مدنی ہونا' وفات پا جانا یہ حضور کی آمد ورفت روائلی کے نام ہیں ورنہ حضور ولادت سے پہلے بھی نبی ہیں اور ابدالآباد تک نبی ہیں (الی) گویا رب فرمار ہا ہے کہتم تو چالیس سال کے بعد اپنی نبوت کا اعلان فرمانا مگر ہم پہلے ہی سے اعلان کرائے دےرہے ہیں۔ سورج پیچھے نکلتا ہے مگرز ہرہ تا را پہلے ہی اس کی آمد کی خبر دے دیتا ہے (الی) غرضیکہ زمانہ نبوت اور ہے اور زمانہ نظہور نبوت کچھاور۔ (ملخصاً بلفظہ) ہی اس کی آمد کی خبر دے دیتا ہے (الی) غرضیکہ زمانہ نبوت اور ہے اور زمانہ نظہور نبوت کچھاور۔ (ملخصاً بلفظہ) پی اس کی آمد کی خبر دے دیتا ہے (الی) غرضیکہ زمانہ نبوت اور ہے اور زمانہ نظہور نبوت کچھاور۔ (ملخصاً بلفظہ) محمد کے براین نہیں ہیں جن کا لفظ لفظ بہا تک دہل پکار پکار کر یہ شہادت دے رہا ہے کہ وہ ایک آن کے کروڑ وں

خصر مؤثر ہونے کے قائل نہیں ہیں۔ پس اسی تفصیل کو ذہن میں رکھ کر پڑھیے آپ کی پیش کردہ عبارات کے جوابات۔

**میارت قبر الل**ا: میں نبوت سے مراد بعث اور رسالت ہے۔ نفس نبوت مرادنہیں جس کی دلیل ان کی مذکورہ بالا تصریحات کے علاوہ پیش کردہ عبارت کے بیالفاظ بھی ہیں جب سور ہُ علق کی پہلی آیت اقسراء بساسہ ربط نازل ہوئی۔ کیونکہ قرآن کتاب اللہ اور کلام مجز ہونے کے ناطے سے حضور کے لیے دلیل رسالت ہے بیگہ۔

**مارمة فمبر ۳**: مين "نبى بنے ' سے مرادنفس نبوت كا حاصل كرنانہيں بلكہ صورت ظہور كے پیش نظران الفاظ كااستعال ہوا ہے جیسے جاء ربك و الملك صفّاً صفّاً ميں ۔

بالفاظ دیگر آپ اس عمر میں نبی مبعوث ہوئے جو ہمارے عین مطابق ہےاور ہم بھی یہی کہتے ہیں کہ آپ نبی پہلے سے تھے بعثت اس عمر شریف میں ہوئی جس پرخود حضرت مفتی صاحب کی مٰدکورہ تصریحات بھی شاہد عدل ہیں۔

> عبارت کامی<sup>عن</sup>ی ندلیاجائے تو''تو جیہ القول بما لا یرضی بہ قائلہ''ہوگی۔ مزید خوداس مرا ۃ کے حوالہ سے دیکھیے ۔

جلدنمبر لاصفحہ اُ پرککھاہے: آپ کی نبوت کے ظہور سے لے کرقیامت تک لوگ آپ کے امتی ہیں۔ صفحہ نمبر ۸ پرککھاہے: ''سب سے اوّل سب سے آخرا یک ہی ہوسکتا ہے۔ حضورا وّل مخلوق ہیں اور آخری نبی ہیں'' ہو الاول و الآخرۃ ''۔ صفحہ ۴ پرحدیث' و آدم ہیں الروح و الحسد ''کے تحت ککھاہے کہ :اس حدیث کا مطلب بیٰہیں

کہ ہم علم الہی میں نبی بنے کہ اللہ تعالیٰ جانتا تھا کہ ہم نبی ہوں گے کیونکہ اللہ تعالیٰ تو تمام انبیاء کرام کی نبوت کو جانتا تھا پھراس میں حضور کی خصوصیت کیا بلکہ اس کا مطلب ہیہ ہے کہ حضور کی نبوت کا اعلان اس وقت ہو چکا تھا الخے۔' صفحہ نبر ۲۱ پر ہے : '' جناب آمنہ نے حاملہ ہوتے ہی خواب دیکھا تھا کہ کوئی کہنے والا کہہ رہا ہے کہ اے آمنہ کیاتم کو خبر ہے کہتم اس امت کے سیداس امت کے نبی سے حاملہ ہو''۔

صفحہ۲۲ پر ہے: ''حضورانور کے مجمزات (الٰی) کبعض وہ ہیں جو دلادت پاک سے پہلے والدہ ماجدہ اور عرب بلکہ دنیانے دیکھے لعض وہ ہیں جو ولادت پاک کے وقت دیکھے گئے لعض وہ ہیں جو بچپن شریف میں دیکھے گئے بعض وہ ہیں جوظہور نبوت کے بعد سے وفات پاک تک دیکھے گئے (الٰی) بعد نبوت سے وفات تک حیر ہزار مجمزات منقول ہیں' ۔

ب صفحها۹ پرککھاہے: ظہورنبوت اورابتداءدحی کا بیان' (مبعث کامعنی ظہورنبوت کیا ہے۔ شرح میں ککھاہے: ظہورنبوت کو بعثت کا کہاجا تا ہے' ۔ظہورنبوت چالیس سال کی عمر میں ہوا۔ اس میں اختلاف ہے کہ بعدظہورنبوت مکہ معظمہ میں کہنا قیام رہا''۔ صفریدہ میں دریار یا ہے غیر ہیں دیر خامہ نہ ہوں سے کہا چھنہ یہ کہتا ہے۔

صفحہ ۱۹ پر ہے'' غیبی نوراور غیبی آ وازین ظہور نبوت سے پہلے حضور دیکھتے اور سنتے تھے'۔ صفحہ نمبر ۹۳ پر ہے:'' قریب ظہور نبوت یعنی چیوماہ پہلے ان خوابوں کا سلسلہ بند ہو گیا۔

## قول علاماتن ميذالبردما متى الدين عرزى:

نبی پاک ﷺ کوچالیس سال کے بعد نبی بنایا گیا جواس کے قائل ہیں۔ حضرت ابن عباس حضرت انس بن ما لک حضرت قباث بن اشیم' حضرت محمد بن جبیرا بن مطعم' حضرت سعید بن المسیب' حضرت طاؤس' حضرت عطاوغیرہ (الاستیعاب جلدا'صفیہ۲۲)۔

یہی قول اہل علم اہل سیر اور تحدثین کے نزدیک صحیح ہے۔ (یعنی تینتالیس سال والاقول صحیح نہیں ہے) اور علامہ تقریزی نے اسی سے ملتی جلتی بات اپنی کتاب امتاع الاسماع جلدا'صفحہ ۲ پرتحریر فرمائی ہے۔

**الآل**: عبارت لذا میں دیئے گئے صفحہ پر'' حضرت طاوُس'' کا ذکر نہیں ہے اور نہ ہی'' وغیرہ'' لکھا ہے۔اسی طرح''اہل العلم '' کے لفظ بھی نہیں ہیں بلکہ صرف''عبند اہل السیرو العلم بالاثر '' لکھاہے جس کامعنی اہل سیر ( مؤرّضین ) اور اہل العلم بالاثر ( محدثین ) فیاللع جب۔

پھراس میں بنیادی طور پر جو بحث ہے وہ ہیہ ہے کہ بعثت کے دفت حضور کی کیا عمر مبارک تھی؟ تو اس سے متعلق ککھا ہے کہ چالیس دالاقول مؤرّخین دمحد ثین کے نز دیکے صحیح ہے یعنی اس کے علادہ بھی قول ہے جو صحیح

نہیں جوخود معترض نے بھی لکھ دیا ہے کہ ' یعنی تینتالیس والاقول صحیح نہیں ہے۔ رہاس میں نبسی اور نبوۃ کے الفاظ؟ تو وہ قطعی طور پر بعثت کے مفہوم میں ہیں جس کی ایک دلیل یہ ہے کہ قرآن وحدیث کی کئی تصوص میں نہی کی بچائے ' بعث ' کامادّہ ہے مثلاً دعاء خلیل الظلار بنا و ابعث فیصہ رسو لا ۔ارشادالہی اذ بعث فیصہ رسو لا۔ نیز حدیث نبوی ' قبل ان ابعث ' وغیر ہا۔ جب کہ بعثت نفس نبوت کے منافی نہیں بلکہ اس کے ثبوت کی دلیل ہے۔و الحمد ملہ۔

## قول المحدث علامة المم وسول وشوى:

نبی پاک ﷺ کا عارِحرا میں جانا صرف قرب الہٰی کے لیۓ تھا نبوت حاصل کرنے کے لیۓ نہیں تھا کیوں کہ نبوت سبی نہیں محض اللہ تعالٰی کی عطا ہے۔ یہی عبارت مدارج میں بھی ہے۔ (تحقیقات صفحہ ۴۵، بحوالہ تنہیم ابخاری شرح سجح بخاریٰ صفحہ ۳۲)۔

**اقل :** بحث اس میں نہیں کہ نبوت دہبی ہے یا کسبی؟ بلکہ بحث اس میں ہے کہ چالیس سال سے پہلے نفس نبوت آپ ﷺ کوحاصل تھی یانہیں؟ معترض نے حسب دعویٰ خود اس کی ففی دکھانی تھی جوعبارت بلذا سے ثابت نہیں ہوتی۔

ر ہا ہی کہ غار حراء میں جانا نبوت حاصل کرنے کے لیے نہیں تھا؟ توبیہ بالکل بجاہے کیونکہ وہ آپ ﷺ کومض اللہ تعالیٰ کی عطامے پہلے سے حاصل تھی۔لہٰ دا حاصل کر دہ کو حاصل کرنا چہ معنٰی ؟

علاوہ ازیں علامہ رضوی صاحب موصوف حضور کے قدم ودوام نبوت کے قائل تصلیمذا ان کی اس عبارت کواس کی نفی کے معنی میں نہیں لیا جاسکتا کیونکہ حضرت محدث اعظم کے فرما نبر دار تلامذہ سے ہیں جب کہ حضرت کا عقیدہ قدم ودوام نبوت مصطفیٰ ہے تلک ۔ ملاحظہ ہو(حاشیہ قلمی بر مشکو ۃ عربیٰ صفحہ ۱۲۸)۔ نیز اسی تفہیم میں صفحہ مہنا ہم پر ' اظہار نبوت ' لیعنی اعلان نبوت کے لفظ استعال کیئے ہیں۔ علاوہ ازیں اسی میں صفحہ ۳۹ پر بیکھی لکھا ہے کہ حضرت جبر میں الظلامی کا کیہلی وہی کے وقت آ پ تلک کو نین بار د بانے سے مقصود ہر بار علیحدہ نوعیت کا فیض حاصل کرنا تھا جب کہ معترض فریق کا نظر میہ ہے ہے کہ جبر میں التک نے اس طرح سے مرشد وں جیسی توجہ استحادی دے کر آ پ کوفیض دیا تھا۔ بناء علیہ وہ تھاری کے قائل

**قرل حکرمت شاود کی اللہ**: '' نبی پاک ﷺکو حیا کیس برس کے بعد نبوت عطا ہوئی''۔( تحقیقات' صفحہ ۲۵۲' بحوالہ ازالۃ الحفاء' جلدا'صفحہ

### \_(124

**الولؓ**: برتفذ پر تسلیم یہاں نبوت سے مراد بعثت ہے جو منافی نفس نبوت نہیں مزید تفصیل کے لیےً ملاحظہ ہو باب نم ردؓ مغالطہ نمبر۵۱۔ **قرل علامہ سید محودا حمد دشوی**:

نبی کونبوت کے بالکل ابتدائی مرحلہ میں فرائض نبوت کے نبھانے کا عارضی فکر ہوجا ناشان نبوت کے خلاف نہیں ہے''' باقتضائے بشریت خوف داضطراب میں مبتلا ہوجا نا منافی شان نبوت نہیں ہے' ۔'' نبی ہونے کے لیے وحی ہونا ضروری ہے' ۔'' وحی نبوت کے مترادف ہے' ۔حضرت تو نبوت اور وحی کومترادف قر اردے رہے ہیں' پیطیحدہ امر ہے کہ آج کل وحی کے ذریعے نبوت ماننا کفر کے مترادف ہے۔ (تحقیقات صفحہ ۲۵۲٬۲۵۲ بحوالہ فیوض الباری صحیح بخاریٰ جلدا مصفحہ کے ۲۰ صفحہ ۲۵٬۷۰

> **اقول:** اس کانفصیلی جواب پہلے دیا جاچکا ہے۔ملاحظہ ہو باب نہم ردّ مغالطہ نمبر ۱۳۔ **قول جو القرآ ان حضرمت الامتاذ علامہ حشورا حرقیقی** رحمۃ اللہ علیہ

'' نبی پاک ﷺ ولادت کے دفت سے لے کر نبوت ملنے تک اکابر عارفین کاملین میں سے تھے۔ (تحقیقات صفحہ ۲۵۳ بحوالہ مقام رسولﷺ صفحہ ۲۴۱)۔

الله المحل التعليم جواب باب بازدہم میں آچکا ہے فلیلا حظ ذلك هناك ۔ مامید مواصر دهور :

علامہ نور محمد قادری فرماتے ہیں کہ نبی پاک ﷺ جالیس سال کی عمر میں منصب نبوت پر فائز ہوئے اور آپ کی نبوت کی عمر سلاس سال ہے۔ (تحقیقات صفحہ ۲۵۸٬۳۵۷ مواء طار ضویہ از جذب القلوب حضرت شخ تحقق)۔ الحول: بر نقد برتسلیم منصب نبوت پر فائز ہونے کا معنی ما مور بالتبلیخ ہونا ہے جونفس نبوت کے منافی نہیں۔ نبوت کی عمر میں نبوت بمعنی وحی جلی یعنی قرآن مجید ہے مطلب سے کہ قرآن مجید کے نزول کی مدت ۳۲ سال ہے اس کے س لفظ کا میعنی ہے کہ حضور اس سے قبل نبی نہ تھے۔ اگر یہی مطلب ہے تو اس سے معنی بھی تو نظے گا کہ معاذ اللہ حضور اس کے بعد ہوں و العیاذ باللہ نقل کفر کفر نبا شد۔ مزیر تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو باب نہم رو مخالطہ نبر ۲۷)۔

# قرامتادى سال شادى مالى مافلام دماد ما حب د في فوالى عليها الرحمة :

O حضور کی نبوت کی مدت ۲۳ سال اور حضور کا فرمان حشیت علی نفسی بارنبوت کی وجہ سے تھا کہ میں نبوت کی اوجہ سے تھا کہ میں نبوت کی ذمہ دار کس طرح ادا کروں گا''۔ (تحقیقات' صفحہ ۹٬ ۲۱۸ نیز صفحہ آخر پر طبع ثانی بحوالہ ثخ الباری' صفحہ ۹٬ تیر القاری' صفحہ ۹)۔ تیر القاری' صفحہ ۸)۔

O ورقد بن نوفل نے عرض کیا کہ اے خدیج تمہیں مبارک ہو کہ نبی پاک اس امت کے نبی ہیں اور بیان کی بوت کا تیں اور بیان کی نبوت کا آغاز ہے۔(مرا ۃ العاشقین فاری صفحہ ۲ مترج صفحہ ۲۵)۔( تحقیقات صفحہ ۲۵ کا خلاج اوّل)۔ولفظہ \*\* کہلی وحی کے بعد 'الخ۔

**الل :** ''نبوت کی مدت'' کے الفاظ میں نبوت سے مراد وحی جلی یعنی قر آن مجید ہے معنٰ یہ ہے کہ قر آن مجید کے نزول کی مدت ۲۳سال ہے۔اگرنفس نبوت مراد ہوتو اس کا می<sup>عن</sup>ی بھی تو نطح گا کہ اس مدت کے بعد بھی معاذ اللہ آپ نبی نہیں ہیں جو کفر خالص ہے۔

''بارنبوت'' اور''نبوت کی ذمّہ داری'' کے الفاظ میں نبوت سے مرادام تبلیخ ہے جو خشیت الہی اور احساس ذمہ داری کو بیان کرتے ہیں اور وہ اپنی جگہ پر دلیل عظمت ہیں ۔گر رع عیب نمایڈش ہنر درنظر **مبار میں جبر کا** کامفصل جواب باب نہم ردؓ مغالطہ نمبر ۲۲ میں دیا جا چکا ہے۔

م الول: استاذ پیر سیال کے الفاظ سے معترض صاحب عوام کو بیتا تر دینا چاہتے ہیں کہ معاذ اللہ تم معاذ اللہ بزرگان آستانہ عالیہ سیال شریف بھی ان کی طرح حضور کی نبوت کے قائل نہ تھے جو بالکل خلاف واقعہ ہے۔ چنانچہ پیش کردہ عبارات کا صحیح مفہوم عرض کردیا گیا ہے کہ ان کا کوئی لفظ ایسانہیں ہے جو معترض کے دعویٰ کے مطابق دلیل کا کام دے سکے۔

اب آیئے اس کا فیصلہ آستانہ عالیہ کے علوم ومعارف کے وارث وامین حضرت شیخ الاسلام خواجہ قمرالدین سیالوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ(جومصنف تحقیقات کے پیرومرشد کریم بھی ہیں ان) سے لے لیتے ہیں کہ مسلہ ہٰذامیں کیا ہونا چاہیے۔ نیز ہیرکہ خودان کا نظر بیہ کیا تھا جوحسب ذیل ہے:

چنانچہ حضرت شیخ الاسلام کے مرید دمفتی آستانہ عالیہ سیال شریف مولانا قاری غلام احمد سیالوی صاحب مرحوم لکھتے ہیں:

۳/ دوالقعده ۱۳۹۴ه بروز دوشنبه بعدازنماز ظهر حضرت شخ الاسلام والمسلمين قدس سره فے فرمايا: ''محمد رسول الله''هيقة ٱپ على كى رسالت عامد پريتين شوت ہے جو آپ على کا خاصه ہے۔دوسرے

انبیاء علیهم السلام کونبی آخرالزمان محمصطفی علی کی ذات اقدس پرایمان لانے کا جو عظم فرمایا گیا اوران سے عہد لیا گیا آیت کریمہ و اذ احذ اللہ میشاق السنبین سے خلام ہے۔ (انوار قمریہ ُ صفحہ ۲ ، طبع ادارہ تعلیمات اسلاف لاہورٔ مطبوعہ جولائی ۱۹۹۹ء)۔

نیز اسی میں (صفحہ ۹۴ پر)لکھا ہے کہ حضرت نے : ''فرمایا کہ سب سے پہلا بشر حضرت آ دم الظفلا ہیں اور حضور ﷺ نے اپنے متعلق ارشادفر مایا کنت نبیا و آدم بین الروح و الحسد۔

وسرافرمان ب كنت نبيا و آدم بين الماء و الطين نيز تيسرا ارشادافتر ب "كنت نبيا و ادم لمنجدل في الطين" \_

انداز ولگانمیں جوذات اقدس سب سے پہلے بشر (ابوالبشر) ہے بھی پہلے موجود ہواس مقدس ومطہر ہتی کو بشر کہنایا ماننا کس طرح صحیح ہے۔ اس میں شک نہیں کہ آپ ﷺ لباس بشریت میں تشریف لائے تا کہ انسان و بشر کوذات باری تعالیٰ کی معرفت وتعلیم سے نوازیں (الیٰ) ورنہ حقیقت محمد یہ قطعاً بشری نہیں ہے۔ محبوب کبریا علیہ الصلا ۃ والسلام کی حقیقت نور ہی ہے جو صحیح روایات سے ثابت ہے۔ اصلح صابلہ فظہ ۔ اس سے معلوم ہوا کہ حضرت شیخ الاسلام خواجہ قمر الدین سیالوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ محضور سید عالم ﷺ ک

بیست طلاسہ و منب سے اول پر اسے رمانیہ من میں اور ایھید ہے ہوت سے مسلف اور اپ میں و ب الانبیاءمانتے تھے جواس وقت ممکن ہے کہ آپ کی نبوت دائمہ متمرہ ہو۔ نیز یہ کہ نبوت اصل میں آپ کے نوراور روح مبارک کی صفت ہے۔ پس نوراورروح مبارک جہاں جہاں ہوں گے آپ نبی ہوں گے جوددام نبوت کی ممرردلیل ہے۔ و الحمد اللہ تعالیٰ۔

خاتمة الكتاب تأ ثرات وتقريظات كتاب سے جوابات

**لعالی گری**: جن حضرات کے تأثرات اوران کی تقریطات کتاب ( تحقیقات ) میں درج ہیں'ان میں سے پچھ کے نام بطور غلط شامل ہیں جوان پر افتراء ہے۔اور کچھا یسے ہیں جنہوں نے محض مصنف تحقیقات کی شہرت یا سابقہ خد مات کے آگے سرتسلیم خم کرتے ہوئے تصدیقی بیان دے دیا جو شان علم کے خلاف اور غفلت ہے۔ جب کہ بیشتر ان کے زیرا نرقشم کے لوگ ہیں جن میں سے کچھان کے شاگر دہیں اور کچھ بے پناہ عقیدت رکھنے والے ہیں۔

یہی وجہ ہے کہ انہوں نے اصول تقریط کے برخلاف چلتے ہوئے اور محض قصیدہ خوانیوں پرا کتفاء کرتے ہوئے'' تحقیقات' کی اغلاط سے بھی صرف نظر کیا ہے حالانکہ وہ بے شار سکین قسم کی غلطیوں پر مشتمل ہے جو خلاف دیانت ہے۔غلط بیانیاں اس پر مستزاد ہیں۔

چنانچەان كے ' مظہر كنيت' ايك' عمر بھر كے اور تاحيات مر بون منت' نے مولانا كى موقف كى نفى كرنے كى پاداش ميں ان كے ناموافقين كے ليے ' ضَفَادِ عُو الْبِيُر ' ( كنويں كے ميندُك) تك كے غيرا خلاقى الفاظ بھى بول ديتے ہيں ۔ نيز ان كے ايك' نفلام بے دام' نے ان كى تعريف ميں زمين دا سان كے قلاب ملاتے ہوئے يہاں تك كھ گئے ہيں كہ : ' خصرت نے تحقيقات كھ كرعوام اہل سنت بلكہ خواص اور علاء و فضلاء پر بھى بہت بڑااحسان فرمايا جس كابدلہ چكانے سے امت مصطفو بيعاجز و قاصر ہے' ۔ ( صفر ان ك بھى معن مرمون كى ميں خريم كى ہے جس پر يہى كہا جاسكتا ہے كہ ۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ خاتمة الكتاب تحقيقات بجواب تحقيقات ما

## تريداستادالعلما وحرمت علام جما الرشيد وضورى رحمة الله علي سكامل حاكن:

حضرت علامہ رضوی رحمۃ اللہ علیہ کی طرف اس تقریظ کی نسبت کئی وجوہ سے غلط ہے۔ بعض وجوہ حسب ذیل میں:

**قمبرا**: بیر که آپ، حضرت محدث اعظم رحمہ اللّٰدالا کرم کے مرید باصفا اور خلیفہ اجلّ اور اصولاً وعملاً ہر طرح سے ان کے افکار کے وارث وامین اور صحیح وکمل پاسبان بتھے جب کہ حضرت محدث اعظم کا نظریہ وعقیدہ مسلہ ہٰذامیں وہ نہیں ہے جواس تقریظ میں مٰدکور ہے۔مزید بیرکہ تقریظ میں بالفعل نبوت کو خیالات باطلہ ککھا ہے جس کا مطلب حضرت محدث اعظم کے نظریہ کی معاذ اللہ تغلیط اور ابطال ہے جو صحیح نہیں ۔ آپ مشکو ۃ شریف کے ایک مقام پر حاشیہ میں اس کے برخلاف لکھ کر اس پر اپنے دستخط بھی شبت فر ما گئے ہیں جس سے لگتا ہے کہ آپ نے اپنے نورفراست سے بھانیتے ہوئے موجودہ حالت ( مصنف تحقیقات ) کے پیش نظرتحر مرفر مایا تھا۔ آ ب كافظ إي: "لابل الاظهرانه صلى الله تعالى عليه وسلم كان نبيا في عالم الارواح كما صرح في الحديث متى وجبت لك النبوة يا رسول الله قال وآدم بين الروح والحسد من رواية الترمذي بل الاظهر انه صلى الله تعالى عليه وسلم كان نبيا بعدالولادة وقبل الولادة من عالم الارواح ولكن ظهر نبوته ورسالته عمند المناس بعد البعث بعد الاربعين والتحقيق عند المحققين انه صلى الله تعالى عليه وسلم كان معصوما في الاحوال كلها ظاهرها وباطنها قبل البعثة كيف هو صلى الله تعالى عليه و سلم نورالله على الاطلاق 'سردار احمد غفرله' فتدبر''. خلاصه بیرکدآ پ ﷺ عالم ارداح میں قبل ولادت اور بعد ولادت ہرز مانہ میں بالفعل نبی تھے جالیس سال کے بعد آپ کی نبوت درسالت کاظہور ہوا جس کی ایک دلیل تو تر مذی شریف کی بیر حدیث ہے متسب وجبت لك النبوة الخجومستله لذامين صرت ب يعنى صحابة كرام في عرض كى يارسول اللدآب نبى كب ي ہیں؟ فرمایا اس وقت ہے کہ جب آ دم الطلا بھی انجمی معرض وجود میں نہ آئے تھے۔ مزید سہ کہ آ پ ﷺ خلاہر

وباطن اورقبل وبعد بعثت ہرحال میں محققین کے تحقیقی فیصلہ کے مطابق معصوم تھے آپ کاعلی الاطلاق نورخدا ہونا بھی اس کا مؤید ہے جب کہ عصمت نبی ورسول کے لیۓ ہوتی ہے غیر نبی کے لیۓ نہیں۔ پس میدبھی ان ادوار میں آپ کے نبی ہونے کی دلیل ہے۔ ملاحظہ ہو (مشکو ۃ المصابیح عربیٰ صفحہ ۱۲۸ حاشیہ برحاشیہ نبر ۴ طبع نورتکہ دبلیٰ مخزونہ کتب خانہ حضرت تحدث اعظم محدث اعظم اسلامک یو نیورٹی رضائگہ چنیوٹ مطلع جھنگ)۔

**قمبرتا**:اس کی دوسری دجہ بیہ ہے کہ بادثوق ذریعہ سے معلوم ہوا ہے کہ حضرت علامہ رضوی صاحب علیہ الرحمۃ اپنے شخ کریم کےاس زیر دیخطی حاشیہ کی بنیاد پر تحقیقات کے ردّ میں کھی گئی ایک کتاب کی تائید فرماتے ہوئے تحقیقات میں دی گئی تقریف سے اعلان لاتعلقی بھی فرما چکے ہیں۔

محمور محمد تقییر می وجہ بیہ ہے کہ آپ بہت کثیر العلم اور وسیع المطالعہ تھے جب کہ تقریط میں بید لفظ ہیں کہ ''امام عبدالشکور سالمی جو حضرت داتا ''نج بخش علیہا الرحمۃ کے ہم عصر ہیں 'اعلیٰ حضرت فاصل بریلوی' حضور پیر سیال' حضور غوث اعظم اور حضرت پیر مہرعلی شاہ علیہ الرحمۃ سب کا یہی عقیدہ ہے کہ حضور ﷺاعلان نبوت سے قبل بالقو ۃ اور اعلان نبوت کے بعد بالفعل نبی شخ علامہ سیالوی کی تحقیق کامل واکمل ہے مخالفین میں سے کسی نے دلاکل کے ساتھ اس کا جواب نہیں دیا''۔( تحقیقات صفیہ ۱۷)۔

عبارت بلذا کا ایک ایک لفظ آپ کی شان علم کے خلاف ہے کیونکہ امام ابوالشکور کوعبدالشکور ککھا ہے نیز جن اکا بر کا حوالہ دیا گیا ہے ان میں سے سی نے بھی اپنی سی کتاب میں بھی آپ بھی کی نبوت کو'' بالقو ق'' قر ار نہیں دیا جس کے غلط ہونے کے لیے اتنا بھی کا فی ہے کہ ان اکا بر کے بارے میں اتنا برادعویٰ تو کیا گیا ہے مگر اس کا ثبوت مہیانہیں کیا گیا مصنف تحقیقات بھی اپنی پوری کتاب میں حسب مذکوران کی کوئی عبارت نہیں لا سے مزید ان اکا بر سے اس کے برخلاف بھی ثابت ہے جس کی با حوالہ تفصیل گزشتہ اوراق میں کردی گئی ہے۔

اس کا یہ جملہ بھی بالُکل خلاف واقعہ بات پرَمِنی ہے کہ''مخالفین میں سے سی نے دلائل کے ساتھ اس کا جواب نہیں دیا'' کیونکہ متعددعلاءاہل سنت نے مختلف طریقوں سے اپنافرض منصبی پورافر مایا ہے۔ **اس حاکق**:

اب رہی بیہ بات کہ آخر بیقفر نظ آ کیسے گنی اس کی کچھ نہ پھو بنیا د تو ضرور ہو گی؟ تو اس کی کمل وضاحت مع مالہا و ماعلیہا حضرت کے کلمیذ ارشد فاضل جلیل حضرت مولا نا مفتی محد نصیر الدین نصیرالحسنی مدخلتہ العالی ( آف شور کوٹ ضلع جھنگ ) نے فقیر کی پیش نظر کتاب پر دی گئی اپنی تقریظ میں

فرمادی ہے جس کے بعد کمی قسم کا کوئی اشتباہ باقی نہیں رہتا۔ مفتی صاحب ارقام فرماتے ہیں: '' کتاب تحقیقات سامنے آئی تو میں نے دانستہ اس کا مطالعہ نہ کیا کہ عظمت محبوب گھٹانے کی کوئی بھی تحریر ہمارے دل پر ایک نشتر سے کم نہیں البتہ اس پر یادگار اسلاف فخر عرب وعجم استاذی المحتر محضرت شخ العلماء والمحد ثین حضرت علامہ محد عبد الرشید رضوی رحمة اللہ عليہ کی تقریظ د کی کر ضرور چونک گیا اور پھر شاگر دہونے کے ناطے آپ کی خدمت میں بمعیت حضرت مولانا فاروق سلطان قادری آف جھنگ حاضر ہوا۔ آپ نے ارشاد فرمایا میں ازل سے ابد تک ہر لحہ نبوت ورسالت مصطفیٰ بھی کا تحقیقات کے مندر جات کو آپ نے قطعاً نہیں پڑھا۔ یہ بات میں خدا اور رسول کو حاضر دی تا کہ محلق اور بہا مگر دہل اعلان کرتا ہوں: العنہ اللہ علی الکذ ہیں۔

پھراس کے بعد پیر طریقت حضور پیر فضل رسول صاحب سجادہ نشین محدث اعظم فیصل آباد نے حضرت شخ الحدیث محد شریف رضوی آف بھکر کے ہاتھ مشکو ۃ شریف بھیجی جس کے حاشیہ میں خود حضور محدث اعظم علیہ الرحمۃ نے اپنے دست مبارک سے تحریر فرمایا کہ تحقیق یہی ہے کہ حضور ﷺ اعلان نبوت سے پہلے بھی نبی اور رسول تھے۔

سلطان قادری آف جھنگ **مجمر؟**: شیخ الحدیث محمد سعید قمر جامعہ رضوبہ فیصل آباد **مجمرہ**: مفتی اعظم مفتی شمہ بخش رضوی جامعہ محدث اعظم چنیوٹ م**جمر؟**: علاء کی ایک کثیر تعداد۔ آپ کی بید تقریظ رجوع نامہ آپ کی زندگی میں ہی حصب چکی تقلی۔ آپ کا وصال چودہ شعبان

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کوہوا جب کہ کتاب تقریباً عم شعبان سے بھی پہلے چھپ چکی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ آپ کی قل خوانی پہ ہزاروں کے اجتماع میں آپ کے صاحبز ادہ گرامی پر وفیسر ڈاکٹر عطاء المصطفیٰ کے ایماء پر اس بات کا با ضا بطدا علان کر دیا گیا جس کے بعد کسی شک دشبہ کی کوئی تنجائش باقی نہیں رہ جاتی' ۔ (اقتباس مکمل ہوا)۔ الغرض ان حقائق کی رو سے تقریف بلا اکو حضرت علامہ رضوی رحمۃ اللہ علیہ کی تقریف کہنا درست نہیں کیونکہ انہوں نے اے خود نہیں لکھا' پھر اس سے بھی رجوع فر ما گئے ۔ نیز تحقیقات کے موقف کی تغلیط اور اس امر کا اعلان فر ما گئے کہ مسلمہ بلا امیں ان کا عقیدہ وہ ہی جو ان کے شخ کر یم کا ہے یعنی آپ بھاز مانہ قبل تخلیق آ دم الطب سے ہر دور میں نبی ضے ولا دت با سعادت کے بعد اور بعثت سے پہلے بھی چاپس سال کی عرشریف میں آپ کی نبوت ورسالت کا ظہور ہوا۔ رینہیں کہ آپ چالیس کے بعد نبی بنے بلہ بھی چالیس سال کی عرشریف صلی اللہ علیہ و علی آلہ و صحبہ و بار ک و سلم اجمعین۔

تر بلامولانا مار محمد تشتر کامیا حب سے جلب: مولانا موصوف سے منگیر ہیں حضرت مولانا مفتی احمد حسن رضوی رحمة اللدعلیہ کے مدرسہ میں ان کے سالا نہ جلسہ میں ( جب کہ وہ بقید حیات تھے ) ایک مرتبہ ملاقات ہوئی تھی بہت سادہ قسم کے معلوم ہوتے تھے۔ رحیم یا رخان فقیر کے جامعہ میں تد رئیس کے لیۓ حضرت مفتی صاحب مرحوم کے تو سط سے ان سے بات چلی تھی جو بفضلہ تعالی رہ گئی تھی ۔ O موصوف نے اپنی تقریظ میں تحقیقات کے دلاکل کو مضبوط اور مکنہ اعتراضات کا تشفی بخش جواب وغیرہ

وغیرہ قرار دیا ہے نیز مصنف یا مؤلّف کو میں اہل سنت لکھا ہے اوران کی کچھ خد مات کا حوالہ بھی دیا ہے۔(صفحہ (۲۱۱۹)۔

تعلیا عرض ہے کہ اس سب کی حقیقت کو سیجھنے کے لیے تنبیبہات کا مطالعہ فرما ئیں پھرانصاف کریں۔ منیز اپنے اس بیان کو پختہ کرنے کے لیے بیہ بیان بھی دیا ہے کہ چوبارہ کے کچھ حضرات جو سیالوی صاحب سے نالال تھے جب قبلہ کا موقف بدلاکل ساعت کیا تو بسماختہ بول اٹھے کہ مسئلہ اب سیجھ آیا۔ اس طرح آستانہ باروشریف کے صدر مدرس بعداز ساعت دلاکل فرمانے لگے تفاسیر اور علامہ نہبانی کی تحریرات پڑھی حارح آستانہ باروشریف کے صدر مدرس بعداز ساعت دلاکل فرمانے لیے تفاسیر اور علامہ نہبانی کی تحریرات پڑھی صاحب کا موقف پیچیدہ ضرور ہے لیکن بنظر میں جائزہ لینے سے حقیقت اظہر من الشمس ہوجاتی ہے۔ صاحب کا موقف چیچیدہ ضرور ہے لیکن بنظر میں جائزہ لینے سے حقیقت اظہر من الشمس ہوجاتی ہے۔ (صفی ۲۰)۔ تا کہ ان کا جائزہ لیا جاتا۔ نیز ان لوگوں کی علمی حالت بھی مذکور نہیں اور نہ ہی ان کا نام پیتہ درج ہتا کہ ان کو سیم جمایا حالے۔

یہی تفصیل بر تفدیر شلیم آستانہ عالیہ کے صدر مدرس کے بیان کے متعلق ہے کہ انہوں نے تفاسیر اور علامہ نبہانی رحمہ اللّٰہ کی تحریرات کے لفظ تو بو لے مگر کوئی عبارت پیش نہیں کی جب کہ علامہ نبہانی قدس سرّ دعلی انتحقیق سید عالم ﷺ کی نبوت کے قدم کے قائل ہیں ۔تفصیل کے لیۓ ملاحظہ ہوتنبیہات ٔ جلدادّ لُباب سوم تا ہفتم ۔ رہے مفتی حسنی صاحب ؟ تو انہوں نے بھی کوئی دلیل بیان نہیں کی علاوہ ازیں وہ ہیں بھی مولّف

تحقیقات کے شاگرد۔ O موصوف نے اس ضمن میں ''تجلیات بجواب تحقیقات' ' پر بھی تنقید کی اور مجیب لبیب کو'' آئلمیں اگر بند ہوں تو پھر دن بھی رات ہے' والا شعر بھی سنایا ہے اور آگے بیہ کہ کر کہ' ایسی معظم ہستی کے ساتھ اردوخواں طبقہ الجھا ہواد کھائی دیتا ہے کہ کتب درس نظامی کا ادراک تو کجا مبتد کی کتب سے استفادہ جن کے بس کا روگ نہیں'' مزید اشعار کے ضمن میں انہیں'' گرگس'' اور'' شپر ہ چیتم'' ( گدھاور چپگا دڑ) کی گالیاں بھی سنائی ہیں ۔ (صفحہ ۲۰۱۲)۔

**جایا** عرض ہے موصوف کے انداز بیان سے ایسے لگتا ہے کہ جیسے وہ مصنف کے بلاا جرت وکیل (بلکہ زرخرید اور'' بہتیں بڈ ھے'' غلام ) ہوں اس لیۓ وہ قصیدہ خوانی پہ قصیدہ خوانی کرنے کے ساتھ ساتھ ان کے ناموافقین کومنہ بھرگالیاں سناتے ہوئے غلط بیانی سے بھی کام لے رہے ہیں۔

جھوٹ بیہاں سے داضح ہے کہ موصوف کے **مد**وح کے مقابلہ میں فضلاء درس نظامی میں سے کوئی بھی نہیں ' <sup>ر</sup>محض ارد دخواں طبقہ' ہے۔

نیز وہ صفحہ ۲ پران کے بارے میں مخالفین علاء کرام کے لفظ لکھ آئے ہیں۔ پھر بالفرض ایسا بھی ہوتو بحث جب مسلہ خاص میں ہے تو اس کے حوالہ سے مَنُ قَالَ کی بجائے مَاقَالُ کود یکھا جانا قرین انصاف تھا۔ پس اسی طرز پریہاں میدیھی کہا جاسکتا ہے کہ مولانا مقر ظ اوران کے امثال جنہیں خَدرَبَ یَضُرَبُ کی رب پر بڑا گھمنڈ ہے انہیں اتنا فاضل بننے کا کیا فائدہ ہوا کہ اما مالاندیا ء بیکی نبوت مقد سہ جوتمام فضائل کا سرچشمہ

اس سے توبقول ان کے دہ'' اردوخواں طبقہ'' بھی سیح رہا (جس نے'' ان کی اس درس نظامی' کے ایسے سبق نہ پڑھے کہ د ماغ بھی گھوم جائے ) جواب آ قاء دمولی ﷺ کی عظمت نبوت کا پاسبان بنا ہوا ہے۔مولانا! جس گلستان سعدی سے آپ''شپر ہچشم'' والے لفظ قل کر گئے ہیں'اسی میں ریبھی لکھا ہے رہج علمے کہ راہ تجق نہ نماید جہالت است ۔

O نیز موصوف نے اپنی مخالفین کا بیشکوہ کرتے ہوئے کہ ان کا دعویٰ تو بیہ ہے کہ وہ اعلیٰ حضرت کے پیر دکار ہیں گر آپ کے نقش قدم سے ہٹے ہوئے ہیں کیونکہ آپ نے اپنے مخالفین کی گستا خانہ عبارات پر مناظروں کے لیۓ انہیں از خود بلایا' خطوط اور نمائندے بیھیج یہ پنی بھی کیا ہے کہ ایک بندہ زندہ سلامت موجود ہے اور وہ کہہ رہا ہے کہ آ وُ میرے ساتھ اس مسلہ پر بات کرولیکن نہ کوئی ان کے پاس جارہا ہے اور نہ ہی کوئی

انہیں اپنے پاس آنے کی دعوت دینے کے لیے تیار ہے۔ پھر عجیب بات یہ ہے کہ حضرت نے بار باراس بات کو دہرایا ہے کہ میرے موقف کے خلاف کسی مسلمہ ہز رگ کے ارشادات پیش کر دواور مجھے اس بارے میں قائل کر دتو میں رجوع کرنے کے لیے تیار ہوں۔ حضرت کے موقف کے مخالفین علاء کرام سے نہایت ادب کے ساتھ درخواست ہے کہ اہل سنت پر رحم فرما کمیں اور جو دلائل ان کے پاس اپنے موقف کے ہیں ان کوسا منے لا کمیں تا کہ دود ھاک دود ھاور پانی کا پانی ہوجائے اور جس فریق کا موقف درست نہ ہودہ رجوع الی الحق (جو کہ

**علام** موضی ہے کہ موصوف اپنے مدور کو کو کل معاملہ ؟ تو مولانا نے اسے جس انداز سے لیا ہے بالکل رہا مصنف سے اس مسللہ پر بات کرنے کا معاملہ ؟ تو مولانا نے اسے جس انداز سے لیا ہے بالکل خلاف دافعہ ہے دیگر بیسیوں علاء اہل سنت کی اس سلسلہ کی متعدد کا وشوں سے قطع نظر فقیر راقم الحروف (عبدالہجید سعیدی رضوی) ۔ آپ بیتی بیان کرتے ہوئے عرض پر دراز ہے کہ میں خود یہ سب طریقے اپنا چکا ہوں اور کے ۲۰۰۰ء کے اداکل سے لے کران کی تحقیقات کی اشاعت اوّل (اپر یل ۲۰۱۰ء) تک دقماً فو قراً تسلسل کے ساتھ کوشاں رہا ہوں جب مایوی ہوئی تو علاء اہل سنت لا ہور کے مشورہ سے مراسلات کی فائل کو' دعوت رجوع' کے نام سے شائع کر ایا اور تبیی بیات بولی تحقیقات کی اشاعت اوّل (اپر یل ۲۰۱۰ء) تک دقماً فو قراً تسلسل کے ساتھ ایک نے مولانا موصوف کے مدور کو تھی پہنچ چکا ہے مکمل تفصیل دعوت رجوع نیز تبییہات کے ادائل میں دیکھی جاسمتی ہمولانا موصوف کے مدور کو تھی پنچ چکا ہے مکمل تفصیل دعوت رجوع نیز تبییہات کے ادائل میں دیکھی مولانا پر مولانا موصوف کے مدور کو تھی پنچ چکا ہے مکمل تفصیل دعوت رجوع نیز تبییہات کے ادائل میں دیکھی ایک نے مولانا موصوف کے مدور کو تھی پنچ چو کر ہے مکمل تفصیل دعوت رجوع نیز تبییہات کے ادائل میں دیکھی مولانا کو تول کر این اور رہاں ای تحقیقات تری کو کو مول دی موال ہوں ہو کر مارکیٹ میں آ چک ہے ادر اس کا ایک نے مولانا موصوف کے مدور کو تھی پنچ چو سکتے ہیں کہ ایں اولایا ہوں ہو کر مارکیٹ میں آ چک ہے اور اس کا مولانا پھر تی نہ مانیں اور دوا پنی اس تر کر میں مخلاص اور اس پر قائم ہوں تو اتمام جمت کے طور پر ان کے سے گفتگو کر لیں ۔

طریق کار میہ ہوگا کہ مقرط موصوف مولانا صالح محمد نقشوندی صاحب مصنف تحقیقات سے اس پر آمادگی کی تحریر مہیا کریں گے۔ اس کے بعد موضوع وغیرہ کے حوالہ سے متعلقہ شرائط طے ہوں گی پھر جگہ اور وقت کی تعیین ہوگی اور میدان لگ جائے پھران شاءاللہ دود ھا دود ھا در وادر پانی کا پانی ہوجائے گا۔ مگر سابقہ تجربات کی رو سے ہم پیشگی کہے دیتے ہیں کہ مولا ناصالح صاحب کی بھی میہ سب ہوائی با تیں ہیں انہوں نے بیکا م نہ کیا تھا نہ کیا ہے نہ کریں گے اور نہ ہی کر سکیں گے۔ بے شک طبع آ زمانی کر کے دیکھ لیں۔ ہمیں گوی دہمیں میداں ۔ دیدہ باید۔

تخرية مولاتا محر حيامته بامدى صاحب ست جماب: بیبھی تقریظ نہیں ہے بلکہ مصنف سے عقیدت کی بناء پر قصیدہ خوانی ہے جس کی خود انہوں نے بھی وضاحت کردی ہے۔ چنانچہان کے لفظ ہیں: ''بندہ خودکوکسی تقریظ وتا ئید کے قابل نہیں سمجھتا''۔ (صفحہ ۲۳)۔ عقیدت کا اندازہ یہاں سے کیا جاسکتا ہے کہ خود ان کے بقول لوگ انہیں اور ان کے رفقاء کارکو 'سیالوی اینڈ کمپنی سے موسوم'' کرتے ہیں۔ نیز مصنف اور کتاب کی تعریف کے انہوں نے پل باند ہد بے اور ان کے نا موافقین کو جی بھر کر گالیاں دی ہیں جوعقیدت نہیں تواور کیا ہے؟ چنانچہان کی تعریف میں بڑی چھلانگیں لگاتے ہوئے ان کی مجد دیت کا قول بھی کر گئے ہیں (صفحہ ۲۷) حالانکہ محبتہ دبا شرائط عالم صلح ہوتا ہے جو دین پر ڈالے گئے غبار کو ہٹا تا ہے جب کہ یہاں شرائط کجابنیا دی شرط بھی مفقود ہے کیونکہ یہاں غربار ڈالا گیا ہے جواصلاح نہیں فساد ہےاوراس سے بڑھ کر فساد کیا ہوگا کہ معاذ اللّہ عظمت نبوت يرحمله كياجائے۔ نیز ان کی تو ہین کوکفر کہہ گئے ہیں (صفر۲۲) حالانکہ علماء کی وہ تو ہین کفر ہوتی ہے جو بحیثیت عالم دین ہو یہاں اگر کسی کی طرف سے ایسا کیچھ ہوا ہے تو سرکار ﷺ کی ثابت شدہ فضیلت دعظمت سے انکاراور بغاوت کی بنیا د پر ہواہے۔لہٰداان کا ردکر نے والوں نے کوئی جرم نہیں کیا اہم فریضہ سرانجام دیا ہے۔ نیز بیہ بھی لکھ گئے کہ''میرےنز دیک ان علماء مشاہیر سے ہیں جن کا قول ہمارے لیۓ قول قیصل بن (صفحة ٢٢)\_ تو چاہیۓ کہ باروی صاحب اصول فقہ اربعہ کی بجائے خمسہ گنا کریں اور خفی کی بجائے فقدا شرفی کے مقلدکہلایا کریں۔ کتاب کے بارے میں رقم کیا ہے کہ''تحقیقات'' مینارۂ نور ہے اور'' آ فتاب آمد دلیل آ فتاب'' کا مصداق ہے'(صفحہ۲۲)۔ <del>جس کا مطلب میہ ہو</del>ا کہ اس کا درجہ قر آن کے برابر ہے کیونکہ ان کی بیان کردہ شان تو صرف قر آن

مجید کی ہے قال اللہ تعالی اولم یکفیہ انا انزلناعلیك الكتاب یتلی علیمہ ۔ نیز مصنف سے بطریق آخر اظہار عقیدت کرتے ہوئے ان کے ناموافقین پر (مولوی صالح محمد صاحب سے چند قدم آگے بڑھ کر) خوب بر سے ہیں اور کو ثر وسنیم سے دبلی ہوتی زبان استعال کرتے ہوئے آپ ضفا دع البیز بھینس ، جن کا مدار تحض مفروض قصے کہانیاں نام نہا دمنا ظرو محقق نابلد عقل کے بونے اور یکنے والے تک کے الفاظ استعال فرما گئے ہیں جس پر یہی کہا جا سکتا ہے کہ الی اللہ ال مشتکی ۔ و کے لائاء یہ رہے ان یہ بھی ہے دیل ہوتی زبان استعال کرتے ہوئے یتر شعر بھا فیہ ۔

ندکورہ الفاظ میں موصوف نے جنہیں نام نہا دمنا ظرومحق قرار دیا ہے ان کے متعلق بین القوسین (خود لکھ دیا ہے ) نام لکھنا مناسب نہیں سمجھتا ) (صفحہ ۲)۔

اس لیے ہم بھی مزید کچھ کہنا مناسب نہیں سمجھتے جب کہ بیا یک حقیقت داقعیہ ہے کہ راقم الحروف کوان سے اس سلسلہ میں کجا کسی بھی مسئلہ میں تحریراً تقریراً کبھی کوئی داسطہ ہیں پڑا۔

O نیز موصوف کئی تعارضات کے شکار بھی ہوئے ہیں چنانچہ ایک طرف اپنے ناموافقین کو قصے کہانیوں والے اور عقل کے بونے قر اردیتے ہیں نیز ہی بھی کہ وہ فقض ونع کہ دلیل و شاہد،مناظرہ،مکابرہ،معارضہ اورمجا دلہ وغیر ہا کی تعریفات سے بھی نابلد ہیں (صفحہ ۲)۔

پھرانہی سے مخاطب ہوکر فرماتے ہیں: ''اےمبر دمحراب کے دارتو' ادراے اصحاب حل دعقد'' (صفحہ۲۷)۔

نیز فرماتے ہیں کہ: ''جب ان معترضین سے کہاجائے کہ آئے سیالوی صاحب سے بالمشافد ملاقات کر کے افہام دفیم کرلیں تو آئیں بائیں شائیں کرتے ہیں' (صفر ۲۱)۔ جب کہ اپنے ای قلم سے لکھتے ہیں: ''علامہ سیالوی پر تنقید کرنے والے کے لیۓ ضروری ہے کہ ریسر پچ ومہارت میں ان کے ہم پلہ ہی نہیں عالی مرتبت ہو'۔ (صفر ۲۵)۔ نیز لکھا ہے کہ'' ہمارے تمام نظریات کا ما خذ و منبع ادلہ شرعیہ ہیں' (صفر ۲۳) جب کہ ای صفر پر ریج سی لکھا ہے کہ''علامہ سیالوی میر ن ز دیک ان سے جی جن کا قول ہمارے لیۓ قول فیصل ہے (کلہ ملخصاً)۔ (صفر ۱۳)۔ سبحن اللہ۔ نہیں ہو ہیں ہی بحث سے بالاتر تو ان سے بحث کی دعوت چہ معنیٰ ؟ تو کیا یہ نہ کھیلنے والی بات

O دلیل کی باری میں موصوف نے صرف اتنا لکھا ہے کہ : ''متعلقہ موضوع پر مسلک حقہ کی جس کتاب کو

اٹھایاعلامہ سیالوی صاحب کے موقف کا مؤیداوران کے حق میں ناطق پایا''(صفحہ۲۲)۔ س کتاب کواٹھایا اس کی عبارت کیاتھی' کس طرح مؤیداور ناطق تھی ؟ اس کی کوئی وضاحت نہیں ہے

اس لیے مزید پچھ کہنا بھی ہمارے ذمہ نہیں ہے۔ آخراس کے بغیر جواب دیا جائے تو تس امرکا؟ O رہا بیہ کہنا کہ تحقیقات کے نام سے ظاہر ہے کہ حضرت علامہ سیالوی کسی نے نظرید کے بانی نہیں کہ ان کو موضوع تخن بنایا جائے۔(ملحّصاً)۔(صفح۲۲)؟

تو بیہ غلط ہے اگر بیہ درست ہوتو کوئی بھی شخص کوئی غلط مسلہ لکھ کرا سے تحقیقات کے نام سے شائع کرد بے تواسے بھی صرف تحقیقات نام کی بنیا د پر صحیح مان لیا جائے ۔اسے کوئی بھی ذی علم مصنف مزاج درست قرار نہیں دے سکتا۔

علادہ ازیں بیکھی غلط ہے کہ موصوف کے معدو<sup>ح درس</sup>ی نے نظرید کے بانی نہیں'' کیونکہ حقیقت ہیہ ہے کہ وہ مسئلہ ہٰذامیں نے نظرید کے بانی ہیں ورنہ سلف میں ان سے موقف سے مطابق کون اس کا قائل تھا کہ حضور سید عالم ﷺ کوز مانہ قبل تخلیق آ دم الظلیٰ میں بالفعل نبی بنا کرار داح انبیا ، و ملئکہ کرام طیبم السلام کے لیے مربی و مفیض فر مایا گیا پھر بعداز تخلیق آ دم الظلیٰ آ پ کی وہ نبوت آ پ سے چھین لی گئی یا کا لعدم اور غیر معتبر قر اردی گئ پھر بعداز ولادت با سعادت آ پ بالقوۃ نبی قر ارد بئے گئے۔ یہی حالت چالیس سال کی عرش لیف تک رہی اس

O آخرین باردی صاحب نے تجویز دیتے ہوئے لکھا ہے کہ: '' آئے آج بھی کسی ایسے تحقق مجد د پر متفق ہوجا نیں جس کی ایسے تحقق مجد د پر متفق ہوجا نیں جس کا قول پوری سنیت کے لیے قول فیصل ہو علامہ سیالوی صاحب کو مرافعت سے تأمل نہ ہوگا۔اگراییا ممکن نہ ہوتو مسلمہ اکابرین شاہ عبد الحق محد ثر د بلوی اما اہل سنت اعلیٰ حضرت الشاہ احمد رضا خان بر یلوی د فیر ہما ہے کہ کا د د میں د میں میں پر یلوی د فیم ہوجا ہے کہ کہ د میں جس کا قول پوری سنیت کے لیے قول فیصل ہو علامہ سیالوی صاحب کو مرافعت سے تأمل نہ ہوگا۔اگراییا ممکن نہ ہوتو مسلمہ اکابرین شاہ عبد الحق محد ث د ہلوی اما اہل سنت اعلیٰ حضرت الشاہ احمد رضا خان بر یلوی د فیم ہوجا ہے گھی ہوجا کے گا' ۔ (صفہ ۲۸) ۔

اس کے بعد بیدعا سَیکمات کَکھ بی: ''اللہ م ارنا الحق حقا وارزقنا اتباعہ وارنا الباطل باطلا وارزقنا اجتنابہ''(صفحہ۲۸)۔

جس کا داضح مطلب بیہ ہوا کہ معاذ اللَّدثم معاذ اللَّذُقُل كفر كفر نباشدُ سید عالم ﷺ کو حیالیس سال سے پہلے نبی مانا باطل یعنی کفر ہے کہا ہے حق کے مقابلہ میں لایا گیا ہے۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

پھر چونکہ مذکورہ تجویز کے ساتھا اس کولایا گیا ہے تو اس کا مطلب یہ بھی ہوا کہ حضرت شیخ محقق اور اعلی حضرت رحمہما اللہ دونوں کا عقیدہ بھی یہی تھا تو طے ہوگیا آپ او پر دی گئی تفصیل کو اس کے ساتھ ملا کر شیخین جلیلین دونوں یا ان میں سے کسی ایک کی اس مضمون کی صاف صرح صحیح ثابت عبارت دکھا دیں تی تر پر اُہوخواہ تقریراً۔ہم ہر طرح سے تیار ہیں ان شاءاللہ تعلق لیے۔ پھر اگر بیر نہ دکھا سکیں اور ان شاءاللہ تعلق نہیں دکھا سکیں گتو حسب وعدہ اپنے ممدوح سے رجوع کر اکمیں اور آپ بھی سب ان کے ساتھ تا کہ ہوجا کیں اور ریتو آپ ابھی سے لکھ کردے چکے ہیں کہ ''مسلمہ اکا ہرین سے سرموانح اف نہ کر نے والا ہی تی ہر یلوی کہلاتا ہے'' (سوخہ ۲۲)۔ فکر کریں کہ آپ کا سلسلہ بھی باقی ہوتا ہو چکا ہے کیونکہ حضرت خواجہ محکم حاصا حب اور کی بھی ہو تا ہو کہ ہوں کہ س کو رڈ فرماتے ہیں۔ تر والمحقق قلام صنصاحب مصحاب : موصوف فے صرف مصنف سے ہم آ ہنگی ظاہر کرتے ہوئے کتاب کی توثیق کرنے پر ہی اکتفاء کیا ہمزید کوئی دلیل پیش نہیں کی۔ ان کے لفظ میں : '' فقیر نے اشرف العلماء کی تازہ کتاب تحقیقات دیکھی ۔ دلائل باہرہ سے مزین پایا' حضرت نے اس مسلم پر تحقیق کا حق ادا کر دیا ہے۔ اپنے موقف پر نا قابل تر دید دلائل جع فرمانے کے ساتھ ساتھ تمام مکنداشتہ بابت کے شافی جواب بھی سپر دقکم فرمائے ہیں۔ فحز اہ اللہ احسن الحزاء۔ فقیر اس مسلم میں کمل طور پر آپ کے موقف سے اتفاق کرتا ہے اللہ تعالی سب کو فہم ثاقب عطا فرمائے اورانا کی چارد یواری سے فکل کرفہم خن کی دولت حاصل کرنے کی تو فیق بخشے۔ آمین۔ (ملتھ سابلہ فلہ )۔ (تحقیقات مفیر 1)۔

**اقرل**: بناءً عليہ تحقیقات کے موقف کارڈ و تغلیط ان کی تقریط کا بھی رڈ تغلیط ہیں کیونکہ بنیا د نہ رہے تو اس کے سہارے قائم کی گئی عمارت خود بخو دزمین بوس ہوجاتی ہے جوہم بفضلہ تعالیٰ نہایت تطوّس اوروزنی دلائل سے ثابت کر چکے۔ فحصل ما ارد ناہ۔

مزید بید که مفتی غلام حسن صاحب موصوف اس سے کانی پہلے اپنی کئی کتب میں کئی مقامات پر اس کے برخلاف لکھ کرد سے چکے ہیں اور اب اس کے برعکس کو صحیح فہم کی بات اور حق قرار دے رہے ہیں گویا وہ مصنف تحقیقات کے اس مسئلہ میں حلیف ہیں جب تک وہ اس کے قائل رہے تو بید بھی اسی کا پر چار کرتے رہے اور جب انہوں نے اس سے انحراف کیا تو بید بھی اس کے لیئے پہلے سے تیار کھڑے بتھی اسی کا پر چار کرتے رہے اور جب مصنف تحقیقات سے کیا گیا کہ آپ کا نظر بیہ پہلے والاضحیح تھایا اب والاصحیح ہے بینی ان سے بھی یہی سؤ ال ہوگا جو پہلے بتھی یا اب ہیں ۔ باتی احکام کی تفصیل کرنے کی ضرورت نہیں کیونکہ وہ آپ کہ معلوم ہیں ۔ خود نور کر ایک کہ ایمان پر

ہر حال خدا کا خوف کریں مصنف تحقیقات کا ساتھ اسی دنیا تک ہے وہ بھی باعث پریشانی ۔ قبر و آخرت میں تو سرکار ﷺ ہی کام آئمیں گے اب بھی دفت ہے جوغلطی ہوگئی ہے اپنے لفظوں میں''انا کی چار

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

دیواری سے نکل کر''اس سے فوری تائب ہوجا نہیں۔اسی میں وقار ہے اوراسی میں بہتری ہے۔اللہ تعالیٰ ہدایت عطافر مائے۔امین۔

چنانچہ موصوف نے مسلمہ ہذا کے حوالہ سے تقریط سے پہلے کے دور میں لکھا تھا کہ : ''محدث ابن جوزی نے نو ر مصطفوی علی صاحبہا الصلوة والسلام کے متعلق متعدد ایمان افروز روایات نقل فرمائی ہیں لیمن میں یہاں مزید صرف ایک روایت درج کرنے پر اکتفاء کروں گا (آ گے عبارت ابن جوزی نقل کر کے اس کا ترجمہ کیا ہے) سیرنا آ دم الظیلان نے عرض کیا اے اللہ اپنے محبوب محد بھی کے صدقے محصے معاف فرماد ہے۔ اللہ تو الی نے یو چھاات آ دم الظیلان نے عرض کیا اے اللہ اپنے محبوب محد بھی کے صدقے محصے معاف فرماد ہے۔ اللہ تو الی نے یو چھاات آ دم الظیلان نے عرض کیا اے اللہ اپنے محبوب محد بھی کے صدقے محصے معاف فرماد ہے۔ اللہ تو الی نے پوچھاات آ دم الظیلان نے عرض کیا اے اللہ اپنے عرض کیا میں نے جنت میں ہر جگہ لا الا محمد رسول اللہ کلھاد یکھا ہے تو اس سے میں نے جان لیا کہ تیری بارگاہ میں یہ ستی ساری تحلوق سے زیادہ محرم ہے۔ چنانچہ حضور الظیلان نے فرمایا کہ ''میں اس وفت بھی نبی تھا جب آ دم الظیلا پانی اور مٹی کے در میان

ملاحظه ،و(شان مصطفى المظلي بزبان مصطفى المطلق متساق بك كارز اردوبا زارلا ،ور)\_

نیز زمانهٔ حمل شریف کے حوالہ سے''نبیوں کی بشارتیں'' کا عنوان دے کر لکھا ہے کہ پہلے مہینے حضرت آ دم الظلاب نے تشریف لا کر سیدہ آ منہ رضی اللہ عنہا سے فرمایا: ابت ری فیقید حسلت بسید المر سلین اے آ منہ تجھے بشارت ہوتو تمام رسولوں کے سردار کی حاملہ (امانتدار) ہے۔

ملاحظه مو ( تقریری نکات صفح ۸۴ ۱۸۵ بحواله نعمت کبوی لابن حجو المکی میلاد النبی الله لابن المجوزی <sup>،</sup>

نزهة المجالس للصفوری 'اکرام محمدی لعبد الستار طبع کرمانواله بک ثاب دربار مارکیٹ لاہور)۔ نیز لکھا ہے کہ آپ ﷺ کی پشت مبارک پر مہر نبوت تھی جس پر اتفاق ہے کہ کسی نے بھی انکار نہ کیا اختلاف صرف مقام تعین وہئیت وجسامت میں ہے۔اس پر بروایت حضرت صفیہ ٔ حضرت ابن عمراور حضرت علی رضی اللہ عنہم کلمہ شریف لا اللہ اللہ محمد رسول اللہ لکھا تھا۔ حجراسود و کعبہ جان ودل۔ یعنی مہر نبوت پہ

لا كھوں سلام (ملتّصاً)۔ ملاحظه بهو( تقرم یک نکات صفحه ۱۸۸ بحواله معارج النبوة مولد العروس ، شواه د النبوة واکرام تحدی ـ نیز شان مصطفى الله صفحه ٢٣٨٬٩٣٧ بحواله حاكم خصائص كبرى مسلم شريف ونشر الطيب ) -نیز امام اہل سنت اعلیٰ حضرت رحمۃ اللّٰدعلیہ کے نعتیہ سلام کے اس شعر'' پہلے سجد بے بیدروزازل سے درود ۔ یا دگاری امت پہ لاکھوں سلام' کی توثیق کرتے ہوئے اس کی شرح میں لکھا ہے کہ : ''حضور الظیلانے پیدا ہوتے ہی *مرتجد بے میں رکھا دوسری روایات میں ہے کہ بی*دعا فرمائی السلھم رب ھب لی امتی ۔ اے اللَّدميري امت كوبخش دے (ملخصاً بلفظہ )۔ ملاحظه بو (شرح حدائق بخش صفحه ۲۸٬۱۰۳ ماطبع مشتاق بک کارز اردوبازارلا ہور)۔ نیز لکھتے ہیں کہ : حضرت صفیہ فرماتی ہیں میں نے آپ کے منہ مبارک سے کان لگائے تو فرمار ہے تھے اُمّتِی اُمّتِی ی ائتی یا رب انتی کرے سوال دعائمیں بخش کریما بخش کریما میری امت تائیں (ملخصاً) ملاحظه بو( تقريري نكات صفحه ٢٨ ابجواله معارج البوة أكرام محمدي) نیز کہتے ہیں کہ : محدث اعظم یا کستان حضرت مولا نا سرداراحمدصا حب علیہ الرحمۃ فر مایا کرتے تھے کہ (الی ) بوقت پیدائش آب ﷺ کا ہمیں ایک بار امتی کہہ کریاد فرمانا اس کے بدلے اگر ہم ساری زندگی بھی یارسول اللد کانعرہ لگاتے رہیں تو آ پ کے احسان کا شکر میدادا نہ ہو سکے 🔔 جن کے لب یہ رہا امتی امتی یاد ان کی نہ بھولو نیازی کبھی وہ کہیں امتی تو بھی کہہ یا نبی میں ہوں حاضر تیری حیا کری کے لیے ملا حظه بو( تقريري نكات صفحه ٨٤ الطبع مذكور ) ـ علاوہ ازیں سید عالم ﷺ کی پھو بھی جان حضرت صفیہ رضی اللہ عنہا کے حوالہ سے لکھا ہے کہ آ پے فرماتی ہیں ولا دت باسعادت کے وقت میں خدمت کے لیۓ حاضرتھی میں نے اس وقت مشاہدہ کیا' سب سے پہلے آب في محد وفرمايا فصبح وبليغ زبان مي لا الله الا الله الى رسول الله يرها (ملخصاً) -ملاحظه ہو۔ ( تقریری نکات صفحہ ۸۷ اطبع مذکور )۔ نیز پیدا *ہوتے ہی بیکا مجھی فر*مایا:اللہ اکبر کبیرا والحمد للہ کثیرا وسبحن اللہ بکرہ

واصیل ا۔ ( کتاب مذکور صفحہ ۱۸۸)۔ اس کے قائل بتھ جیس عبارات 'سید عالم ﷺ کے پیدائش نبی ہونے کی دلیل میں نیز مید کہ مقرط صاحب پہلے اس کے قائل بتھ جسے وہ ثابت مانتے بتھ اور اس کا پر چار بھی کرتے بتھ۔ اس امر کی مزید دلیل ان کی وہ عبارات بھی ہیں جن میں آپ ﷺ کے قبل از اعلان نبوت ' طاہر ہونے والے معجزات کا ذکر کیا گیا ہے کیونکہ معجزات نبی کے ہوتے ہیں غیر نبی کے نہیں جنہیں خود بھی انہوں نے'' علامات نبوت کا ظہور'' کا عنوان دے کر لکھا ہے۔

ملاحظه بو (شان مصطفى الله صفحها اس)-

بعض معجزات میہ میں : آپ ﷺ ایک دن میں اتنا بڑھ جاتے جتنا دوسرے بچے ایک ماہ میں اور مہینے میں اتنا جتنا ایک سال میں بڑھتے تھے۔(شرح مدائق بخشن صفحہ ۱۰۳٪ بحوالہ الوفاء)۔

نیز ہمل بت منہ کے بل گر گیا دیگر تمام بت بھی گر گئے۔ ہمل سے آ داز بلند ہوئی وہ اس مبارک مولود کی ولا دت کی وجہ ہے گر گیا ہے۔( تقریری نکات ُصفحہ۱۵ 'شان مصطفیٰ ﷺ 'صفحہ۳۱۳)۔

نیز کعبہ شریف نے مقام ابراہیم الظفری جانب سجدہ میں گر کر اللہ اکبر اللہ اکبر کی صدابلند کرتے ہوئے کہا آج میں مشرکوں کی نجاست سے پاک ہو گیا مجھے ان سے پاک کرنے والامحبوب تشریف لے آیا نیز تین دن تک بیت اللہ وجد میں رہا۔ (تفریری نکات صفحہ ۱۸)۔

نیز آپﷺ کی ولادت مبارک کے دقت آپ کا نور مشرق ہے مغرب تک اور زمین ہے آسان تک پوری کا مُنات میں پھیل گیا۔( تقریری نکات صفیہ ۱۸۹)۔ نیز اللہ تعالیٰ نے دنیا جمر کی تمام عورتوں کے لیے اس سال مقدر کردیا کہ وہ میلا دوالے مجوب محمد صطفی ﷺ کی برکت سے لڑ کے جنیں۔( تقریری نکات صفیہ ۱۸۱)۔ نیز آپ کی برکت سے حضرت حلیمہ کے گھر میں دودھ کی نہریں جاری ہو کیکی جن بکریوں نے کبھی

دود هه نه دیا تھا'ان کا دود هاب ختم ہی نہیں ہوتا تھا' ہر جانور کاتھن دود ھ کامنیع بن گیا۔( شرح عدائق بخش ٔ صفحہ ۱۰۳۸)۔

'' بکریاں خوب موٹی تازی ہوکر آتی تھیں لوگ پوچھتے ایک ہی جگہ پر چرنے جاتی ہیں ہماری بکریاں اتن صحت مند نہیں۔ آپ فرماتی تھیں چرتی تو ایک ہی چراگاہ میں ہیں مگر تمہارے چرانے والے اور ہیں میر ا چرانے والا اور ہے۔ (شان مصطفی ﷺ'صفحہ اس)۔ نیز حضرت حلیمہ کی اپنی اولا دبھی چونکہ آپ کے دودھ میں شریک تھی اس لیۓ آپ صرف ایک ہی طرف

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ے دودھ پیتے جتنی بھی بھوک ہوتی مجھی دوسری طرف کا دودھ نہ پیتے۔ بیآ پ کاعدل وانصاف ہے تا کہ کوئی مید نہ کہ دے کہ آپ اپنے بہن بھائیوں کاحق مارتے رہے۔(ملخصاً)۔(شرح حدائق صفحہ ۱۰۲۸)۔ نیز عور توں نے حضرت حلیمہ سے پوچھا تیرے گھر میں ساری رات روشنی س چیز کی ہوتی ہے؟ فر مایا قسم بخدا ہم کوئی چراغ وغیرہ تو نہیں جلاتے بلکہ آپ بھی کے چہرے کی روشنی ہوتی ہے۔(شان مصطفی بی اسفہ سالاس)۔ نیز آپ کا جھولا فر شتے جھولاتے تھے۔(شان مصطفی بی صفحہ ۲۵ اس تقریری نکات منوبی ہوتی ہے؟ ز شان مصطفی بی اسفہ میں ہوں جو کہ مالات کی خور روز انہ آپ پر اتر تا کہ دو ہو ان مسلول ہو ہو ہے۔ (شان مصطفی بی ان صفحہ میں سورج کی طرح ایک نور روز انہ آپ پر اتر تا کہ دیر کے بعد جھوٹ جا تا۔

نیز حضرت عباس نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ آپ کی نبوت کی علامات نے جمیحے دعوت اسلام دی میں آپ کو جمولے میں دیکھا کرتا تھا کہ آپ چاند سے باتیں کرتے تصاور آپ جد هرانگلی مبارک کا اشارہ فرماتے چاندا دھر ہی جھک جاتا تھا۔ فر مایا ہاں چاند مجھ سے اور میں اس سے باتیں کرتا'وہ میرا دل بہلا تاتھا۔ جب وہ عرش کے پنچ تجدہ کرتا تو میں اس کے تجدہ کرنے کی آواز بھی سنتا تھا۔ ایک روایت میں سورج کے لفظ بھی جی نیز ایک روایت میں سی بھی ہے کہ داللہ میں لوح محفوظ پر چلنے کی آواز بھی سنتا تھا۔ (ملیضاً)۔ (تقریری نکات' صفرہ ۱۵ نیز شان مصطفٰ ﷺ) صفرات)۔

شان مصطفی کی صفحہ اسلام اہل سنت کے ان اشعار ہے بھی استنا دکیا ہے: م چاند جھک جاتا جدھر انگل المحات مہد میں کیا ہی چلتا تھا اشاروں پر کھلونا نور کا کھیلتے تھے چاند سے بچپن میں آقا اس لیے خود سراپا نور تھے وہ تھا کھلونا نور کا نیزنشو ونما جرت انگیزتھی دوسرے ہی مہینے ہاتھوں اور قدموں کے بل چلنا شروع کردیا تیسرے مہینے کھڑے ہوگئے چوتھ ماہ دیوار پکڑ کر چلنے گھا اور پانچوین مہینے کی سہارے کے بغیر چلنا شروع کردیا آ ٹھویں مہینے بولنا شروع کردیا نویں مہینے ضلح کا اور پانچوین مہینے کی سہارے کے بغیر چلنا شروع کردیا والہ حمد مللہ کشیرا الی حضرت حکیمہ کر پالفاظ سنا کرتی تھیں لا الہ الا اللہ قدو سا قدو سا نامت الہ حون والہ حمن لا تا حذہ سنتہ ولا نوم ۔ جب بھی کسی چز کو پکڑ تے تو کسم اللہ بر ھر کر پکڑ تے الہ حمد ہلہ کشیرا الی دیونہ سنتہ ولا نوم ۔ جب بھی کسی چز کو پکڑ تے تو کسم اللہ بر ھر کر پکڑ تے الہ حون والہ حمن لا تا حذہ سنتہ ولا نوم ۔ جب بھی کسی چز کو پکڑ تے تو کسم اللہ بر ھر کر پکڑ تے (ملتے ما)۔

ملاحظہ ہو۔ (شان مصطفی بی صفحہ ۱۳۱۴)۔ نیز جب آپ دھوپ میں کھڑے ہوتے تو فور أبا دل سابیہ کردیتا آپ چلتے تو چل پڑتا رکتے تو تظہر جاتا (ملتحصاً)۔ (شان مصطفی بی صفحہ ۱۳۱۴)۔ نیز جانور آپ کے قد مول کو بوسہ دیتے۔ (شان مصطفی بی صفحہ ۱۳۴۴)۔ نیز ہر درخت پھر سلام کہتا۔ (شان مصطفی بی صفحہ ۱۳۱۳)۔ حضرت حلیمہ سلام کی آ واز خود سنا کرتیں۔ (شان مصطفی بی صفحہ ۱۳۱۳)۔ نیز سخت پھر پر کھڑے ہوتے تو آٹے کی طرح نرم ہوجا تا۔ (شان مصطفی بی صفحہ ۱۳۱۳)۔ نیز درخت اپنی شہنیاں خود بخو د جھکا دیتے تا کہ کمریاں سنے کھالیں اور آپ کو زمت نہ ہو۔ (سلخصاً)۔ (شان مصطفی بی صفحہ ۱۳۵۰)۔

نیز کنویں پہ کریوں کو پانی پلانے جاتے تو پانی خود ہی کناروں تک آجاتا۔ (شان مصطفی ای مصفی ای من صفحہ اس مینہ نیز ایک مرتبہ ملہ میں شدید قط پڑ گیا قریش مکہ ل کر جناب ابوطالب کے پاس آئے کہ نطوخدا سے مینہ مانگیں آپ ان دنوں ان کے زیر کفالت تصایک صحابی فرماتے ہیں کہ میں ان دنوں ملہ میں تصابوطالب آپ کو ساتھ لے کر نطح بیت اللہ شریف پنچ کر آپ کی پشت مبارک دیوار کعبہ کے ساتھ لگا دی آپ نے اپنی انگلی سے اس می طرف اشارہ کیا حالانگہ اس وقت بادل کانا مونشان تک نہیں تھا اشارہ کرنے کی دیرتھی کہ ادھرادھر سے میں بادل آ گئے اورا تنابر سے کہ جنگل بھر گئے اور شہری ودیہاتی خوب سیراب ہوئے۔ ابوطالب نے اپنی انتظار میں اس طرف اشارہ کیا جالانگہ اس وقت بادل کانا مونشان تک نہیں تھا اشارہ کرنے کی دیرتھی کہ ادھرادھر سے میں بادل آ گئے اورا تنابر سے کہ جنگل بھر گئے اور شہری ودیہاتی خوب سیراب ہوئے۔ ابوطالب نے اپنی اشعار میں اس طرف اشارہ کیا ہے کہ وابیض لیستقی الغمام ہو جبھہ الخ۔ (ملحضاً)۔ (شان مصطفی تھی صفحہ ۲)۔ اس طرف اشارہ کیا ہور نے اپنی تریات میں حضور والا تھی کے ان کمالات و مجز ات کو 'علامات نہوت'

مزیداس کی تائیداس ہے بھی ہوتی ہے کہ موصوف کی تصریحات کے مطابق حضرت ایرا ہیم اللی ا آپ کورسول کہ کر آپ کی بعثت کی دعافر مائی نیز حضرت عیلی اللی ی نجعی آپ کو نبی رسول کہ کر آپ کی بشارت دی۔ حضرت سلیمان اللی نے آخرالزمان کہ کر آپ کا ذکر فرمایا جب کہ مسلمانان بنی اسرائیل اس زمانہ میں آپ کے وسیلہ سے اس طرح دعا کیا کرتے تھے۔ السلھہ مانہ صدر زما بالنہی المبعوث فی اخرالزمان اے اللہ ! اس آخرالزمان نبی کے صدق ہمیں فتی دی (ملتی ما)۔ (تقریری نکات منی ایک او کر استدلال قد مر فی الحلد الاول)۔

علاوہ ازیں ان کے ان الفاظ سے بھی اس پر روشن پڑتی ہے کہ' علاء اصول نے نبی اوررسول میں فرق کیا ہے۔ نبی اس انسان کو کہتے ہیں جس پر وحی اتر می الخ۔( تفریری نکات ُ صفحہ ۵ یم )۔ جب کہ اعلان نبوت سے قبل آ ب ﷺ پر دحی خفی کانز دل ثابت ہے جس کی تفصیل تنبیہات ٔ جلداوّل میں دیکھی جاسکتی ہے۔ نیزان کے بیلفظ بھی مانیص فیہ کا ثبوت *ہیں کہ* : <sup>ح</sup>ضرت شفاءرضی اللّدعنہا فرماتی ہیں آ پ کے بیر حالات اور کمالات (معجزات دفت ولا دت باسعادت ) ہمیشہ میرے دل میں محفوظ رہے یہاں تک کہ رسول الله بھنے اعلان نبوت فرمایا اور میں سب سے پہلے آپ پرایمان لائی۔(ملخصاً)۔ ملاحظه ہو( تقریری نکات صفحہ ۱۸۸)۔ **الرل**: یعنی کل تک موصوف کا عقیدہ بید تھا کہ آپ ﷺ پیدائش نبی تھے چالیس سال کی عمر شریف میں آب نے ''اعلان نبوت''فرمایا۔ نبی بے نہیں۔ علاوہ ازیں تابوت میں آخری کیل کےطور پر مسانہ جبن فیسہ کی ایک زبر دست دلیل ریجھی ہے کہ موصوف نے حضرت محدث أعظم رحمۃ اللّٰہ علیہ سے بھی استناد کیا ہے جیسا کہ ابھی کچھ پہلے گز راہے جب کہ حضرت' آ پ 👪 کے پیدائش نبی ہونے کے قائل تھے جس کی ایک دلیل تو وہی ہے جسے خود مقرظ صاحب نے آ ب سے قل کیا ہے کہ سید عالم ﷺ نے ولا دت با سعادت کے دفت اپنی امت کے لیۓ دعامغفرت فرمائی۔ مزید دلیل مشکو ۃ المصابیح عربی کے صفحہ ۱۲۸ پرتحر مرفر مودہ آپ کا حاشیہ بھی ہے جس میں خصوصیت کے ساته فنس مسله کی دونوک وضاحت فر مائی ہے جس کی کمل تفصیل حضرت استاذ العلماءعلا مہ عبدالرشید رضوی صاحب علیہ الرحمۃ سے منسوب تفریظ کے جواب میں گز رچکی ہے۔اسے ادھر ہی دیکھ لیا جائے۔ **خلاصہ ہے کہ** مقر<sub>ظ</sub> موصوف نے نفی نبوت کے موقف کی کوئی دلیل پیش نہیں کی جس کا جواب ہمارے ذمّہ ہونیز بیرکہانہوں نے'' **جمیعات**' کے مندرجات پراعتاد وانحصار کیا ہے پس کتاب مذکور کا غلط ہونا ثابت کردیناموصوف کی تغلیط کے لیئے کافی ہے جوہم کر چکے ہیں۔ نيز بيركه مصنف تحقيقات كى طرح موصوف كامسكه لذا في متعلق سابقه نظريد يمى تها كه آب على بيدائش نبى بي جسےانہوں نے مصنف کی تقلید میں بدل دیا ہے جس کو بغات کے سواکوئی نام نہیں دیا جا سکتا جس پرخودان کی اپنی تحریرات شاہد عدل ہیں جوان کی تین کتب ہے ہم نے پیش کردی ہیں اعنی شان کم مصطفیٰ ﷺ' محررہ دسمبر ۲۰۰۳ء مطابق شوال ۱۳۲۷ ه شرخ حدائق بخشش محرره جنوري ۲۰۰۵ اورتقر خري نكات محرره اگست ۲۰۰۶ وفقط و السحسمسد الله رب

العلمين والصلوة والسلام على حبيبه سيد المرسلين محمد وعلى اله وصحبه اجمعين.

تر بت والا تلام محمد یا لوگ شرق پوری صاحب سے جلب: بند یا لوی وشر قپوری صاحب موصوف کی تقریظ پر معروضات پیش خدمت ہیں ف اق ول و ب الله التو فیق -صفیدار شاد فرماتے ہوئے لکھتے ہیں: الحمد لمن لمع اجنان العلماء۔ (تحقیقات صفیہ ۳)۔ اسے انارہ کے معنی میں متعدی کے طور پر لائے ہیں جیسا کہ اجنان مفعول بہ سے ظاہر ہے۔ ف السل حسب ولضیعة العلم و الادب۔ اورا گروہ مزید فیہ سے ہتو تھی غلط ہے کیونکہ وہ ''انارہ '' کے معنی میں ڈ کشنری میں مستعمل نہیں بلکہ مختلف رکلوں کی (اوررنگ برگلی) چیز وں کے لیے استعمال ہوتا ہے جو یہاں مقصود تیں جیسا کہ ''ملی میں از کا ک

سے ورس ورور میں بروں ہے۔ یا سفا علی هذا۔ کے محاوراتی الفاظ سے ظاہر ہے۔ یا سفا علی هذا۔ صول و لاقوۃ الا با اللہ ارشاد ہوتا ہے: و من ار سل ثانياً فی عالم الا جساد بعد بلوغه الاربعين سنة (سب حمراس کے ليئے جس نے دوبارہ مبعوث فرمایا عالم اجساد میں اس کے چالیس سال کی عمر کو پنچنے کے بعد)۔ (تحقیقات صفرہ)۔

**الآل:** كسكوبيجا؟ كم *مذكورتيس \_* ' بعد بلوغه ' اضارقبل الذكر ب مرجع عائب \_ نيز ' الاربعين ' العرف باللام ' سبحن الله \_

ہم حال مراد حضور ہیں ﷺ پس آپ نے فی نبوت پر مولانا اتنے خوش ہیں کہ تمدیں پڑھد ہے ہیں انا اللہ۔ پھر جب پہلے سے بالفعل نبی ہونا مسلّم ہے جسیا کہ 'ار سل ٹانیاً'' سے عیاں ہے' بعداز اں اس کے سلب یا زائل ہونے کی بھی کوئی معیاری دلیل نہیں ہے تو اس سے انہیں ورق سیابی کے سوا کیا حاصل ہوا؟ آگے چلیئے ۔

۔ فرماتے ہیں:''بندہ نے آپ کی اس تحریر''تحقیقات'' کا اکثر مقامات سے مطالعہ کیا ہے'۔ (صفحہ ۳۷)۔ **اقرل**: یعنی پوری نہیں پڑھی مگر اس کے باوجود موصوف نے پوری کتاب کے صحیح ومعتند دمتندا ورقر آن

کی طرح لاریب اورالہا می ہونے کی سند دے دی ہے جس سے ان کے کمال احساس ذمّہ داری کا پند چلتا ہے جو کتاب ندکور کے متعلق ان کے ان مدحی کلمات سے واضح ہے۔ ''معقولات ومنقولات اور تصدیقات و ہرا ہین کے زیور سے آ راستہ و پیراستہا''۔'' دلائل قاہرہ اور

سولات و سولات و سولات اور صلایقات و براین سے ریور سے اراستہ و پراستہ سے دلال کا ہرہ اور براہین باہر سے مملوٰ'،' متحقیقات وہدیہ تد قیقات الہامیہ کا معدن عطا یائے نبو یہ کا مخزن مجموعہ ومجسمہ' روشن چراغ' سراج منیز ہادی' راہبز آنگھوں کے لیۓ ٹھنڈک' سامان صد تسکین اور قرارواطمینان' (ملخصاً)۔ (تحقیقات'صفحہ۲۷)۔

جس کے کھوٹے سودے ہونے کے لیئے حد سے متجاوز ہو کراس کی تعریف کرنا بھی کافی دلیل ہے ورنہ کیا اللہ تعالیٰ نے مصنف کو الہام فرمایا تھا کہ میر ے محبوب کی کسر شان کرونیز بارگاہ نبوت سے بھی انہیں اس کا اشارہ ملا تھا؟ نہیں اور ہر گرنہیں للہٰ اے او ہدیہ کی بجائے ہاء کی تشدید ہے: یادۃ الالف بعد ھا کہا جائے تو حقیقت کی تر جمانی ہوگی۔ نہ مانیں تو

ع جوچا ہے آپ کا حسن کرشمہ سماز کرے **م الآلؓ**: اس سے بیبھی اظہر من اشتمس ہو گیا کہمو لانا موصوف کی بیتقریز تقریفانہیں محض عقیدت نامہ ہے جوانہوں نے مصنف کوخوش کرنے کے لیۓ سپر دقلم کیا ہے جس کی مزید تا مَداس سے بھی ہوتی ہے کہ انہوں نے مصنف کے مد مقابلین کو''ہمارے مخالفین'' کہہ کریا دکیا ہے۔ملاحظہ ہو (صفحہ ۳۳)۔

جس سے تعصب کا صاف صاف اشارہ ملتا ہے اوران کے مصنف کا دست وباز وہونے کی نشاند ہی ہوتی ہے۔ بلکہ انہوں نے ان کے خصوم کے موقف کو'' اعتر اضات کا سدہ اور او ہام فاسدہ'' قر اردیتے ہوئے انہیں معترضین و معاندین کا نام بھی دیا اور جانبداری سے کام لیتے ہوئے سخت الفاظ بھی استعال کیئے ہیں۔ چنانچہ ایک مقام پر مولا نا موصوف''عقل کا اندھا ہی کرسکتا ہے نہ کہ کوئی صاحب بصیرت اور مالک فراست' کے لفظ بھی لکھ گئے ہیں۔

جس کی تائیدان کے ان الفاظ سے بھی ہوتی ہے کہ :'' حضرت نے تحقیقات لکھ کر صرف عوام اہل سنت نہیں خواص اور علماء وفضلاء پر بھی بہت بڑااحسان فرمایا جس کا بدلہ چکانے سے اُمت مصطفوبیہ عاجز وقاصر ہے''۔ (تحقیقات'صفحہ ۳۷)۔

، " "امت مصطفوریہ' میں تو خیر القرون بھی شامل ہیں لیتن صحابہ کرام بالخصوص خلفاءار بعداوراہل ہیت عظام ومن بعد ہم ائمہ اربعہ فقہاءادرائمہ اربعہ صوفیاء نیز محد ثین و متکلمین اور قیامت تک آنے دالے جملہ علماء

## https://ataunnabi.blogspot.com/ 1+20 تنبيهات بجواب تحقيقات خاتمة الكتاب ·ظاہر وباطن *ل کربھی شکر ب*یادا کریں یا اس کا معادضہ دیں تو بھی تحقیقات کے شامان نہیں ہو گا لا حدول و لا قوة الا بالله ـ ہاں اگر موصوف کے بیالفاظ اس محاور ہ کی طرز پر ہوں کہ'' جناب کے کیا کیا احسان یا دکریں گے' تو بجاہے. بناءً عليه امت مصطفوبیا سکابدلہ چکانے سے یقیناً عاجز وقاصرر ہے گی یعن جتنی حشری کرے اتن کم ہے۔ باقی مقرض موصوف نے تحقیقات کی تائید وتوثیق میں جولکھا ہے اس کے دیکھنے سے پتہ چکتا ہے کہ O مسائل اعتقاد میدان کا شعبه نہیں وہ اس میں بالکل نو دارد ہیں۔ اس سے نو بہتر تھا کہ وہ کچھنہ ہی لکھتے اور تعلیمات ارسطو تک محدود رہتے تا کہ کی سے بچ جاتے۔ سہرحال انہوں نے کیا بد ہے کہ قائلین نبوت کے دلائل میں سے حسب پیند محض ایک دلیل ( کہ عصمت خاصّہ ُ نبوت ورسالت ہونے کے حوالہ سے دلیل نبوت ہے ) کولے کر اس کے بارے میں مصنف بخقیقات کی تقريباً تین صفحات پرشتمل ایک طویل تقریریش کر کے اس پراپنے سابقے لاحقے کا اضافہ کردیا اس طرح سے اس كوتقريظ كارنگ دے ديا گيا۔تفصيل مع جواب حسب ذيل ہے: چنانچہانہوں نے شروع میں تین مقد مات لکھے ہیں مگر وہ نتیوں انہیں تچھ مفید ہونے کی بجائے ان پر О مقدمہ ثابت ہوئے۔ **متعمد اولی**: کا خلاصہ بیہ ہے کہ کسی مسئلہ میں غیر عالم کوکوئی البحصن در پیش ہوتو وہ عالم کی طرف رجوع کر بے عالم کوالبحص در پیش ہوتوا ہے کسی متنداور ثقة عالم بلکہ مجتہد کی طرف رجوع کرنالا زم ہے۔ کہنا بیرچا ہتے ہیں کہان جیسےعلماء کو جب پیش نظر مسئلہ میں المجھن ہوئی نوان کے لیئے جومولا نارجوع کے اہل (مرجع ہونے کی شان والے) تصودہ مصنف تحقیقات متصلہذاوہ تھیک نشانے پر پنچے۔ (تحقیقات صفحہ ۳) کیکن مقرظ صاحب اس کو نبھا نہ پائے اور مقصد کے حاصل کرنے میں نا کام رہے کیونکہ ان کے

''مرجع'' پرخودان کے حسب تصریح لا زم تھا کہ دہ حنفی ہونے کے ناطے سے اپنے دعویٰ کے ثبوت میں حضورا ما م اعظم رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کا قول دکھاتے مگر دہ اس سے عاجز رہے۔اس طرح سے مقرط صاحب اپنے ممد دح کا شکست خور دہ ہونا مان گئے۔ سبحن اللہ' مداح ہوں تو ایسے ہوں۔

متع معد الشر: میں بیہ بتایا ہے کہ سید عالم ﷺ کا اعلان نبوت سے پہلے نبی ہونا اہل سنت و جماعت کے ماہین مختلف فیہ ہے۔ بعض قائل ہیں اور بعض قائل نہیں میں لہٰذاان کے مدوح پر کفر دشرک اور ضلالت کا تھم لگا نا

درست نہیں کہ میداحکام ان مسائل کے ہیں جو ضروریات دین اور ضروریات عقیدہ اہل سنت سے ہوں۔ (تحقیقات صفحات)۔

جواباً عرض ہے کہ مصنف تحقیقات کے طرز پر کوئی بھی اس کا قائل نہیں کہ آپ ﷺ پہلے بالفعل نبی تصح پھر آپ کی نبوت معاذ اللہ کا لعدم اور نامعتبر تظہری بعد ولا دت با سعادت آپ بالقوۃ نبی ہوئے پھر چالیس سال کی عمر شریف میں بالفعل نبی بنے۔اگر کوئی اس کا قائل اور مصنف تحقیقات کا اس میں سلف ہوتو اس کی نشاند ہی کریں مختلف فیہ ثابت کرنے کے لیۓ دکھانا بھی یہی تھا۔لہٰذا مسلہ ہٰذا کواہل سنت کے مابین اختلافی بتانا صحیح نہ رہا۔

علاوہ ازیں مصنف تحقیقات نے اس مسلہ کی تفصیل کرتے ہوئے ایسا انداز بیان اختیار کیا ہے جو شایان شان نبوت نہیں تفصیل کے لیۓ ملاحظہ ہوتنبیہات ٔ جلداوّل ٔ مقدمۃ الکتاب۔ لہٰذامقرظ کا مسلہ ہٰذاکومساکل کی تشم ثالث قرار دینانہایت درجہ غلط ہے۔

متقدمہ ثانیہ میں اپنی منطق دانی کارعب جھاڑتے ہوئے اورعوام کو بیہ تا تر دینے کی سعی لاحاصل کرتے ہوئے کہ قائلین نبوت سرکار ﷺ کی ایک ہی دلیل ہے جو بیہ ہے کہ آپﷺ اعلان نبوت سے پہلے بھی معصوم تھے جب کہ عصمت نبوت درسالت کا خاصہ ہے جس سے آپﷺ کاقبل اعلان نبوت بھی نبی ہونا ثابت ہوتا ہے۔

مقرظ صاحب نے کہا ہے کہ عصمت خاصہ ضرور ہے کیکن خاصہ لاز مہ بھی ہوتا ہے مفارقہ بھی ۔مساوی بھی ہوتا ہےاخص بھی ۔ هیقیہ بھی ہوتا ہے اضافیہ بھی ۔

خاصہ مفارقہ کی مثال انسان کی کتابت با<sup>لفع</sup>ل اور خاصہ لازمہ ومساوی کے لیۓ انسان کی کتابت بالقوۃ کی مثال دی ہے۔

خاصّہ اضافہ کی مثال انسان کا ماشی ہونا پیش کی ہے جوبعض ماعدا (جمادات ونبا تات) کی نسبت سے انسان کا خاصہ ہے مگر دیگر انواع حیوانیہ میں بھی پایاجا تا ہے پس میر عرض عام ہوا اور جو خاصۂ عرض عام کے مقابل ہوتا ہے وہ خاصہ ہے تلہ زاخاصہ اضافیہ اور عرض عام میں منافا ۃ نہیں۔ عصمت بھی خاصہ ہے مگر خاصہ هیقیہ نہیں بلکہ اضافیہ ہے کیونکہ یہ عام ہے انبیاء علیہم السلام میں

پایاجاتا ہے۔ملئکہ کرام میں بھی۔لہٰدانحض عصمت کے تحقق سے بالفعل نبوت کا تحقق تو کجا انسانیت کا تحقق بھی لازم نہیں آتا۔(ملخصاً)(تحقیقات صفحہ اساس)۔

**بحایا** عرض ہے کہ خاصہ اضافیۂ عرض عام ضرور ہے مگر وہ بھی لاز مدہے مفارقہ نہیں کیونکہ عرض عام کی بھی دوشمیں ہیں عرض لازم اور عرض مفارق پھر عصمت کا جب خاصہ ہوناتشلیم ہے تو اسے اضافیہ کہنے سے مدعا حاصل نہ ہوا کیونکہ عصمت اضافیہ اور عام ہوتے ہوئے بھی نبی کے لیے لازم الماہیۃ ہے جس کا نبی سے انفکاک مستحیل ومتنع ہے۔

رہی خاصہ اضافیہ اور عام کی کتابت اور مشی کی مثالوں سے بالفعل اور بالقوۃ پرتقسیم؟ تویہ کتابت اور مشی کی حد تک صحیح ہے کیونکہ جب لکھنے کا کام کرے گا تو محسوس ہوگا اور اہل بھر کونظر آئے گا کہ وہ لکھنے کا کام کرر ہا ہے۔ بیکا مہیں کرر ہاتو یہی کہا جائے گا کہ اس میں لکھنے کی صلاحیت تو ہے گر فی الوقت وہ یہ کام کرنہیں رہا۔ اس طرح ''مشی' کی مثال میں بھی یہی تفصیل ہے۔لیکن عصمت کی بنیا د پر نبوت کو بالفعل اور بالقوۃ پرتقسیم کرنا انتہائی غلطی ہے کیونکہ اس تفسیم کا تعلق' عصمت سے بینے گا صاحب عصمت ( نبی اور رسول ) سے نہیں جیسے کا تب اور ماشی کی مثالوں میں صاحب کتا ہے۔ تو از نبی ان کو میں کتاب کی میں ایسی کی مثال وغیرہ ) نے لیے بالفعل اور بالقوۃ کی تقسیم کرتے ہوئے رئیمیں کہا جا سکتا کہ انسان بالفوۃ یا قام کر بالفعل اور فرس بالفوۃ ہے تو کہ تو کہ مثالوں میں صاحب کتابت ( انسان ) اور ذ کی مشی ( انسان وفر س

خلاصہ بیرکہ بالفعل اور بالقوۃ کی تقسیم عصمت سے متعلق ہوگی نبی سے نہیں لہٰذاعصمت کا جب ظہور ہوگا وہ بالفعل ہوگی اورز مانۂ عدم ظہور میں بالقوۃ کہلائے گی جیسے قصہ یوسف الطّفظ میں۔

بحث وصف کی اورتقسیم موصوف کی ' یہ کون سی منطق ہے؟ پھر کتابت اورمشی محسوس مبصر قشم کے امور سے ہیں جب کہ عصمت' محسوس مبصر چیز نہیں لہٰذاعصمت کو کتابت اورمشی جیسیا قرار دیتے ہوئے عصمت کو مقیس اور کتابت ومشی کومقیس علیہ کھٰہرانا قیاس مع الفاروق ہے جوغلط ہے۔

یکی تفصیل نبوت ورسالت میں بھی ہے۔ نیز مقرط ومصنف دونوں کے کلام سے متبادر میہ ہے کہ عصمت نبی کے لیے ان کے طور پر نبی بننے سے پہلے اور نبی بننے کے بعد بہر حال بالفعل لازم ہے اورالیں لازم کہ اس کا منگر گمراہ اور جہنمی ہے۔ (تحقیقات صفی ۲۲) جو اس امر کی بھی دلیل ہے کہ عصمت نبی کے لیے ایک ہی صورت پر لازم ہوتی ہے جو'ن بالفعل ' ہے بناءً عليہ عصمت کو بھی بالفعل اور بالقو ۃ پرتقسیم کرنا صحیح نہیں۔ رہا مقرط و مصنف کا پیشبہ کہ عصمت کی بنیا د پرقبل اعلان نبوت صاحب عصمت کو نبی مانے سے نبوت ملنے سے پہلے نبی بنالا زم آ نے کا جو محال ہے کیونکہ میہ نہ قد المنٹ علی نفسہ ہے جو ہر عقل مندانسان کے نزد یک بدیمی البطلان ہے۔ (تحقیقات صفی ۳)؟

**تو جملیاً** عرض ہے کہ اس اعتراض میں دونوں حضرات کی چستی شامل ہے اور ان کے اس استدلال کی بنیاد اس مفروضہ پر ہے کہ نبی چالیس سال کی عمر سے پہلے نبی نہیں ہوتا بلکہ اس کے بعد نبی بنتا ہے جو غلط ہے۔ علی انتحقیق صحیح میہ ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت ابوالبشر آ دم الطلاع کو پیدا فرمانے کے بعد نبوت عطا فرمائی ( وقت عطاء میں تفصیل ہے کیونکہ ان کی خلقت ہوئی جو ایک بی صورت مبار کہ پر ہوئی جیسا کہ صحیح حدیث میں ہے 'ان اللہ حلق ادم علی صورتہ ''( اس تقدیر پر کہ مرجع ضمیر لفظ'' آ دم' ہو کما قال البعض )۔ ان کے بعد جنی بن ہے 'ان تشریف لائے وہ سب پیدائش نبی تھے کیونکہ ان کے نبی ہونے کا فیصلہ عالم ذر میں کر دیا گیا اور ان سے میثاق نبوت بھی لے لیا گیا تھا۔ اور یقر آن وسنت سے ثابت ہے انکہ شان کی تصریحات بھی اس پر موجود ہیں جس کی نبوت بھی لیا دوا علیہ تفصیل باب ہشتم میں گز رچکی ہے ۔ اور اس میں ہمار ہے حضور کی شان سب سے ارفع واعلی اور اقد م

خلاصہ بیر کہ عصمت کے حوالہ سے نبوت کا قول کرنے والے حضرات نے انبیاء کرام علیہم السلام کو پہلے سے نبی مان کران کے لیے عصمت کا قول کیا ہے۔لہٰذا اتقدم المشی الخ کے لازم آنے کا اعتراض صریحاً باطل ہو گیا و الحمد مللہ علی ذلك۔

البنة عصمت پہلے اور نبوت بعد ميں ماننے سے ان بزرگوں پر اعتراض ہوگا کہ وہ وصف کو ذات موصوف سے قبل ثابت مان رہے ہیں جب کہان کے بقول ہر عقل مندانسان کے زد دیکے صحیح یہی ہے کہ دصف عرض اور قائم بالغیر ہوتا ہے جس کا وجود موصوف کے بغیر متصور نہیں۔

نیز مقرط صاحب کا بیکہنا کہ تمام انبیاء علیہم السلام کے پیدائش نبی ہونے کا قول اسلاف میں سے کس نے نہیں کیا (صفحہ ۳۳)۔

صحیح نہیں ہے جوان کی ناوا قفیت یا قلت واقفیت پر بنی ہے۔

نیز مقرط و مصنف کا بیکہنا بھی غلط ہے کہ عصمت کی بنیاد پر ہر ہر نبی کے پیدائش نبی ہونے کا استدلال اس لیے صحیح نہیں کہ زیادہ سے زیادہ بی قول صرف تین ہستیوں (سید عالم ﷺ حضرت یکی اور حضرت عیلی علیہاالسلام) کے متعلق پایا جاتا ہے۔ لہٰذا بید دلیل ہی نہیں کیونکہ تین کے علاوہ سب میں اس کا تخلف کا رفر ما ہے۔ جس کے غلط ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ اس کی بنیاد بھی اسی مذکورہ مفروضہ پر ہے کہ نبی حیال کی عمر سے مہلے نبی نہیں ہوتا جو بذات خود لیہ سس ہشیء ہے۔ لیس جب بنیا دغلط ہے تو اس کے سہار ے قائم کردہ پوری عمارت خود بخو دز مین بوں ہوگئی۔

علادہ ازیں مقرظ صاحب کا یہ قول رحماً بالغیب کے قبیل سے بھی ہے کیونکہ وہ خودلکھر ہے ہیں کہ انبیاء درسل کرام علیہم السلام کی تعداد کم دہیش ایک لاکھ چوہیں ہزار ہے۔ (تحقیقات صفح ۳۳)۔ جب کہ قرآن دحدیث ادرسیر وتواریخ میں ان میں سے جن حضرات کے حالات صریحاً پاگئے ہیں ان کی تعداد تین درجن کو بھی نہیں پہنچی تو وہ سب انبیاء کرام کے لیے سے جبروتی تھم کیونکر کس ذریعہ سے اور کس بنیا د پرلگار ہے ہیں؟

علاوہ ازیں سید عالم ﷺ کے بارے میں مقرط ومصنف اقرار کر چکے ہیں کہ آپ ﷺ اس عالم میں بالفعل نبی نتے جس کے بعد آپ کی نبوت کے معاذ اللہ سلب یا زائل ہونے کی وہ کوئی ضیح ومعیاری دلیل نہیں لا سکے۔ بناءً علیہ آپ ﷺ بحث سے بالاتر ہوئے۔

رہے حضرت یحلی وحضرت عیسی علیہاالسلام؟ تو ان کے بارے میں بچپن یا جوانی میں نبی ہونے کا جواختلاف بعض کتب میں مذکور ہے اس میں نبوت بمعنی رسالت ہے یعنی نفس نبوت کا حصول مرادنہیں۔لہٰذا یہ اختلاف ان کی بعثت ہی کے بارے میں ہے جس کی کمل باحوالہ نفسیل باب ہشتم میں مستقل عنوان کے تحت گزر چکی ہے۔

اس مقام پرمقر ظرصا حب کا مصنف سے ل کرید کہنا کہ نبی قبل نبوت ولی ہوتا ہے البتہ اس کی ولایت کے لیے قبل نبوت کے زمانہ میں بھی عصمت لازم ہے۔لہٰذا میدولایت اور ہےاوراولیاء کرام کی ولایت اور ہے۔ (تحقیقات صفحہ ۳۵)۔

ای طرح مقرظ صاحب کا مصنف کے اس نظریہ کی تصدیق کرنا کہ آپ ﷺ عالم اجساد میں چالیس سال تک ولی ہی تھے (صفحہ ۳۷) بھی غلط ہے کیونکہ اس کی بنیا دبھی نبی کے چالیس سال سے پہلے نبی نہ ہونے کے غلط مفروضہ پر ہے۔

نیز اس سے بالخصوص سید عالم ﷺ کے حق میں لازم آئے گا کہ آپ اس زمانہ میں کسی نبی کے امتی ہوں کیونکہ ولی امتی ہوتا ہے جس کواپنے نبی کی متابعت کی برکت سے ولایت حاصل ہوتی ہے۔ دیگر انبیاء کرام علیہم السلام کے بارے میں بھی بیثابت نہیں ہے کہ وہ ایک دوسرے کے امتی ہوں نبی الانبیاء و المرسلین ہونا صرف جارت آقاد مولی کا خاصہ ہے ﷺ۔ قال اللہ تعالی لتؤ من بہ۔ علاوہ بیان کی ذاتی رائے ہے جس پر انہوں نے صحح دلیل قائم نہیں کی تو بیانہیں ہی مبارک ہو۔ اس مقام پر مقرط صاحب نے خاصہ اضافیہ کی بحث میں بی گو ہرافشانی تھی فرمانی ہے کہ: ''حرارت

سورج کولازم ہے لیکن آگ کے ذریعے بھی مخفق ہوسکتی ہے اور رگڑ کے ذریعے بھی تو حرارت کے وجود وحقق سے سورج کے وجود وثبوت اور طلوع وعکس ریزی پراستدلال عقل کا اندھا ہی کرسکتا ہے نہ کہ کوئی صاحب بصیرت اور مالک فراست' ۔ (صفہ ۳۳٬۳۳)۔

**بھایا** عرض ہے کہ بیمثال بھی مقرط صاحب کو کچھ مفیدنہیں کیونکہ حرارت امور محسوسہ ملمو سہ سے ہے ٔ نبوت اس *طرح نہیں ہے لہذا بی* قیاس مع الفارق ہے جو غلط ہے۔

نیز اس لیے بھی غلط ہے کہ قائلین نے غیر نبی کی عصمت کا قول کر کے پھرا سے ثابت مان کر اس کے ذریعہ نبی کی نبوت نہیں مانی۔

بالفاظ دیگر جس کی روشن تھی روشنی اسی کی ہی مان کراس سے وجود کا قول کیا ہے۔اییانہیں کیا کہ روشن ادر حرارت آ گ کی محسوں ہواور وجود مانا ہورگڑ کھانے والے پھر وغیر ہیا سورج کا۔خداراانصاف۔

لہٰذااب مقرظ صاحب سے بھی دریافت کیا جائے کہ آفتاب جب پوری آب دتاب کے ساتھ ضوء فشانی کررہا ہواس کے باوجود کوئی صاحب آفتاب کے وجود کے انکار پر مصر ہوتو اس منگر پر بھی کسی قتم کے اند ھے ہونے کا حکم لگے گایانہیں؟

۔ آپ ہی اپنی اداؤں پر ذرا غور کریں ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہو گی صحمت کی بنیاد پرقول بالنوۃ کے حوالہ سے مقرظ صاحب نے مصنف صاحب سے ل کرقائلین پر یہ تحکم بھی لگایا تھا کہ' وہ اپنے ایمان اور نکاح کی خیر منا کمیں' (تحقیقات صفحہ ۳۳)۔ اس کا فیصلہ بھی وہ خود فرمالیں جب صحیح وہی ہے جسے آپ لوگوں نے جرم عظیم قرار دیا ہے یعنی عصمت دلیل نبوت ہے اورتم اس سے انکاری تو ''خیر منا کمیں'' کا تحکم کس پر صحیح ہوا؟ کیونکہ رسچ ہم اگر عرض کریں گے تو

شکایت ہوگی۔ شکایت ہوگی۔

بفضلم تعالی مقرط صاحب نے اپنی منطق دانی کے ذریعہ عوام پر جورعب جھاڑنے کا اقدام کیا تھا وہ کلمل طور پر بے اثر وکا فوراور ھباء منٹور ہو گیا اور بعض بزرگوں نے جو بیفر مایا تھا کہ منطق وفلسفہ کی بے جا موشگا فیاں آ دمی کوراہ راست سے دوسری طرف لے جاتی ہیں اسے ہم نے اپنی آنکھوں سے دیکھ لیا ولنہ عسم ماق اللہ السعدی علمے کہ راہ بحق نئما ید جہالت است ۔

خلاصہ یہ کہ عصمت کو خاصد کم نیوت مانے ہوئے اس کے دلیل نبوت ہونے سے انکار کرنا ہ ہے ہے۔ لیس اس حوالہ سے بھی قبل از اعلان نبوت آپ بھی کی نبوت ثابت وقائم رہی اس کے بعد جو چز باقی متحی وہ تقی آپ بھی کی بعثت یعنی تکم الہی ہونے پر اپنے نبی ہونے کا علان وا ظهار فر مانا ۔ پس جس چز کو بالفعل اور بالقو ۃ پر قسیم کیا جاسکتا ہے وہ آپ کی بعثت ہے نفس نبوت نہیں ۔ اہذا زیادہ سے زیادہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ چا لیس سال کے بعد بعثت بالفعل ہو کی اور آپ بھی منعب رسالت پر بالفعل اور مملی طور پر جلوہ گر ہوئے۔ ات آخر عیں انمام جمت کے طور پر عرض ہے کہ مصنف تحقیقات حضرت محدث اعظم مولانا سردار احمد صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے تلاندہ سے بی جو مقرط صاحب کے لیے بھی واجب التعظیم ہوئے جب کہ دھزت نے عصمت کو خصوصیت کے ساتھ آپ بھی کے حق میں چا لیس سال سے قبل کے زمانہ میں نبی ہونے کی دلیل میں بیش کی جا چکی ہے۔ آپ کی عبارت مع کمل حوالہ علا مہ رضوی رحمۃ النڈ میں بنی ہونے کی دلیل میں بیش کی جا چکی ہے۔ اسے ادھر ہی اقد ما حب کے لیے بھی واجب التعظیم ہو ہے جب کہ دھزت کے طور پر بیش فر مایا ہے۔ آپ کی عبارت مع کمل حوالہ علامہ مرضوی رحمۃ الفظ م ہو نہ والے جو اب میں بیش کی جا چکی ہے۔ اسے ادھر ہی اقد ما حیل کے تھی والہ سے تبل کے زمانہ میں نبی ہونے کی دلیل میں بیش کی جا چکی ہے۔ اسے ادھر ان ما حظہ کر لیں۔ کی میں پش کی جا چکی ہے۔ اسے ادھر ان کی این اس میں ان سے تبل کے زمانہ میں نبی ہو نے کی دلیل میں بیش پش کی جا چکی ہے۔ اسے ادھر ان کی ای جن استاذ گر ای اور اپنے شی تر کریم ، پی کی مان لیں اور اپنے غلط موقف سے رجو تکر میں و اللہ یقول الحق و ہو یہ دی السبیل۔ والحمد لللہ رب العلمین والصلو ہ والسلام علی اول النبین و خاتمہم محمد و علی الہ و صحبہ اجمعین۔

تريد مى مولانا محماقيل معطوى صاحب - - جاب:

طرز بیان سے لگتا ہے کہ مولا نا موصوف بھی مصنف کے حلقہ بگوشوں سے ہیں انہوں نے بھی کوئی نئ دلیل پیش نہیں کی بلکہ مباحث تحقیقات کی تلخیص لاکر اس کی توثیق کر دی ہے بناءً علیہ تقریظ کی بجائے اسے عقیدت نامہ اورخود مولا نا کو مقرظ کی بجائے طخص کا نام دیا جانا ہی انسب ہے۔

جونگی چیز ہے وہ میہ ہے کہ موصوف نے مصنف کی عقیدت میں اندھی تقلید کرتے ہوئے ان کے بیچھے اند ھے کنویں میں اس طرح سے ان سے دوقد م آگے بڑھتے ہوئے چھلا نگ لگائی ہے کہ جو بات انہوں نے ڈرتے ہوئے کہی تھی' موصوف نے وہ بے دھڑک کہہ دی ہے اور قبر و آخرت کے خوف کو بالائے طاق رکھتے ہوئے اللہ کے محبوب بھی کے بارے میں میر گندے لفظ بلا جھجک استعال کردیے ہیں کہ ' بندہ بالجزم والیقین کہتا ہے کہ نبی کریم بھی وفت ولادت سے غار حراء میں نزول وحی تک کے درمیانی عرصہ میں ولا بیت شریفہ عالیہ کو تر ان کہ نبی کریم بھی وفت و لادت سے غار حراء میں نزول وحی تک کے درمیانی عرصہ میں ولایت شریفہ عالیہ

نیز''روخ متعلق بالبدن کی وہ لطیف صلاحیتیں اور استعدادیں کمزور پڑ جاتی ہیں بلکہ بدنی کثافتیں اور جسمانی عوارض کی وجہ سے مغلوب ہوجاتی ہیں۔ تب وہ خلافت و نیابت اور نبوت ورسالت کے قابل اور لائق ہوجاتی ہیں۔ چالیس سال میں حجابات اٹھتے اور ریک شیف پردے چھٹتے ہیں اس کے بعدان کو منصب نبوت ورسالت پر فائز کیا جاتا ہے۔لہذا نبی آخرالزمان ﷺ بھی عمر شریف کے چالیس سال پورے کرنے پر متابل اور مستعد و متبد ہو گئے تو تاج نبوت ان کے سر پر سجایا گیا اور خلعت رسالت سے ان کو نواز اگیا''۔(ملخصاً

ان عبارتوں میں موصوف آپ ﷺ سے چالیس سال کے عرصہ میں نہ صرف بیر کہ نبوت کی صاف صاف نفی کر گئے بلکہ معاذ اللہ ثم معاذ اللہ فضل کفر کفر نبا شد اس عرصہ میں آپ کے نبوت کے اہل ہونے کی بھی صریحاً نفی کر گئے ہیں اور انہیں کچھ پچکچا ہٹ بھی محسوس نہ ہوئی جس سے داضح ہوتا ہے کہ مصنف کی عقیدت میں بہہ جانے کے باعث ان پر کممل پر دے پڑ چکے ہیں نعو ذ باللہ من غضبہ۔ البتدا پنے او پر جمت قائم کرتے ہوئے حضرت شیخ کورانی اور شیخ قشا ش کے حوالہ سے میں کھود یا ہے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کہ آپ ﷺ کی افادہ وافاضہ والی نبوت لوح قلم وغیر ہما ہے بھی سابق تھی (صفحہ ۳) جس کے بعد وہ اس کے سلب یا زائل اور منقطع ہونے کو بھی ثابت نہیں کر پائے جیسا کہ ان کے پیش رواس سے عاجز رہے۔ جس کا لازمی نتیجہ اقر ارجرم کرتے ہوئے خود کواس کی پاداش کے لیئے منہ مانگی کے طور پر تیار سمجھنا ہے۔ ریح ایں کا راز تو ہے آید ومرداں چنیں مے کنند۔

تريدون المدير ويتى ماحب س جاب: یر بھی تفریظ نہیں خالصة قصیدہ خوانی ہے کہ چشتی صاحب موصوف مصنف کے تلامذہ سے ہیں۔ چنانچہانہوں نے اپنی اس تحریر میں مصنف کو دوبار'' قبلہ استاذ مکرم'' کہہ کریا د کیا ہے اور کوئی نئی دلیل لانے کی بچائے محض اس پراکتفاء کیاہے کہ حضرت نے میکردیا وہ کردیا۔ مزیدلوگوں کے دلوں میں ان کی عقیدت بنانے کے لیۓ ان کی سابقہ خد مات کا ڈھنڈ ورا پیٹا ہے۔ جب كه بحث مسئله ُ خاص ميں تقى -نیز کتاب کے حوالہ سے ان کا ادب واحتر ام اورشکر بیادا کرنے کوسب پر فرض قر اردیا ہے اور اس کے ترک کوخدا ناشکری گردانا ہے اور بیہ دعانہمی دی ہے کہ اللہ تعالٰی لوگوں کومصنف کی توہین وتنقیص سے بچائے حالانکہ بیہ بات انہیں خود مصنف سے کرنی فرض تھی کہ دہ اللہ کے محبوب ﷺ کا ادب واحتر ام بجالاتے ہوئے آپ کی سرشان کے اس اقدام سے تائب ہوں۔ الغرض موصوف نے عظمت سید عالم ﷺکوتر جیج دینے کی بجائے اپنے استاذ کوفوقیت دی ہے جو شخصیت برستی ہے اور وفا دارامتی ہونے کے نقاضوں کے منافی۔ پھراس کوبھی قائم نہ رکھ سکے کیونکہ انہوں نے مصنف کو بید دعاتھی دی ہے کہ : ''اللہ تعالیٰ قبلہ استاذ مکر م کے کم وعمل میں مزید برکتیں عطافر مائے اور حضرت کے لیۓ ذریعۂ مغفرت کرئے' (صفحہ ۲۷) حالائکہ اس طرح کی دعا استاذ شاگردکو دیتا ہے نہ کہ اس کے برعکس ۔ شاید''مغفرت'' کے الفاظ احساس جرم کی بنیاد پرہوں۔ باقی موصوف نے جو ریکھا ہے کہ حضور نحوث اعظم ن حضور پیرسید مہرعلی شاہ حضور خواج ش سیالوی اور اعلیٰ حضرت رحمهم اللہ کا بھی مسئلہً بٰذ کے حوالہ سے یہی عقیدہ اورنظر بیتھا جومصنف کا ہے تو بیان کا ان ا کا بر پر کھلا افتراء ہے جس کے جھوٹ ہونے کے لیۓ اتنا بھی کافی ہے کہ موصوف اسے دعویٰ کی حد تک چھوڑ گئے ہیں اس کا نہوں نے کوئی ثبوت مہیانہیں کیا جیسا کہان کے پیش رونے کیا ہے۔

## تخريد موادي المح المرسمد يلوى سے جواب:

موصوف لا فی عیر ولا فی نفیرکا *مصداق یعن ''نہتین میں نہ تیرا میں '*اور *جاری علاقائی زبان* میں ''نہ پل نہ ککر''۔

بلکہاس کی تقریف لا نامصنف کے لیئے بدنمادھ یہ ہے جس ہے خودان کی اپنی حیثیت بھی مخدوش ومتاثر ہوتی ہے کیونکہ بیہ دہی صاحب ہیں جنہوں نے عرصہ تک متعدد معمولات دنظریات اہل سنت کو نشانہ بناتے ہوئے ان کے خلاف اشتہار بازی کی جوسب علاء اہل سنت کو معلوم ہے اور معلوم ہونا چاہیے۔

نیز باوتو ق ذ رائع سے معلوم ہوا ہے کہ اس نے بےاولا دہونے کی وجہ سے ایک بچہ گود میں لیا ہوا ہے جسے وہ وہا بیوں کے ہاں ان کے مدرسہ میں تعلیم دلوار ہاہے۔لہذا جب وہ ہے ہی گویا اہل نفی کا فرد نو اس سے نفی نبوت پچھا چینجے کی بات نہیں پس اس کی تقریفٰ لا نا کتاب کا حجم بڑھانے اور نا واقفین کو دھو کہ دینے کے سوا پچھ ہیں۔

بناءً علیہ مقرط نے بھی جو کتاب اوراس کے مصنف کی تعریف کے پل باند ھے ہیں اس سے اس کا مقصودا پنے کلیجہ کو تھنڈ پہنچانا اور مصنف کو موسٹ ویلکم کہنا ہے۔ جب کہ اس نے کوئی نئی دلیل بھی پیش نہیں کی جس کا جواب ہمارے ذمتہ بنتا ہو۔

# **کوبالدیش کاگر**مادب **سے واب**:

اللہ بخش کمانگرصاحب موصوف کا اہل علم کے طبقہ سے کوئی تعلق نہیں ہے بلکہ تقریباً نصف صدی انہوں نے محکمہ ریلوے کے رشوت خور طبقہ میں گزاری ہے' ان کے لفظ ہیں: '' بندہ ناچیز اپنی زندگی کے ۱۳۳ سال بلوچستان ایران میں بطور ریلوے گارڈ گزار کر ملازمت سے فارغ ہو کر ۲۰۰۱ء میں یہاں (جھنگ) آیا'' ۔ (تحقیقات صفحہ ۵)۔

پس جب وہ اس میدان کے دھنی ہی نہیں ہیں تو ان کے مکتوب کو بھی تقریظ کا نام نہیں دیا جا سکتا بلکہ وہ بھی ایک عقیدت نامہ ہے جس کا اندازہ ان کے ان الفاظ سے بھی ہوتا ہے کہ'' جناب والا ! یقین مانیں میں بہت ہی متأثر ہوں (آپ ہے)۔(تحقیقات صفحہ ہ)۔

کمانگرصاحب نے دوبار کلمه طیبہ پڑھ کر کہا ہے کہ انہوں نے بیخواب دیکھا ہے اس لیے ہم مان لیتے ہیں کہ انہوں نے واقعی بیخواب دیکھا ہے جب کہ سید عالم ﷺ کی زیارت کا خواب آپ ہی کی زیارت کا خواب ہوتا ہے جسیا کہ صحیحین کی حدیث میں ہے''من رانی فی المنام فقد رانی و فی رو ایة فقد رأی الحق ف ان الشیطن لا یہ مثل ہی '' یعنی جس نے مجھے خواب میں دیکھا تو یقدیناً اور پچ میچاس نے مجھے ہی دیکھا کیونکہ شیطان میری شکل بنا کرنہیں آ سکتالیکن حالت خواب میں آپ کے کلام مبارک کوا در طرز کلام کو سجھنے میں اور طنور بیا نداز میں فرما نے جس نے مجھے خواب میں آپ کے کلام مبارک کوا در طرز کلام کو سجھنے میں میری عظمت نہوت کی نفی کا سیاہ کارنا مہانجام دیا ہے۔ پس دونہ انہیں مبارک کوا در طرز کلام کو سیجھنے میں میری عظمت نہوت کی نفی کا سیاہ کارنا مہانجام دیا ہے ۔ پس دونہ انہیں مبارک اوان کے متعلق جنہوں نے

یہی وجہ ہے کہ آپ ﷺ نے''اللہ بخش' اور''محمد اشرف سیالوی'' کے روکھے سو کھے لفظ فر مائے پیار کا کوئی کلمہ ارشاد نہیں فر مایا۔

جس ہے کم از کم بیدواضح ہو گیا کہ ان کا بیکر توت قطعی طور پر بارگاہ رسالت ماب ﷺ میں پنچ چکا نیز مصنف اور ہم نواؤں کو اس کا ذمہ دار قر اردیا جا چکا ہے اور بیجی اظہر من الشمس ہو گیا کہ تحقیقات کے مصنف اشرف صاحب ہی ہیں۔ ہمارے اس بیان کی تائید میں حضرت شخ محقق الشاہ عبد الحق محدّث دہلوی رحمۃ اللّٰہ علیہ کے اس بیان ہے بھی ہوتی ہے کہ آپ فرماتے ہیں کہ میں نے شخ اجل حضرت عبد الوماب متقی رحمۃ اللّٰہ علیہ ساانہوں نے فرمایا کہ بعض فقراء مغرب نے خواب میں دیکھا کہ حضور بھی کہ حضور بھی خص

فرمایا مشار کخوفت سے اس نے اس کا مطلب پو چھاجس کی اسے مختلف تا ویلات بتائی گئیں ۔ بالا خراس کا صحیح حل اس وقت کے مدینہ منورہ کے مشہور ہزرگ حضرت شیخ محمد بن عراقی رحمۃ اللّٰد علیہ نے پیش کیا اور فر مایا: '' ایں چنیں نیست کہ وے شنیدہ است درسا معہ آل شخص خللے بودہ آنخصرت لا تشرب المحمد فرمودہ اندووے لا تشرب را اشرب شنیدہ' ۔ یعنی اس شخص کو خواب میں حواس کے ختل ہونے کے باعث سنے میں غلطی لگی آپ نے تو اسے فر مایا لا تشرب المحمد شراب بالکل نہیں پینا۔ مگر اس نے خلل سا معہ کی وجہ سے لا تشرب کا اشرب سمجھ لیا۔

> ملاحظه مودا شعة اللمعات ُجلد ٣ صفحه ٣٣٩ 'كتاب الرؤيا تحت حديث من را بن في المنام طبع سكهر) ۔ ویکر 13 حر:

یسی شیخ محقق فرماتے ہیں زیارت آپ ﷺ ہی کی ہوتی ہے لیکن زائرین میں سے ہرا یک کی صلاحیت کا اس میں بڑا دخل ہوتا ہے۔ اہل شان کا ارشاد ہے: کلامے کہ از آں حضرت ﷺ درمنا م بشنو ند آں را برسنت قویمہ وے باید عرض کر داگر موافق است حق است واگر مخالفتے دارداز مرخللے ست کہ درسامعہ اوست'۔ لیعنی حالت خواب میں حضرت ﷺ کا کوئی فرمان سنیں توا ہے آپ کے صادر فرمودہ شرعی احکام پر پیش کیا جائے اگر موافق شرع ہوتو اس پڑھل کیا جائے اور اگر اس کے کچھ خلاف ہوتو پہی سمجھا جائے کہ سنے والے کو سنتے سمجھنے میں غلطی ہوئی۔ ملاحظہ ہو ( کتاب صفح دلوہ یہ کار ک

الآل: زیر بحث مسلد میں قرآن سنت میں موجود ہے کہ آپ پہلے سے نبی ہیں قدال تعداللی شانه واذا حذنا من النبین میثاقدم و منك الاید وقال الآن كنت نبیا وادم بین الروح والحسد"۔ جس کی تفصیل بمالامزید علیه ان شاء اللة نبیبهات جلداوّل کے باب سوم میں دیکھی جاسمتی ہے۔ جب کہ کمانگر صاحب کے خواب کا مضمون قرآن وسنت کے فیصلوں سے صریحاً ظرار ہا ہے لہذا حضرت شخ محقق کے فیصلے کے مطابق موصوف کو آپ اللہ کے فرمان کے سنے بحصن میں فلطی ہوئی آپ نے تو بی فرمایا کہ جب مصنف تحقیقات کا موقف ہمار فی فلوں کے خلاف ہو تم مبارک بادی کے چکر میں کیوں فرمایا کہ جب مصنف تحقیقات کا موقف ہمار فی قلو بھم العجل "کی حدیث مقدید تھی انہوں نے الٹا اسے محکم محصن کے نیز میں نی سائٹ میں تو ان کے سنے محمد میں خلطی ہوئی آپ نے تو ہی ان الٹا اسے محکم محصن کے نظر بی فرمایا جس نے محمد میں خلطی ہوئی آپ کے تاہوں

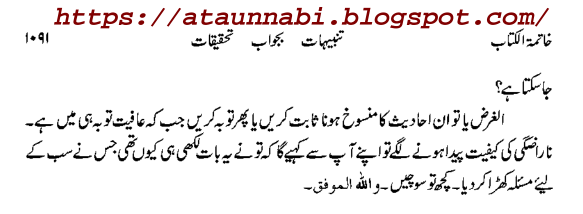
یا پھرا پ نے طنز بیر مایا جھےا نہوں نے اگ میں نے باغت بوان یں کھا کھہار چند یدی سنا تجھا۔ مزیداس کی تائیداس سے بھی ہوتی ہے کہ کمانگر موصوف کے نام کے ساتھ عنوان کے طور پر لکھا ہے

''محدث اعظم عليه الرحمد کے ايک مريد صادق' ۔ (تحقیقات صفح ۵۳۵)۔ جب که حضرت محدث اعظم کا عقيدہ يہ ہے کہ آپ نبی تلکی نبوت کے قدم اور آپ کے ہر آن نبی ہونے کے قائل ہیں جس کی با حوالہ نفصیل علامہ رضوی عليہ الرحمۃ سے منسوب تقریف کی بحث میں گز رچکی ہے۔ لہذا خواب کو اسی معنٰی میں لیاجائے جس میں انہوں نے لیا ہے تو حضرت محدّث اعظم سے ان ک بیعت بھی ٹوٹ چکی ہے۔ ماحب سے بیان کیا ہے بلکہ سید القاهرین علیٰ اعداء رب العلد میں ہونے کے حوالہ سے نہیں جسیا کہ کما گر صاحب پر اب لازم ہے کہ وہ اپنے مدور کو دی گئ مبارک بادی کے الفاظ واپس لیں اور بارگاہ رسالت ما ہ اظہار تعزیز برت کرتے ہوئے انا فلڈ پڑھیں اور خود بھی معان کی ذمت کریں اور مصنف تحقیقات کو سمجھا کیں نہ تم حصیں تو اظہار تعزیز برت کر جو کے انا فلڈہ پڑھیں اور خود جس معان کی محت کریں اور مصنف تحقیقات کو سمجھا کہ میں تو ہے کہ جس کیں نہ تو ہے کہ میں نہ ہو کے حوالہ سے نہیں جسیا کہ کما گر

تر و تحق محما یا تکم یا تک صاحب سے تعلیم: یہ یہ ی کوئی ایسی تقریظ نہیں جس میں کوئی علی بات ہو بلکہ محض تصیدہ خوانی ہے جس میں مصنف تحقیقات کی مدح سرائی اوران کے ( مسللہ بلا امیں ) مخالفین کے متعلق برعکس نہند نام زنگی کا فور کا اقدام ہے یعنی چاہیے تو میتھا کہ وہ مصنف تحقیقات کے نبوت حضور سیدعالم بیٹ کے بارے میں اختر ای نظرید کے پیش نظران سے کہتے کہ انہوں نے سوءاد بی کا ارتکاب کیا ہے پس اس سے رجوع کریں مگر الثا انہوں نے قالمین دمحاف تحقیقات نبوت کو تصور وارتظ ہراتے ہوئے تیز و تند زبان میں یہ لکھ دیا ہے کہ ان ان مرالثا انہوں نے قالمین دمحافظین عظمت میں قلم اللہ نے یا بحث کرنے کا کوئی حق نہیں ہے کیونکہ اس مسللہ کا تعلق ذات رسالت ما ب میں قلم اللہ نے یا بحث کرنے کا کوئی حق نہیں ہے کیونکہ اس مسللہ کا تعلق ذات رسالت ما ب حضور کی محب اور ادر و رائی این ہیں دی تیز و تند زبان میں سیکھ دیا ہے کہ ان : میں قلم اللہ نے یا بحث کرنے کا کوئی حق نہیں ہے کیونکہ اس مسللہ کا تعلق ذات رسالت ما ب میں قلم اللہ نے یا بحث کرنے کا کوئی حق نہیں ہے کیونکہ اس مسللہ کا تعلق ذات رسالت ما ب میں تعلم اللہ نے یہ جنہ کرنے کا کوئی حق نہیں ہے کیونکہ اس مسللہ کا تعلق ذات رسالت ما ب میں تعلی میں وہ نشانہ بنا گئے ہیں اپن معروح کو کیونکہ ات تا تو ہر ذی عقل سلیم اور ایمان صحیح سمیں اس ہے کہ حضور کی شان کو مانا ہی حضور کی محبت اور حضور کا اور ہے لیے ہیں ایک میں اور محسن سے تھا ت محفر کا اور ہی کی کھیں ہے کی ہوں ہے اس کے کی تعلق سلیم اور ایمان صحیح سمجھتا ہو کی عظمت نہوت کا تحفظ کیا ہے۔

موصوف نے بھی اپنی بعض ہم پیالہ وہم نوالہ مقرطین کی بے جاتقلید میں بعض کا براہل سنت (امام سالمی حضور نحوث اعظم اعلی حضرت خصرت خواجہ شس سیالوی اور حضرت اعلی گولڑ کی رحمۃ اللہ علیہم ) سے متعلق غلط بیانی کرتے ہوئے انہیں بھی مصنف تحقیقات والے اختر اعی نظر بیکا قائل طاہر کیا ہے جس کی جنتی ندمت ک چائے اتنی کم ہے۔اوراس کے لیے اتنا کہہ دینا کافی ہے کہ موصوف نے ان اکا بر میں سے کسی ایک کی بھی اپن حسب دعویٰ کوئی عبارت پیش نہیں کی اور نہ ہی پیش کر سکتے ہیں۔ ذرہ بھر بھی جرائت نہمت اور صدافت ہے تو ان میں سے کسی کی صاف صرح عبارت پیش کر کے دکھا نہیں۔ ہمیں گوی دہمیں میداں ۔ دید ہما ید۔ اور اگر نہ دکھا سمیں اور دکھا بھی نہیں سکتے تو خدا کا پچھ خوف کریں اور اس غلط بیانی سے تو بہ کریں۔اللہ تعالیٰ ہوایت عطافر مائے۔

تريدين ميداكيم ميالوي ما دب سي جاب: ان کی تحریر بھی حسب اصول تقریفہ کا نام پانے کی مستحق نہیں حاطب کیل قشم کے حضرات میں سے لگتے ہیں۔ خالم کو مظلوم بنا کر پیش کرنے کے فن کے ماہر معلوم ہوتے ہیں۔ان کے کلمات کو تحقیقات کی تعارفی تلخیص كەدباجائ تۆپے جانە ہوگا۔ لكير ب فقير مين چنانچه مصنف تحقيقات ف مشهور حديث كسبت نبيسا الخان الفاظ سے تصحی تھی: ''کنت نبیا وادم بین الروح والحسم ''حالا*نکہ بچہ بچہ جانتا ہے کہ حدیث میں*''و الحسد'' کے *لفظ ہی*ں مگر مقر ظ موصوف نے ات بعین فقل کر دیا ہے۔ ملاحظہ ہو (تحقیقات صفحہ طبع ثالث)۔ یہاں پُرلطف بات ہی بھی ہے کہ کتاب کے صفحہ اپر تاریخ اشاعت (بارسوم) مئی ۱۳ او الکھی ہے جب که ۲۰۱۳ءابھی شروع بھی نہیں ہوا۔ سجان اللہ۔ آمدم برسرمطلب! مقرظ صاحب نے بیتقریظ کھ کرخود کواور صاحب تحقیقات کو بری طرح پھنسوا دیا ہے کیونکہ انہوں نے تحقیقات صفحہ ۲۶ کی ایک عبارت نقل کر کے تسلیم کرلیا ہے کہ ان کے مدوح کواس امر کا اقرار ہے کہ آپ ﷺ عالم ارواح میں اس طرح سے بالفعل نبی تھے کہ 'انبیاء کرام اور ملئکہ کے مربی اور فیض رساں *تتحجس كى دليل بين انهون في كنت او*ل النبين في الحلق و آخرهم في البعث *اور* قالوا متى وجبت لك النبوة قال و آدم بين الروح ( آ گےوہى كھاہے)والحسم''ان احاديث كوپيش كياہے۔ کوئی بھی اس بھلے مانس سے یو چھے کہ انہیں جب بیتسلیم ہے کہ حضور کا بالفعل نبی ہونا احادیث سے ثابت ہے توبالفعل نبی ہونے کے بعد آپ بالقوۃ نبی کیے ہو گئے جب کہ نبوت کے عالم ارداح داجسام کے احکام میں جدا گانہ ہونے کی بھی کوئی صحیح معیاری دلیل پیش نہیں کر سکےاور نہ ہی پیش کر سکتے ہیں۔ نیز جب حضور کی اس نبوت کے مؤثر ہونے کا اقرار ہے اور بیر کہ بیام صحیح احادیث سے ثابت ہے تو بیر حدیثیں منسوخ کب ہوئیں یا کون سی ایسی صریح آیت یا صحیح صریح حدیث مرفوع ہے جوان احادیث کے مضمون کے اس عالم کے ساتھ مخصوص ہونے کی دلیل ہے۔ ہتوا سے پیش کیوں نہیں کیا؟ اگر کہیں کہ اقوال موجود ہیں؟ تو برتقد پر تشلیم کیا غیر معصوم اقوال ہے آیت یا حدیث کومنسوخ کیا



\*\*\*

https://ataunnabi.blogspot.com/ تنبيهات بجواب تحقيقات 1+94 خلاصة المجث

بسم الله الرحمن الرحيم نحمد ه٬ ونصلي على رسوله الكريم و آله وصحبه اجمعين

**خلاصة المجت :** کتاب بلزامیں کی گئی پوری بحث کالب لباب اور خلاصہ میہ ہے کہ مسئلہ بلزامیں اختیار کردہ ہمارا موقف اہل سدّت و جماعت کا نظرتیہ ہے جوائمتہ عقیدہ اہل سدّت کے دونوں طبقات (ماترید تیہ اور اشعرتیہ ) کا متفق علیہ ہے۔ جسے ہم نے معتبر فی الباب دلاکل سے ثابت کر کے مصنف'' تحقیقات' کے جملہ اعتراضات نیز موصوف کے پیش کردہ دلاکل نفی کا ایک ایک کر کے خالص متین علمی وتحقیقی اور مسکت جوابات پیش کرد ہے ہیں۔ عاجز دنا کا مرب ہیں ۔

چنانچہ موصوف کا دعویٰ ہیہ ہے کہ آپ ﷺ زمانۂ قبل تخلیق آ دم اللہ (عالم ارواح) میں تو بمعنی حقیق نبوت سے متصف وموصوف اور خارج میں بالفعل نبی نتھ۔ جس کے لیے انہوں نے دلیل کے طور پر حدیث ''کنت اوّل النبین فی الحلق و آخر ہم فی البعث ''اور''کنت نبیا و آدم بین الروح و الحسد '' کوپیش کیا جودرست ہے۔

مصنف تحقيقات كے موقف كاخلاصير:

اوراس کے ساتھ ہی مید دعویٰ بھی کیا کہ اس عالم کے بعد آپ کا نبی ہونا غیر مؤثر ہوگیا اور یہی کیفیت آپ کی دنیوی عمر شریف کے چالیس برس تک رہی۔ جس کے بعد آپ کو نئے سرے سے نبوت سے متصف کیا گیا جب کہ وہ کوئی ایسی صرتے آیت یا صحیح صرتے حدیث بلکہ ائمہ شان میں سے کسی کا ایسا صحیح صرتے قول بھی نہیں لا سے جس میں ان کے مؤقف کا بعینہ ذکر ہویا وہ ان کے اس دعویٰ کی دلیل بن سکنے کا صالح ہو۔ چنا نچہ اس کے لیۓ جس امر کو انہوں نے بنیا دہنایا ہے وہ یہ ہے کہ عالم ارواح اور عالم دنیا کے احکام کیساں نہیں ہیں جس میں نبوت بھی شامل ہے۔ میدان کی چوٹی کی محیمی جانے والی دلیل ہے۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ خلاصة المجمث تنبيهات بجواب تحقيقات

ولیل بیدی کہ اس جہان میں سب مسلمان تھ سب نے الست برب کم ےجواب میں بلی کہاتھا۔ جب کہاس دنیا میں آ کران میں سے بہت سےلوگ کا فرومنافق ہوکرفرعون ٔ ابوجہل ٔ ابولہب دغیرہ ہو گئے جوئی وجوہ سے سراسرغلط ہے کیونکہ: ا\_\_\_\_ بیاندیا علیہم السلام کے بارے میں نص نہیں بلکہ دعویٰ خاص اور دلیل عام کے قبیل سے ہےجس کی علمي حوالہ سے بچھوقعت نہیں۔ ۲\_\_\_\_ بیہ موصوف کا محض ذاتی نوعیت کا قیاس ہے جب کہ مسّلہ عالم غیب کا ہے۔جس کے لیۓ قرآن و حدیث ہی پیش کیے جاسکتے ہیں۔ ۳\_\_\_\_\_ قیاس مع الفارق ہے کیونکہ حضرات انبیاء علیہم السلام کی امتیازی شان کے پیش نظران سے لیا گیا میثاق عام لوگوں سے الگ تھا۔ ۳ \_\_\_\_\_ ۲ \_\_\_\_\_ نیزلوگوں کواسی موقع پر بتادیا گیا تھا کہ میں تہہیں اپنے احکام اور عہو دیا د دلانے کے لیے دنیا میں اپنے رسولوں كومجيجوں گا۔ جب کہ ہم نے ایک درجن سے زائد دلائل سے ثابت کیا ہے کہ تمام نبی اسی عالم سے نبی ہیں یعنی وہ وہاں سے نبی بن کرآ ئے یہاں آ کر نبی نہیں ہے۔ جواس امر کی بین دلیل ہے کہ انبیاء علیہم السلام کا اس جہان ( دنیا ) میں نبوت سے خالی ہوجانے کا نظريه قطعاًغلط ب-۵ \_\_\_\_ حدیث شریف میں بے''نے جن اہل بیت لایقاس بنا احد ''لینی ہم انبیاء کا قیاس دوسروں پر نہیں کیا جاسکتا جوموصوف کے اس قیاس کے غلط اور کا فروں پر قیاس ہونے کے باعث سوءاد بی بھی ہوا۔ ۲\_\_\_\_ لعض سلف اس پرمستفل کتب بھی تصنیف فرما چکے ہیں کہ عالم کے بدلنے سے احکام کے بدلنے کے امر میں انبیاءِعلیہم السلام شامل نہیں یعنی نبوت میں تغیر واقع نہیں ہوتا کہ کہیں مؤثر نہ رہے یا نبی نبوّت سے متصف ندر ہے جیسےامام علامہ ابوالفیض الکتانی کی کتاب''الکشف والنہیان' وغیرہ۔ ۷\_\_\_\_ سب سے اہم بید کہ موصوف کا بید عولیٰ خصوصیت کے ساتھ حضور سیّد عالم ﷺ کی نبوت کے متعلق ہے ادر پیش کردہ دلیل حضور کے بارے میں نص نہیں۔ جب کہ آپ کا خصوصی فرمان اس کے برخلاف موجود ہے۔ جي حديث "كنت نبيا "الخوغيره-جس کا بیمعنی وہ خود (اپنی کتاب تنویرالا بصار وغیرہ میں ) لکھ چکے ہیں کہ بیالفاظ تسلسل نبِّ ت کو بیان

https://ataunnabi.blogspot.com/ خلاصة المجمث تنبيهات بجواب تحقيقات

کرتے ہی۔ صحابہ کرام کاسوال (متی وجب لک النبوۃ آپ نبی کب سے میں )اس پر قرینہ ہے۔ اسی طرح حضرت پیخ سلیمان انجمل علیہ الرحمۃ وغیرہ کی وہ عبارات جن میں ''نہی مرتین '' پااس سے ملتے جلتے الفاظ آئے ہیں ( کہ آپ اکودوبار نبی بنایا گیا کہلی بارعالم ارواح میں اوردوسری بارعالم اجسام میں ) وہ بھی ان کے موقف کی دلیل نہیں کیونکہ اس سے مراد حضور کی نبوت کے مراتب ہیں۔ چنانچے بعض اکا بر کے اقوال میں دو سے زیادہ بارنبی بنائے جانے کاذکر بھی آیا ہے۔ بااس سے مراد بعثت اور نُبِّے یَ تجمعنی اُرُسِ لَ ہے۔ بالفاظ دیگر ان عبارات میں تبلیغ والی نبوت مراد ے۔ کفس نبوت تہیں۔ اور معنیٰ بیہ ہے کہ آپ ﷺ کونفس نبوت سے متصف کرنے کے بعد عالم ارواح میں اس جہان کی مخلوق ك طرف چرعالم اجسام مين انسانوں كى طرف مبعوث كيا گيا۔ الغرض ان عبارات کا تعلق نفس نبوت سے نہیں بعثت اور حکم تبلیغ دیئے جانے بلفظ دیگر تبلیغی نبوت سے ابل سنت محموقف كاخلاصه: اس سلسله میں ہمارا مؤقف سیہ ہے کہ جب موصوف کو بیشلیم ہے کہ حدیث نبوی کے نے اس او آدم بیس السروح والسحسد وغیرہ حقیقی معنیٰ میں ہے یعنی انہوں نے سہ مان لیا ہے کہ آ **پ ﷺ عالم میں نبوت س**ے واقعةً متصف وموصوف يتص\_ پھراس کے بعد حضور کی نبوت کا غير مؤثر يا معطل ہونا ثابت نہيں اور نہ ہی بي ثابت ہے کہ عالم کی تبدیلی سے نبوت متغیر ہوجاتی ہے۔ نیز بید که آپ ﷺ ہر دور میں ہمیشہ ہر آن تر تی پر ہیں اور تنزیل سے طعی طور پر یاک ہیں۔ غرضیکہ نبی بنایا جانا فریقین کام<sup>ت</sup>فق علیہ ہے۔ پھر بعد کے ادوار میں نبی نہ رہنے کی کوئی صحیح معیاری شرعی دلیل نہیں جس کا لا زمی نتیجہ ہیہ ہے کہ آپ جب سے نبی بنائے گئے ہمیشہ نبی رہے پس اس دنیا میں آپ کی شان نبوت کاظہور ہوا۔ ہارےمؤقف کی دلیل کی تفصیل: اس امرکوسی معنی میں سمجھنے کے لیئے حسب ذیل پانچ امور کا ذہن شین کرنا ضروری ہے :

ال)الروں کی سے سے شنبودیں پڑی اورہ رسن میں رہ کردر کہا۔ نمبرا\_\_\_ سیر کہ کسی بھی دینے دالے ہے کسی دشواری کے بغیر لے سکنے کے لیئے دونوں کے مایین

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

https://ataunnabi.blogspot.com/ خلاصة المجمث تنبيهات بجواب تحقيقات (١٠٩٥

مناسبت کا ہونا ضروری ہے جومسلّمات سے ہے جسے یوں بھی کہا جاسکتا ہے کہ افادہ واستفادہ کے لیئے مفید و مستفيد کے درميان مناسبت کا پايا جانالا زم ہے۔ یدکہ عامۃ انحلق کواللہ تعالیٰ سے پچھ مناسبت نہیں بناءً علیہ لازم ہوا کہ اس کے لیے خالق و تمسرا مخلوق کے درمیان کوئی داسطہ وُ وسیلہ ہو۔ یہ کہ قدرت نے اس کے لیے جس چیز کا انتخاب فرمایا وہ نبوت ہے۔ نمبر ۲ \_\_\_ یہ کہ خدا کے کرنے سے حضور اقدی ﷺ کی شان یہ ہے کہ آپ جملہ کا نئات کے تمام افراد تمبربه کے لیے نعمت وجود وغیر ہا کے حصول میں بنیا دی واسطہ اور مرکز ی وسیلہ ( بالفاظ دیگر واسطہ عظمیٰ اور وسیلۂ کبریٰ نیز اصل الکل فی الکل ) ہیں جتی کہ دیگر حضرات انہیا ءورسل کرام علیہم السلام کونبوت ورسالت کے ملنے میں بھی یہ کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کی بیشان بنائی کہ آپ ہمیشہ تر تی پر ہیں اور تنز لی سے بالکلیہ پاک نمبره -04 بناءً عليہ آب کو جونعمت دے دی گئی اس میں اضافہ تو ہوتا ہے ترمیم کاسؤ ال ہی پیدانہیں ہوتا جب کہ خصوصیت کے ساتھ نو ت کا سلب تو کسی بھی نبی سے روانہیں۔ لبذاآب على المحالية تين امور مان الزم مواح: \_ پیر کم پخلیق میں آپ سب سے اوّل ہوں جب کہ دافعہ بھی یہی ہے کہ سب سے پہلے آپ کی نمبرا حقیقت مقدسہ یعنی آپ کے نورمبارک کو پیدا کیا گیا تفصیل کے لیے دیکھئے کتاب ہٰذا کا باب۔ نمبر ۲\_\_\_\_ میرکدآ پ کا دصف نبوّت سے متصف ہونا دائمی ہواور آپ جب سے اس دصف سے متصف ہوئے اس کے بعداس سے ہمیشہ متصف رہیں اوراس میں تبھی بھی انقطاع یا تغطل یا سلب دعزل داقع نہ ہو۔ جسے ہم نے کتاب ہٰذا میں بفضلہ تعالیٰ قرآن وحدیث سیر وتواریخ اورا کا برائمہ وعلاءاسلام کی اس سلسلہ کی عمومی وخصوصی تصریحات کے دوسو بیا سی دلائل سے ثابت کیا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ ان دلائل پر کئے گئے جملہ اعتر اضات کے جوابات نیز جانب مخالف کے تمام نام نہاددلائل کےردود بھی پیش کئے ہیں ۔تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو کتاب ہٰدا کاباب۔ صحیح بھی یہی ہے کیونکہاس پراہل سنت (اشعربہ و ماترید بیسب) کا اتفاق ہے۔اگریہ امربے بنیاد ہوتا تواہل سنّت اس پر کیوں متّفق ہوتے۔ ہمارے دلاکل میں سات دلیلیں اہم ہیں:

https://ataunnabi.blogspot.com/ خلاصة المجمث تنبيهات بجواب تحقيقات (١٠٩٢

نمبرا\_\_\_\_وما ارسلناك الارحمةللغلمين نمبرا\_\_\_\_ آيت ميثاق آل عمران واذااحذالله الخ نمبرا\_\_\_\_ آيت ميثاق احزاب واذاخذ احذ من النبين ميشاقهم ومنك نمبرا:\_\_\_\_ حديث قدى جعلتك اوّل النبين فى الخلق و آخرهم فى البعث نمبره\_\_\_\_ حديث نبوى كنت اوّل النيين فى الحلق و آخرهم فى البعث وفى رواية اول الناس تمبرا \_\_\_\_ حديث نبوى كنت نبيا و آدم بين الروح و الحسد (وغيرها) نمبرك\_\_\_\_ آيت كريمه و للاخر-ة خير لك من الاولى اور لئن شكرتم لازيد نكم <u>ستثابت مو فوالاكليم</u>

جب کہاتی نظریہ پرخود موصوف بھی زندگی کے بیشتر حصہ میں رہے جسے انہوں نے چند سالوں سے تبدیل کیا ہے۔

- ۔ یہ ، پس اگراسے درست نہ مانا جائے تواس کا مطلب ہیہ ہوگا کہ وہ زندگی کے بیشتر حصہ میں غیر نبی کو نبی
- مانتے رہے۔ لیمن جب صحیح یہی نظریہ ہے کہ آپﷺ اعلان تواس کا داضح مفہوم یہ ہوا کہ موصوف نبی کوغیر نبی کہہ رہے ہیں۔
  - ببست جب کہ غیر نبی کو نبی بااس کے برعکس نبی کوغیر نبی قرار دینا دونوں غیراسلامی نظریے ہیں۔ عبر ب



Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari